
        
            
                
            
        

    
Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên

Quyển 4

印光 法 師文 鈔 參 編

卷 四

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa

Giảo chánh: Minh Tiến & Huệ Trang

13. Bài tụng nhân lễ khai mạc Bảo Sơn Cư Sĩ Lâm 

Như  Lai  đại  pháp  là  nguồn  các  pháp,  mảy  trần  chẳng  lập,  vạn  đức 

vẹn  toàn.  Khắp  cả  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  nhân  quả,  sự  lý,  không  gì 

chẳng gồm! Giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, mong thành thánh 

hiền,  tâm  địa  ắt  phải  chẳng  thẹn  bóng  áo1,  tu  Giới  -  Định  -  Huệ,  đoạn 

tham  -  sân  -  si.  Tự  lợi,  lợi  tha,  cùng  chứng  Bồ  Đề.  Ví  như  dựng  nhà, 

trước phải đắp nền; nền đã kiên cố, không gì chẳng thành. Do vậy học 

Phật,  trước  hết  là  phải  giữ  vẹn  luân  thường.  Luân  thường  chẳng  thiếu, 

mới  hợp  đạo  chân.  Chúng  sanh  đời  Mạt  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  chỉ 

cậy tự lực, khó khỏi trầm luân. Như Lai xót thương, mở môn Tịnh Độ. 

Dùng  chân  tín  nguyện,  trì  hồng  danh  Phật.  Chúng  sanh  vận  dụng  lòng 

Thành cảm Phật; Phật vì từ bi, cảm ứng đạo giao, như gương hiện bóng. 

Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối. Nếu được như thế, muôn người tu 

tập, muôn người vãng sanh. Từ đầu đến cuối, dốc cạn thành kính, đừng 

làm các ác, vâng làm các lành. Dạy xuông sẽ cãi, thân làm, người theo. 

Nhìn  vào  cảm  hóa,  lợi  ích  thật  to.  Bảo  Sơn  sáng  lập  Cư  Sĩ  pháp  lâm, 

riêng viết đại nghĩa, phát khởi tín tâm. Một pháp Niệm Phật, nhiếp khắp 

các  pháp,  dường  như  hư  không,  chứa  muôn  hình  tượng,  thông  đạt  trọn 

hết. Nguyện người thấy nghe, đều cùng nức lòng, ngõ hầu kiếp vận, do 

đây tiêu diệt. Lòng người đã chuyển, thiên quyến2 tự đến, thời vận hòa 

bình, mùa màng sung túc, hưởng mãi thái bình. 

1 Nguyên văn  “khâm ảnh vô tàm”.  Đây là một thành ngữ xuất phát từ một câu nói 

thuộc phần Lưu Tử trong quyển 2 sách Lưu Thư:  “Độc lập bất tàm ảnh, độc tẩm bất 

 quý khâm”  (Đứng một mình chẳng thẹn với bóng, ngủ một mình chẳng thẹn với áo). 

Câu này ca ngợi con người quang minh lỗi lạc, dẫu trong những lúc chỉ có một mình 

vẫn không làm điều gì đáng thẹn với lương tâm. 

2 Thiên quyến: Quyến thuộc cõi trời, tức chư thiên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 2 of 393

14.  Ca  tụng  đức  hạnh  cao  đẹp  của  Trình  thái  phu  nhân  mẹ  ông 

Vương 

Nghĩ tưởng Vương mẫu, túc căn thật sâu. Từ bé mẹ đã đỡ tốn công 

sức,  giáo  hóa  uốn  nắn,  hiếu  dưỡng  song  thân;  lớn  lên,  lấy  ông  Vương, 

một  niềm  hiếu  thuận,  giúp  chồng  quán  xuyến,  trọn  hết  phận  vợ.  Ông 

Vương qua đời, nuôi dạy con cái, vừa từ, vừa nghiêm, mềm mỏng, cứng 

rắn, đều cùng rạng ngời. Con đã trưởng thành, cho đi học hỏi, phụng sự 

đất  nước,  mong  noi  tiên  giác.  Những  năm  gần  đây,  con  là  Bách  Linh, 

thâm  nhập  Phật  pháp,  khuyên  mẹ  nhất  tâm,  tu  trì  Tịnh  nghiệp.  Tới  lúc 

lâm chung, niệm Phật qua đời, chưa thấy tướng lành, Linh khá lo nghĩ, 

càng  thêm  tinh  tấn.Trong  khi  quán  Phật,  tưởng  nhớ  tới  mẹ,  được  thấy 

mặt mẹ, gần giống mặt Phật. Khi mẹ còn sống, mẹ con nương nhau, để 

cùng  sống  còn.  Khi  mẹ  mất  rồi,  để  khích  lệ  con,  hiện  bóng  cho  thấy. 

Tuyệt thay, Vương mẫu! Anh hiền khuê các! Nên viết đại lược, để lưu 

truyền mãi. 

15. Bài tán dương đề trên hình ảnh tỳ-kheo-ni Tiên Đức 

Từ khi vào Không Môn, lòng chỉ nghĩ đến Phật, trong suốt mười hai 

thời, niệm Phật chẳng gián đoạn. Niệm lâu ngày chầy tháng, tâm đã hợp 

với Phật, biết trước được lúc mất, đến kỳ, ngồi qua đời, nhằm lợi khắp 

nữ giới, nên viết bài tụng này. Nguyện cho người đời sau, giữ mãi hạnh 

đẹp ấy. 

16. Bài tán dương đề trên hình cư sĩ Cao Hạc Niên 

Người chê cư sĩ tánh quá thiên lệch, tôi khen sự thiên lệch ấy chính 

là Viên. Do Thiên nên chẳng màng gia sản, do Thiên nên hiểu sâu Giáo, 

Thiền. Do Thiên nên vân du các nơi danh thắng trong cả nước. Do Thiên 

nên  tham  học  với  khắp  các  bậc  cao  hiền  trong  Tông,  trong  Giáo.  Do 

Thiên  nên  chuyên  tu  pháp  đặc  biệt  là  Tịnh  Độ.  Do  Thiên  nên  kết  Tịnh 

duyên  với  khắp  những  người  cùng  hàng.  Do  Thiên  nên  chẳng  truyền 

dòng giống. Sửa nhà thành am để an trụ bậc trinh tiết, ngõ hầu họ được 

trọn  vẹn  thiên  tánh,  nay  đã  sắp  lìa  đời  ác  Ngũ  Trược,  lên  thẳng  chín 

phẩm  sen  báu  nơi  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Do  vậy,  qua  hình  vẽ 

của bạn già là Vương Nhất Đình, bèn viết lời chân thật để nêu tỏ duyên 

do của sự thiên lệch ấy  (Cuối Xuân năm Bính Tý, tức năm Dân Quốc 25 - 1936)

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 3 of 393

17. Nêu lên những điểm chánh yếu của sách Sức Chung Tân Lương

Lúc  mạng  sắp  hết,  Tứ  Đại  chia  lìa,  mọi  khổ  đều  nhóm.  Nếu  chẳng 

phải từ lâu đã chứng tam-muội, thật sợ chẳng dễ gì đắc lực được! Huống 

chi quyến thuộc chẳng am hiểu lợi - hại, thường vì tình cảm thế tục mà 

phá  hoại  chánh  niệm.  Do  vậy,  Sức  Chung  Xã  được  thành  lập.  Sức 

Chung (飾 终) có nghĩa là giúp đỡ cho người sắp mất được vãng sanh. 

Ấy  là  vì  đang  trong  lúc  ấy,  nếu  hành  nhân  được  phụ  trợ  bằng  khai  thị, 

hướng  dẫn  sẽ  sanh  tâm  vui  mừng,  hoan  hỷ,  lòng  tham  ái  chấm  dứt,  tai 

nghe  danh  hiệu  Phật,  tâm  duyên  theo  cảnh  Phật,  sẽ  tự  có  thể  cảm  ứng 

đạo giao cùng Phật, được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. Ví như 

kẻ  yếu  hèn  muốn  lên  núi  cao,  đằng  trước  có  người  lôi,  sau  lưng  có  kẻ 

đẩy, hai bên có người xốc nách dìu đi, sẽ tự chẳng đến nỗi bỏ cuộc giữa 

chừng. Dẫu cho kẻ lúc bình thường trọn chẳng hề nghe đến Phật pháp, 

lâm  chung  được  thiện  tri  thức  chỉ  dạy  liền  sanh  tín  tâm.  Lại  được  trợ 

niệm  Phật  hiệu  khiến  cho  người  ấy  theo  tiếng  niệm  của  đại  chúng  mà 

niệm ra tiếng hoặc niệm thầm trong tâm. Nếu được trợ niệm đúng pháp, 

không  có  hết  thảy  những  chuyện  phá  hoại  chánh  niệm  thì  cũng  có  thể 

vãng sanh. Do Phật lực chẳng thể nghĩ bàn, do pháp lực chẳng thể nghĩ 

bàn,  do  chúng  sanh  tâm  lực  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nên  được  lợi  ích  thù 

thắng ấy. Nguyện những ai làm con làm cháu và các quyến thuộc cùng 

hàng phụ mẫu v.v… đều biết nghĩa này, cùng hành theo đó thì mới gọi 

là chân từ, hiếu thảo với cha mẹ, thương yêu người thân vậy. 

18. Đề từ cho cuốn Nghi Thức Niệm Tụng Của Linh Nham Sơn Tự 

Hết  thảy  kinh  Phật  và  các  sách  xiển  dương  Phật  pháp,  không  một 

loại  nào  chẳng  nhằm  làm  cho  con  người  lánh  dữ,  hướng  lành,  sửa  lỗi, 

hướng thiện, nêu rõ nhân quả ba đời, hiểu rõ Phật tánh sẵn có, vượt khỏi 

biển khổ sanh tử, sanh lên cõi sen Cực Lạc. Người đọc hãy nên sanh tâm 

cảm ân, sanh ý tưởng khó gặp gỡ, tay sạch, bàn sạch, giữ lòng kính, gìn 

lòng  Thành,  như  đối  trước  Phật,  trời,  như  đến  trước  mặt  các  quan  dạy 

bảo đế vương3 thì vô biên lợi ích sẽ đích thân đạt được. Nếu phóng túng 

không kiêng dè, mặc tình khinh nhờn, và cố chấp, thấy biết hẹp hòi, lầm 

3  Nguyên  văn   “như  lâm  sư  bảo”   (như  đến  trước  các  quan  dạy  dỗ,  cố  vấn  của  nhà 

vua). “Sư bảo” (師保) là từ ngữ phiếm chỉ các quan đại thần giữ nhiệm vụ dạy dỗ 

hoàng  tộc,  cố  vấn  nhà  vua  như  Thái  Sư,  Thái  Bảo,  Thiếu  Sư,  Thiếu  Bảo  v.v…  Về 

sau, từ ngữ  “sư bảo”  cũng thường được dùng để chỉ thầy dạy học. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 4 of 393

lạc sanh lòng hủy báng, tội lỗi sẽ ngập trời, khổ báo vô tận. Kính khuyên 

người đời, hãy lánh xa tội, cầu lợi ích, lìa khổ được vui vậy! 

19. Đề từ cho sách A Di Đà Kinh Bạch Thoại Giải Thích 

A Di Đà Kinh chính là đạo để hết thảy thánh - phàm cùng tu, cũng là 

pháp để quyết định liễu thoát ngay trong đời này. Kinh văn tuy rõ ràng, 

giản lược, nghĩa cực rộng sâu. Cổ đức muốn cho ai nấy đều tu tập, nên 

xếp kinh này vào khóa tụng hằng ngày. Thường có những thiện tín bình 

dân  chẳng  thấu  hiểu  văn  lý  sâu  xa,  tuy  đọc  các  trước  thuật  của  cổ  đức 

vẫn chẳng biết nghĩa lý y như cũ. Cư sĩ Hoàng Hàm Chi muốn cho hết 

thảy mọi người cùng được gội ân Phật, đều được hưởng lợi ích thật sự, 

liền dùng thể văn Bạch Thoại để viết lời giải thích ngõ hầu những kẻ hơi 

biết chữ đều được hiểu rõ ràng. Lần đầu in một ngàn bộ, không lâu sau, 

thư gởi đến xin thỉnh hết sạch, bèn tính cách lưu truyền rộng rãi, rút nhỏ 

khổ sách lại. Những người cùng chí hướng bỏ tiền in tới hai vạn cuốn để 

mong  cho  những  học  nhân  sơ  cơ  tu  trì  Tịnh  nghiệp  đều  cùng  được  thọ 

trì.  Mong  rằng  những  ai  có  được  bản  chú  giải  này  sẽ  cung  kính  tu  tập, 

xoay  vần  lưu  thông,  khiến  cho  khắp  mọi  đồng  nhân  đều  được  thọ  trì. 

Đem công đức này giúp cho Tịnh nghiệp thì khi hết báo thân này sẽ lên 

thẳng  chín  phẩm,  thấy  Phật,  nghe  pháp,  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn,  sự  vui 

sướng ấy làm sao diễn tả được? 

Các  kinh  Đại  Thừa  đều  lấy  Thật  Tướng  làm  Thể,  đế  lý  được  nói 

trong các kinh ấy trọn chẳng hơn - kém. Nếu luận về cơ nghi thì trong sự 

không hơn - kém, lại có sự hơn - kém lớn lao! Bởi lẽ, đối với các pháp 

môn được nói trong hết thảy các kinh đều phải tự lực tu tập cho đến khi 

nào đoạn Hoặc chứng Chân thì mới có phần liễu sanh tử; còn pháp môn 

được  nói  trong  ba  kinh  Tịnh  Độ  chính  là  phàm  phu  sát  đất  dùng  tín 

nguyện sâu trì danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương, kiêm thêm  “đừng 

 làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  lành” .  Tuy  đầy  dẫy  Hoặc  nghiệp, 

vẫn có thể cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh. Đấy chính là điều 

chưa  từng  có  trong  hết  thảy  các  kinh,  chính  là  đại  pháp  môn  của  đức 

Như Lai nhằm làm cho khắp hết thảy dù thánh hay phàm đều cùng thoát 

khỏi luân hồi lục đạo ngay trong đời này. Nhưng kinh A Di Đà lời văn 

giản  lược,  nghĩa  lý  phong  phú,  thấu  triệt  khắp  mọi  căn  cơ,  lợi  ích  của 

kinh hết kiếp khó thể tuyên nói được! Vì vậy, kể từ khi đức Phật nói ra 

pháp này đến nay, vãng thánh tiền hiền người người đều hướng về, ngàn 

kinh muôn luận chốn chốn chỉ quy. Kẻ có duyên gặp được xin đừng bỏ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 5 of 393

lỡ thì may mắn lắm thay! 

20. Đề từ cho sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quán Thế Âm Bồ Tát thệ nguyện rộng sâu, từ bi rộng lớn, tùy loại 

hiện thân tầm thanh cứu khổ. Người đời hễ gặp phải tật bệnh, hoạn nạn, 

nếu  có  thể  vận  tâm  sửa  lỗi,  hướng  lành,  cung  kính,  chí  thành,  thường 

niệm  danh  hiệu  Bồ  Tát,  không  ai  chẳng  được  Ngài  rủ  lòng  gia  bị  tùy 

theo  lòng  Thành  lớn  hay  nhỏ.  Nhỏ  là  gặp  dữ  hóa  lành,  gặp  nạn  thành 

hên;  lớn  là  nghiệp  tiêu  trí  rạng,  chướng  tận,  phước  tăng,  cho  đến  siêu 

phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh  thoát  tử.  Đáng  tiếc  người  đời  phần  nhiều 

chẳng  biết!  Vì  thế,  riêng  đọc  khắp  các  kinh  điển  và  các  sách  vở,  soạn 

thành tụng văn, thêm lời chú thích tường tận, ngõ hầu cả cõi đời đều biết 

Bồ Tát quả thật là thuốc men cho bệnh ngặt, là gạo thóc trong năm đói 

kém,  là  người  dẫn  đường  nơi  nẻo  hiểm,  là  bè  báu  nơi  bến  mê.  Kính 

mong những ai thấy nghe sách này đều cùng tùy sức của chính mình, lần 

lượt  khuyên  chỉ,  in  tặng,  lưu  thông,  khiến  cho  hết  thảy  đồng  luân  đều 

được  gội  từ  ân  của  Phật,  cùng  thấm  nhuần  pháp  hóa,  ngõ  hầu  an  ủi  bi 

tâm  độ  sanh  của  Bồ  Tát,  thỏa  mãn  chí  nguyện  cảm  thánh  của  đương 

nhân vậy! 

Phật pháp rộng lớn như pháp giới, rốt ráo dường hư không. Nếu nói 

thiển cận thì phàm phu đều có thể biết, có thể hành. Nếu nói sâu xa thì 

thánh  nhân  vẫn  có  những  điều  chẳng  biết!  Những  kẻ  thông  minh  trong 

thế gian nếu có hàm dưỡng, từng trải thì sẽ nhập đạo. Nếu không, ắt sẽ 

do trí huệ nhỏ nhoi mà tự phụ đến nỗi lầm lạc cậy vào sự hiểu biết của 

chính mình rồi hủy báng Phật pháp. Vì thế, đức Phật xếp Thế Trí Biện 

Thông vào tám nạn. Điều này đáng răn dè sâu đậm, thiết thực! Căn bệnh 

ấy  chính  là  do  dùng  tri  kiến  của  phàm  phu  để  suy  lường  cảnh  giới  của 

Phật,  Bồ  Tát.  Nếu  biết  phàm  phu  quyết  chẳng  thể  suy  lường  cảnh  giới 

của Phật, Bồ Tát thì sẽ ngưng dứt được căn bệnh ấy. Đừng nói cảnh giới 

của  Phật,  Bồ  Tát  chẳng  thể  suy  lường  được,  đối  với  chủ  nhân  ông  của 

khởi  tâm  động  niệm,  kẻ  ấy  từ  sống  đến  chết  há  có  biết  được,  có  nhìn 

thấy chút nào hay chăng? Nếu đích thân biết được, thấy được chủ nhân 

ông  của  khởi  tâm  động  niệm  nơi  chính  mình  thì  sẽ  dần  dần  biết  được 

cảnh giới của Phật, Bồ Tát. 

Những  kẻ  trí  huệ  nhỏ  nhoi  mà  cứ  tự  phụ  ví  như  kẻ  mù  chẳng  thấy 

được  mặt  trời,  bèn  bảo:  “Chẳng  có  mặt  trời!”  Lũ  mù  nghe  vậy,  khen 

ngợi  kẻ  ấy:  “Kiến  thức  cao  siêu,  đích  xác,  không  sai  lầm”,  chẳng  biết 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 6 of 393

đấy  chính  là  tà  thuyết  tự  lầm,  lầm  người!  Há  chẳng  đáng  buồn  quá 

đỗi ư? Vì thế, phàm những bậc đại thông gia lỗi lạc xưa nay, không ai 

chẳng dùng Phật pháp để làm cái gốc nhằm “cùng lý, tận tánh” hòng giữ 

yên  cõi  đời,  giữ  cho  dân  lương  thiện.  Những  vị  lập  đại  công,  dựng  đại 

nghiệp,  nêu  tỏ  được  những  lẽ  mầu  nhiệm  chưa  truyền  của  thánh  hiền, 

đấy  đều  là  do  học  Phật  đắc  lực  mà  được;  nhưng  kẻ  tự  phụ  thông  minh 

đâu có biết như thế! Kẻ bệnh biết thuốc, lãng tử là khách đáng thương, 

khôn ngăn cảm khái, buồn than, giãi tấm lòng trung để thưa bày. Nếu rủ 

lòng tiếp nhận thì may mắn lắm thay! 

Hết  thảy  kinh  Phật  và  những  kinh  sách  xiển  dương  Phật  pháp  đều 

nhằm làm cho con người giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, sửa lỗi 

hướng  lành,  hiểu  rõ  nhân  quả  ba  đời,  nhận  biết  Phật  tánh  vốn  sẵn  có, 

thoát biển khổ sanh tử, sanh lên cõi tịnh Cực Lạc. Vì thế, phải vô cùng 

cung kính, chớ nên khinh nhờn! Sách này trình bày cặn kẽ Bổn và Tích 

của  đức  Quán  Âm  trong  những  kiếp  xưa,  cũng  như  sự  cảm  ứng  ở 

phương  này.  Phân  nửa  quyển  một  phần  nhiều  trích  dẫn  kinh  văn,  trọn 

quyển bốn là những đoạn trích dẫn từ kinh điển. Những quyển khác tuy 

gồm những trích dẫn từ các sách vở, nhưng đều nhằm chỉ rõ chuyện cứu 

khổ  ban  vui  của  đức  Quán  Âm  thì  cũng  giống  như  kinh.  Do  ân  từ  đức 

thánh ban bố cho nên nói: “Phải tôn kính như tôn kính đức thánh vậy!” 

Người đọc ắt phải sanh lòng cảm ơn, sanh ý tưởng khó được gặp gỡ, tay 

sạch,  bàn  sạch,  giữ  lòng  kính,  gìn  lòng  thành,  như  đối  trước  Phật,  trời, 

như tới trước mặt thầy dạy của đế vương thì vô biên lợi ích sẽ đích thân 

đạt được. Nếu buông lung không e dè, mặc sức khinh nhờn và cố chấp 

nơi sự thấy biết hẹp hòi của chính mình rồi sanh lòng hủy báng xằng bậy 

thì  tội  lỗi  ngập  trời,  khổ  báo  vô  tận.  Ví  như  kẻ  mù  đụng  phải  núi  báu, 

đâm ra bị thương tổn, chẳng đáng buồn sao? 

* Kính cẩn trình bày phương pháp xem đọc dành cho những vị chưa 

từng nghiên cứu Phật học 

Ba quyển đầu trong bộ tụng văn này được chia làm hai phần lớn: 

1) Từ trang thứ nhất của quyển Một cho đến dòng thứ sáu của trang 

hai  mươi  lăm  [trong  quyển  Một]  đều  là  những  bài  ca  tụng  các  chuyện 

thuộc Bổn hay Tích của Bồ Tát trong kiếp xưa trích theo kinh điển. 

2) Tiếp theo đó đều là những bài kệ tụng về sự tùy cơ cảm ứng của 

Bồ Tát ở phương này (tức cõi Sa Bà nói chung và Trung Hoa nói riêng – 

chú thích của người dịch). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 7 of 393

Nếu những vị nào chưa từng nghiên cứu Phật Học thì khi xem, hãy 

nên đọc trước từ dòng thứ bảy trang hai mươi lăm của quyển thứ nhất trở 

đi cho đến hết quyển thứ ba. Rồi đọc những phần dẫn kinh văn để chứng 

minh trong quyển thứ tư. Đọc phần kinh văn dẫn chứng xong, lại xem từ 

trang thứ nhất của quyển Một thì sẽ chẳng cảm thấy khó hiểu, chẳng nẩy 

sanh  ý  tưởng  không  muốn  đọc  cho  hết,  chắc  chắn  sẽ  hớn  hở,  hoan  hỷ, 

sanh lòng cảm kích lớn lao. Đối với những điều người đời trước đã may 

mắn tránh được thì chính mình cũng muốn tránh. Phàm những gì người 

xưa  đã  may  mắn  đạt  được  thì  chính  mình  cũng  muốn  đạt  được.  Bỏ  cái 

tâm chấp trước của phàm phu, thuận theo hoằng nguyện của Bồ Tát, tự 

xót, xót người, tự thương, thương người. Từ đấy thường niệm thánh hiệu 

của Bồ Tát, lại còn khuyên khắp hết thảy những người cùng hàng [đều 

niệm  danh  hiệu  Bồ  Tát]  để  ắt  đều  tiêu  trừ  nghiệp  chướng  từ  vô  thủy, 

tăng trưởng thiện căn tối thắng, gần là hưởng cái nhân “các duyên thuận 

thảo, không điều gì chẳng tốt lành”, xa là đạt cái quả “siêu phàm nhập 

thánh, liễu sanh thoát tử”. 

* Kính khuyên các độc giả phải chú trọng chí thành cung kính để tự 

đạt được lợi ích thật sự 

Pháp thế gian hay xuất thế gian đều lấy lòng Thành làm gốc. Hễ có 

lòng  Thành  thì  sẽ  cảm  được  thánh  ứng;  không  có  lòng  Thành  thì  do 

không cảm, thánh sẽ không ứng. Ví như mặt trăng rạng rỡ giữa bầu trời, 

hiện bóng trong muôn sông. Nếu nước đục ngầu, xao động, bóng trăng 

khó thể hiển hiện được. Do nước gây nên như thế, đâu phải lỗi của trăng! 

Vì thế nói:  “Muốn được lợi ích thật sự nơi Phật pháp, ắt phải cầu từ nơi 

 cung kính. Có một phần cung kính, tiêu được một phần tội nghiệp, tăng 

 một phần phước huệ. Có mười phần cung kính, tiêu được mười phần tội 

 nghiệp,  tăng  mười  phần  phước  huệ” .  Nếu  không  cung  kính  thì  chỉ  kết 

được cái duyên xa, khó được lợi ích thật sự. Nếu lại còn khinh nhờn sẽ 

mắc tội vô lượng. 

Hơn  nữa,  những  bài  tụng  và  lời  chú  giải  trong  các  trang  mười  sáu, 

mười  bảy,  mười  tám  của  quyển  Ba  nhằm  dẫn  khởi  trí  huệ,  chứa  đựng 

nhiều  Thiền  cơ.  Những  câu  nói  ấy  chỉ  có  người  thật  sự  có  sở  ngộ  mới 

hiểu được ý chỉ, chớ nên dò đoán, tìm tòi ý nghĩa dựa theo câu văn! Dẫu 

cho sẵn tánh thông minh, hễ càng suy lường thì càng xa. Lời lẽ trong nhà 

Thiền đều là như thế. Nếu có thể chú trọng lòng kính, giữ lòng Thành, 

chấp  trì  thánh  hiệu  của  Bồ  Tát  thì  mai  kia  nghiệp  tiêu  trí  rạng,  tất  cả 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 8 of 393

những lời lẽ Thiền cơ sẽ đều hiểu rõ từng câu như  “mở cửa thấy núi, vẹt 

 mây thấy mặt trăng”  vậy! 

21. Đề từ cho An Sĩ Toàn Thư 

* Đọc sách cần biết 

Trong sách này, phàm tân truyền4 của Khổng - Mạnh, đạo mạch của 

Phật,  Tổ,  cách  vật,  trí  tri,  thành  ý,  chánh  tâm,  liễu  sanh  thoát  tử  và 

những  lời  ăn  tiếng  nói,  xử  sự  trong  thường  ngày,  khởi  tâm  động  niệm, 

mỗi  mỗi  đều  chỉ  rõ,  đáng  làm  khuôn  mẫu.  Thật  có  thể  nói  là  “mượn 

nhân  quả  thế  gian  để  chỉ  rõ  khuôn  mẫu  huyền  nhiệm  hòng  trở  thành 

thánh”, quả thật là đạo mầu để Như Lai tùy theo căn cơ độ sanh, là chân 

thuyên5  để  chúng  sanh  lìa  khổ  được  vui.  Độc  giả  hãy  nên  coi  sách  này 

giống  hệt  như  kinh  Phật,  hãy  giữ  lòng  kính  nể,  đừng  khinh  nhờn  thì 

không  phước  nào  chẳng  đưa  tới,  không  tai  nạn  nào  chẳng  tiêu!  Kính 

thưa trình cách đọc gồm mười điều, mong hãy xét cho lòng ngu thành. 

1)  Lúc  sắp  mở  sách  ra  đọc  tụng,  trước  hết  hãy  nên  phát  tâm  cung 

kính  như  gặp  vị  khách  quý,  như  đối  trước  bậc  tiên  triết,  ngõ  hầu  luôn 

luôn ngộ nhập được dụng ý sâu xa của tác giả. 

2)  Lúc  sắp  mở  sách  ra  đọc  tụng,  trước  hết  hãy  nên  phát  tâm  chí 

thành,  thốt  lời  khẩn  thiết,  khen  ngợi  ông  Châu  An  Sĩ  vận  tâm  cứu  thế 

rộng  lớn  để  soạn  thành  kiệt  tác  cứu  thế  này  và  vui  mừng  mình  đã  hữu 

duyên được đọc. 

3)  Lúc  sắp  mở  sách  ra  đọc  tụng,  trước  hết  hãy  nên  rửa  tay,  súc 

miệng,  đặt  sách  trên  bàn  sạch  trong  gian  phòng  sạch  sẽ  rồi  mới  mở  ra 

xem. 

4) Lúc sắp mở sách ra đọc tụng, trước hết chỉnh đốn quần áo, ngồi 

ngay ngắn một lát, sám hối hết thảy những ác niệm, ác ngữ, ác hạnh như 

ganh ghét, khinh mạn, kiêu cuồng v.v…

5) Lúc đọc tụng, hễ ngộ nhập được một câu một chữ, đều nên khởi 

lòng hoan hỷ lớn lao và tùy thời ghi chép những điều tâm đắc, đừng bỏ 

mặc cho quên mất! 

4 “Tân truyền” là cách nói gọn của chữ “tân tận hỏa truyền” (củi hết nhưng lửa còn) 

thường được để chỉ đạo lý, học thuyết được truyền thừa chân thực giữa thầy và trò 

như củi đốt hết lớp này sang lớp khác, ngọn lửa vẫn còn mãi. 

5 Theo Câu Xá Tụng Sớ, quyển 1 cũng như Tông Kính Lục quyển 26, Thuyên (詮

) có nghĩa là rõ ràng. Những lời lẽ giảng giải chân lý rõ ràng rành mạch được gọi là 

“chân thuyên” (眞詮). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 9 of 393

6) Lúc đọc tụng, hãy nên nghĩ rộng rãi về ý nghĩa, thoạt đầu là dùng 

sách  để  nhiếp  tâm,  tiếp  đó  dùng  tâm  để  chuyển  nghiệp,  cuối  cùng  tiến 

tới  tâm  niệm  không  ngừng  nghỉ  thực  hành,  khuyên  dạy  rộng  rãi  để 

chuyển thế giới Ngũ Trược thành thế giới Cực Lạc. 

7) Lúc tâm khởi vọng niệm, hãy nên cung kính đặt sách xuống, tạm 

ngừng đọc. 

8)  Đọc  xong  hoan  hỷ,  theo  đúng  pháp  vâng  làm,  hãy  nên  thường 

khởi lòng hâm mộ tâm hoằng pháp của ông Châu, tận lực bắt chước làm 

theo. 

9)  Đọc  hết  bộ  sách  xong,  hãy  nên  nghĩ  kỹ  rộng  rãi  xu  hướng  trong 

xã  hội  hiện  tại  để  nhiếp  hóa  rộng  lớn,  ngõ  hầu  điều  lành  được  lưu 

truyền. 

10) Đọc hết bộ sách xong, thấy được những chỗ có thể tuyên thuyết 

phù  hợp  căn  cơ  liền  vì  người  không  biết  chữ  mà  phương  tiện  diễn  nói 

rộng rãi để tạo lợi ích lớn lao. 

* Lời ghi sau sách [An Sĩ Toàn Thư]

Sách này mượn từ ngữ để xiển dương ý nghĩa, tinh tường, tỉ mỉ trọn 

vẹn.  Đối  với  cách  vật,  trí  tri,  thành  ý,  chánh  tâm,  tề  gia,  trị  quốc,  bình 

thiên hạ, cùng lý, tận tánh, xử thế, xuất thế, đều tạo lợi ích lớn lao, đáng 

coi  là  bộ  sách  lạ  lùng  vãn  hồi  thế  đạo  nhân  tâm  bậc  nhất.  Độc  giả  cần 

phải chú trọng cung kính, kiền thành, khiết tịnh, lắng lòng suy nghĩ lãnh 

hội  thì  vô  biên  lợi  ích  sẽ  đích  thân  đạt  được.  Nếu  như  khinh  nhờn,  sẽ 

mắc  tội  chẳng  cạn.  Nếu  chẳng  muốn  xem,  xin  hãy  tặng  lại  cho  người 

khác, đừng cất trên gác cao. Lại mong [độc giả xem xong sẽ] lập đủ mọi 

cách để xoay vần lưu truyền ngõ hầu hết thảy đồng bào trong hiện tại lẫn 

vị lai đều cùng thoát khỏi đường mê, đều cùng lên bờ giác. 

22.  Đề  từ  cho  bản  nghiên  cứu  “người  học  Phật  có  nên  ăn  thịt  hay 

chăng?” 

Rền sấm pháp lớn, diễn đại pháp nghĩa, phá chấp, cứu kiếp, lợi ích 

khôn ngằn. 

23. Đề từ cho sách Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục (bài thứ nhất) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 10 of 393

Nhân quả báo ứng là phương tiện lớn lao để thánh nhân Nho - Thích 

bình trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh. Giáo dục trong gia đình chính là 

thiên  chức  “củng  cố  cội  gốc,  trọn  hết  bổn  phận,  vun  bồi  hiền  tài”  của 

hàng thất phu thất phụ. Tín nguyện niệm Phật là diệu pháp để phàm phu 

đầy dẫy triền phược liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh. Sách này 

văn tuy chất phác, vụng về, nhưng nghĩa thật thiết yếu; tựa hồ chỉ để nói 

riêng  với  người  tu  Tịnh  Độ,  nhưng  thật  ra  ngụ  ý  đề  xướng  đạo  “nhân 

quả, báo ứng, giáo dục trong gia đình”. Mong những ai có được bộ sách 

này hãy nên thường giảng nói, hướng dẫn cha mẹ, anh em, vợ con, xóm 

giềng,  làng  nước,  thân  thích,  bằng  hữu  để  bọn  họ  đều  giữ  vẹn  luân 

thường, trọn hết bổn phận, đánh đổ ham muốn xằng bậy của chính mình 

để khôi phục lễ nghĩa, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, tín 

nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  ắt  sống  sẽ  dự  vào  bậc  thánh 

hiền, mất về cõi Cực Lạc, may mắn chi hơn? Nguyện những ai đọc tụng 

hãy  cung  kính  tin  nhận,  đừng  nên  khinh  nhờn,  hãy  lần  lượt  lưu  thông, 

đừng nên bỏ mặc. Sẽ thấy hiền tài dấy lên đông đảo, thiên hạ thái bình, 

nhân dân yên vui. Đấy chính là điều Bất Huệ thơm thảo cầu mong vậy! 

24. Đề từ cho sách Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục (bài thứ hai) 

Pháp môn Tịnh Độ đế lý rất sâu, chỉ có Phật với Phật mới thấu hiểu 

trọn hết. Bởi lẽ pháp này Đại - Tiểu bất nhị, Quyền - Thật như một; vì 

thế trên từ Đẳng Giác Bồ Tát dưới đến phàm phu nghịch ác đều nên tu 

trì, đều có thể tu tập thành tựu. Chúng sanh đời Mạt thiện căn cạn mỏng, 

nếu  chẳng  nương  vào  Phật  lực  sẽ  trông  cậy  vào  đâu?  Nếu  vâng  tin  lời 

Phật,  sanh  lòng  tin  phát  nguyện  trì  danh  hiệu  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương. Lại còn đừng làm các điều ác, vâng làm những điều lành, giữ 

vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành. Nếu làm 

được như thế thì trong vạn người không một ai chẳng được vãng sanh! 

Kinh luận Tịnh Độ văn nghĩa rõ ràng, cách tu trì của Tịnh Độ tùy cơ tự 

lập.  Đã  không  phải  lo  có  những  chỗ  sâu  mầu  khôn  lường,  mà  cũng 

chẳng phiền vì gian nan, khốn khổ. Lại còn chẳng tốn kém tiền tài, hơi 

sức, chẳng trở ngại nghề nghiệp, làm ăn. Nếu có thể tùy phần, tùy sức, 

thường  luôn  nghĩ  nhớ  thì  thần  ngưng,  ý  tịnh,  nghiệp  tiêu,  trí  rạng,  tự 

nhiên thân tâm an lạc, các duyên thuận lợi, niềm vui ấy làm sao diễn tả 

được! Nguyện người thấy kẻ nghe đều cùng tu trì, ai nấy đều ôm lòng tự 

lợi,  lợi  tha,  cùng  phát  nguyện  tự  lập,  lập  người,  cung  kính  thọ  trì,  tùy 

duyên xướng suất, hướng dẫn, xoay vần lưu thông, khiến cho được trọn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 11 of 393

khắp  cõi  nước  ngõ  hầu  hết  thảy  đồng  luân  đều  cùng  được  gội  ân  Phật, 

cùng sanh Tịnh Độ thì thật là điều may mắn lớn lao! 

25. Đề từ cho sách Cảm Ứng Thiên Trực Giảng 

Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế gian lẫn xuất thế 

gian  bình  trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng  sanh.  Kinh  Thư  chép:   “Huệ  địch 

 cát,  tùng  nghịch  hung,  duy  ảnh  hưởng”   (Thuận  theo  lẽ  trời  sẽ  dẫn  đến 

điều tốt, trái nghịch sẽ hung hiểm, giống như bóng theo hình). Lại nói: 

 “Tác  thiện  giáng  chi  bách  tường,  tác  bất  thiện  giáng  chi  bách  ương”  

(Làm  lành  thì  trăm  điều  tốt  lành  giáng  xuống,  làm  điều  chẳng  lành  thì 

trăm nỗi tai ương giáng xuống). Kinh Dịch chép:  “Tích thiện chi gia, tất 

 hữu dư khánh; tích bất thiện chi gia, tất hữu dư ương”  (Nhà tích thiện 

thì niềm vui có thừa, nhà tích điều bất thiện tai ương có thừa). Đấy đều 

là những lời nói về nhân quả. Còn như trong Phật pháp thì lại càng rõ rệt 

hơn nữa! Trước là nói đến tận quá khứ, sau là chỉ rõ vị lai. Muốn biết cái 

nhân trong đời trước thì những gì phải hứng chịu trong đời này chính là 

nó đấy. Muốn biết quả trong đời sau thì những gì đã làm trong đời này 

chính là nó đấy. Hiểu rõ điều này thì thiện - ác báo ứng chẳng sai lệch 

hào  ly.  Cát,  hung,  họa,  phước  đều  do  [chính  mình]  chiêu  cảm.  Con 

người dẫu chí ngu, quyết cũng chẳng đến nỗi vui mừng vì gặp tai họa, 

tránh lành, hướng dữ! Tiếc là không có những tấm gương tầy liếp, đến 

nỗi con người thường làm những chuyện trái ngược với điều mình mong 

cầu! Đấy chính là lý do tại sao những bậc quân tử có lòng lo cho cõi đời 

coi  chuyện  miệt  mài  lưu  truyền  sách  Cảm  Ứng  Thiên  Trực  Giảng  là 

nhiệm vụ gấp rút vậy! 

26. Đề từ cho sách Âm Chất Văn Đồ Chứng 

Đời  đã  loạn  đến  cùng  cực,  ai  nấy  đều  mong  bình  trị,  nhưng  chẳng 

tìm ra đạo để đạt đến bình trị, chỉ mong mỏi xuông thì rốt cuộc có ích gì 

đâu?  Do  vậy,  phải  nên  đề  xướng  giáo  dục  trong  gia  đình  và  nhân  quả 

báo ứng. Giáo dục trong gia đình phải khởi đầu khi con cái đang còn thơ 

ấu,  ngõ  hầu  chúng  nó  biết  tường  tận  “hiền  từ,  hiếu  thảo,  nhường  nhịn, 

cung  kính,  hòa  thuận,  nhân  từ,  trung  thực”  chính  là  thiên  chức  của  kẻ 

làm con, làm anh em, làm chồng vợ, làm chủ, làm tớ. Từ đấy, ai nấy trọn 

hết bổn phận của chính mình để mong đấng sanh ra ta chẳng bị hổ thẹn, 

để  làm  kẻ  hiền  thiện.  Lại  còn  tuyên  nói  nhân  quả  báo  ứng  ngõ  hầu  có 

pháp  tắc  để  chế  ngự  cái  tâm,  chẳng  đến  nỗi  vượt  lý,  phạm  phận  thì 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 12 of 393

những ý niệm tự tư tự lợi xấu ác tự bị tiêu trừ, thiện tâm vì người vì vật 

sẽ tự nẩy sanh. Như thế thì chuyện tranh giành, đánh phá lẫn nhau sẽ bị 

diệt mất, thiên hạ thái bình, nhân dân yên vui. Bởi thế, cùng với những 

người  có  cùng  một  chí  hướng  lưu  thông  sách  này  ngõ  hầu  người  đọc 

sách sẽ thọ trì làm theo, xoay vần lưu truyền thì may mắn lắm thay! 

27. Đề từ cho bản in gộp chung tác phẩm Phóng Sanh Sát Sanh Hiện 

Báo Lục của tiên sinh Giang Thận Tu và bài văn khuyên kiêng giết 

phóng sanh của Liên Trì đại sư 

Ông Hoàng Sơn Cốc nói: 

 Ngã nhục, chúng sanh nhục, 

 Danh thù, thể bất thù, 

 Nguyên đồng nhất chủng tánh, 

 Chỉ thị biệt hình khu, 

 Khổ não tùng tha thụ, 

 Phì cam vị ngã nhu, 

 Mạc giao Diêm lão đoán, 

 Tự sủy, ứng hà như? 

(Thịt ta, thịt chúng sanh, 

Tên khác, thể chẳng khác, 

Vốn cùng một chủng tánh, 

Chỉ là khác hình hài. 

Khổ não chúng cam chịu, 

Ngọt bùi ta hưởng riêng. 

Chẳng đợi Diêm vương xử, 

Tự suy ắt biết mà!) 

Nguyện Vân thiền sư có bài kệ như sau: 

 Thiên bách niên lai oản lý canh, 

 Oán thâm như hải, hận nan bình, 

 Dục tri thế thượng đao binh kiếp, 

 Đản thính đồ môn dạ bán thanh. 

(Trăm ngàn năm qua trong bát canh, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 13 of 393

Oán sâu tự biển, hận khôn bình; 

Muốn biết đao binh trên cõi thế, 

Lắng nghe lò mổ giữa đêm thanh)

Từ Thọ thiền sư nói: 

 Ẩm thực ư nhân nhật nguyệt trường, 

 Tinh thô tùy phận tắc cơ thương, 

 Hạ hầu tam thốn thành hà vật? 

 Bất dụng tương tâm tế giảo lượng. 

(Đời người ăn uống bao niên, 

Dở, ngon tùy phận khỏi phen đói lòng, 

Nuốt qua cổ họng là xong, 

Tính toan tỉ mỉ nhọc lòng làm chi?) 

Những vật nuôi dưỡng con người trong thế gian kể sao cho xuể, nấu 

nướng, nêm nếm đúng cách, vị đều ngon lành. Há nên vì bụng miệng ta 

mà  giết  hại  sanh  mạng  đến  nỗi  đời  đời  kiếp  kiếp  sát  hại  lẫn  nhau  trọn 

chẳng có khi nào dứt, chẳng đáng buồn sao? Vì thế, lưu truyền sách này 

để mong vãn hồi sát kiếp. Nguyện người thấy nghe đều cùng tin nhận thì 

may mắn lắm thay! 

28. Đề từ sách Thọ Khang Bảo Giám (bài thứ nhất) 

Không một ai chẳng muốn chính mình và con cháu đều trường thọ, 

yên vui. Nếu đối với chuyện sắc dục chẳng biết kiêng dè, thận trọng, sẽ 

gặt lấy hậu quả trái ngược, thật đáng đau thương! Vì thế, Khổng Tử nói: 

 “Thiếu  chi  thời  huyết  khí  vị  định,  giới  chi  tại  sắc” (Lúc  niên  thiếu  khí 

huyết chưa định, phải kiêng dè nơi sắc dục). Mạnh Tử nói: “Dưỡng tâm 

 giả,  mạc  thiện  ư  quả  dục.  Kỳ  vi  nhân  dã  quả  dục,  tuy  hữu  bất  tồn  yên 

 giả, quả hỹ. Kỳ vi nhân dã đa dục, tuy hữu tồn yên giả, quả hỹ”  (Dưỡng 

tâm thì không gì hay bằng ít ham muốn. Ai làm người mà ít ham muốn, 

tuy  tâm  người  ấy  có  những  điều  không  hợp  đạo  nghĩa,  nhưng  những 

điều ấy cũng ít. Ai làm người có lắm ham muốn, tâm dù có giữ được đạo 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 14 of 393

nghĩa  thì  đạo  nghĩa  ấy  cũng  chẳng  được  mấy6).  Do  vậy  nói  rằng:   “Sự 

 sống chết tồn vong của con người tùy thuộc quá nửa nơi con người có ít 

 ham muốn sắc dục hay không?”  

Bất Huệ trọn chẳng có sức cứu đời, nhưng lòng mong duy trì tuổi thọ 

cho người đời. Do vậy, bèn tu chỉnh, bổ sung cuốn sách này để ấn hành, 

lưu  truyền,  nhằm  mong  những  ai  biết  yêu  thương  chính  mình  và  con 

cháu hễ có được cuốn sách này đều đọc kỹ càng thì quan hệ lợi - hại sẽ 

rõ ràng như nhìn vào ngọn lửa. Trong là răn nhắc con cháu, ngoài là răn 

nhắc những kẻ cùng hàng. Lại mong xoay vần lưu thông để truyền khắp 

vũ trụ ngõ hầu hết thảy mọi người cùng hàng đều được sống lâu, mạnh 

khỏe, đấy chính lời cầu chúc thơm thảo vậy! 

29. Đề từ sách Thọ Khang Bảo Giám (bài thứ hai) 

Con người từ sắc dục mà sanh, nên tập khí này đặc biệt sâu đậm. Hễ 

không kiêng dè cẩn thận, phần nhiều sẽ chết vì sắc dục! Các bậc thánh 

vương  thời  cổ  vì  yêu  thương  dân  nên  đối  với  chuyện  vợ  chồng  ân  ái 

chẳng tiếc công sai quan truyền lệnh dùng linh gỗ đi khắp nẻo đường7, 

ngõ hầu người dân khỏi phải lo sầu vì bị mất mạng. Lòng từ ái thật khôn 

xiết!  Cho  đến  đời  sau,  chẳng  những  chánh  lệnh  nước  nhà  chẳng  thèm 

nhắc đến, ngay cả cha mẹ cũng chẳng bảo ban con cái, đến nỗi đại đa số 

thiếu niên lầm lạc mất mạng, đáng buồn quá sức! 

Bất Huệ sống trên cõi đời mấy chục năm, thấy nghe khá nhiều, khôn 

ngăn  bi  thương!  Do  vậy  quyên  mộ  in  cuốn  sách  này  để  mong  những 

người cùng hàng đều được sống lâu, mạnh khỏe. Mong sao những người 

có được cuốn sách này ai nấy đều đọc kỹ, xoay vần lưu thông, đừng để 

phí tâm tư, tiền tài mà trọn chẳng được mảy may lợi ích thật sự nào thì 

may mắn lắm thay! 

6 Câu nói này được trích từ thiên Tận Tâm hạ của sách Mạnh Tử. Chúng tôi dịch câu 

nói  này  theo  cách  giải  thích  trong  sách  Tứ  Thư  Bạch  Thoại  Chú  Giải  của  Thường 

Nhiệt Châu và Lân Công Chấn (Hoa Tạng Tịnh Tông Học Hội xuất bản tại Đài Loan 

năm 2003)

7  Trong  thiên  Nguyệt  Lệnh  sách  Lễ  Ký  có  chép:   “Quý  Xuân,  tiên  lôi  tam  nhật,  tù 

 nhân dĩ mộc đạc, tuần vu đạo lộ, viết: -  Lôi tương phát thanh, hữu bất giới kỳ dung 

 chỉ giả, sanh tử bất bị, tất hữu hung tai”  (Cuối Xuân, trước khi sấm động ba ngày, 

viên quan truyền lệnh liền khua linh gỗ, đi khắp các nẻo đường truyền lệnh:  ‘Sắp có 

 sấm động, kẻ nào chẳng kiêng ăn nằm thì sanh con chẳng toàn vẹn, ắt sẽ bị tai nạn 

 hung hiểm’). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 15 of 393

30. Đề từ cho sách Chánh Tín Lục của cư sĩ La Lưỡng Phong 

Đáng than thay! Người đời phần nhiều tưởng mình là trí, nhưng đối 

với chân diện mục của chính mình còn chưa biết được danh tự, huống hồ 

những chuyện thuộc về quá khứ, hiện tại, vị lai, đời trước, đời sau! Bậc 

cổ thánh nhân của Nho giáo chú trọng nơi xử thế nên đối với đạo lý sâu 

xa này chỉ nêu đại lược những nét chánh yếu. Nho sĩ chẳng suy xét sâu 

xa, liền bảo không có nghĩa ấy! Phật đã dạy rõ ràng rộng rãi như đuốc 

huệ  trong  đêm  dài,  phàm  những  ai  có  túc  căn  đều  cùng  quy  hướng. 

Nhưng bọn Lý Học muốn ngăn trở bước tiến [của hậu học], đặc biệt cực 

lực bài xích để mong ngăn chặn hết thảy mọi người, chẳng biết người có 

căn tánh lớn lao quyết chẳng bị bọn chúng khống chế. Đáng than thay! 

Những kẻ tầm thường cứ lầm tưởng [những lời lẽ xằng bậy của bọn Lý 

Học] là chánh đáng, chí lý; do đấy, đả phá sự lý nhân quả và luân hồi, 

cho  rằng  con  người  chết  đi  vĩnh  viễn  diệt  mất,  không  có  thần  trí!  Do 

vậy, những kẻ làm ác có lý do lớn lao để lấp liếm [ác tâm, ác hạnh], cho 

đến ngày nay rối loạn cùng cực không cách gì chữa trị được! 

May  mà  còn  có  đủ  mọi  chuyện  thể  hiện  bản  lãnh  của  bậc  đại  tâm. 

Ông La sao lục, sưu tập những chuyện ấy để cống hiến cho đời hiện tại 

và vị lai. Vì thế, đặc biệt ấn hành để mong lưu truyền rộng rãi. Nguyện 

những  ai  thấy  nghe  đều  biết  chánh  ý  của  Nho  và  Thích,  lần  lượt  lưu 

truyền trọn khắp trong đời hiện tại lẫn vị lai, ngõ hầu đạo Nho được tỏa 

rạng  mà  đạo  Phật  cũng  chẳng  suy  vi,  nhân  dân  được  yên  vui,  giữ  đạo 

một  cách  dễ  dàng,  sống  là  học  trò  của  thánh  hiền,  chết  sẽ  lên  cõi  Cực 

Lạc,  xoay  chuyển  thói  tục  bạc  ác,  cùng  vun  giữ  lòng  nhân  từ,  khoan 

dung. Một lòng khăng khăng như thế chắc những bậc trí sẽ nể tình chẳng 

vứt bỏ vậy! 



31. Đề từ cho bộ Dương Phục Trai8 Thi Kệ Tục Tập 

Mười mấy năm qua, cư sĩ Dịch Viên chuyên tu Tịnh nghiệp, là bậc 

hướng  dẫn  tốt  lành  trong  một  làng.  Hễ  gặp  cảnh,  chạm  duyên,  liền  tùy 

cơ thù tiếp, thường dùng thi ca, thường khiến cho người khác được mở 

rộng  tâm  mục  đều  phát  tín  tâm.  Năm  ngoái,  ông  ta  đã  từng  lo  liệu  ấn 

hành.  Năm  nay  lại  có  một  cuốn  Tục  Tập,  lại  muốn  ấn  tống,  gởi  cho 

Quang duyệt, khôn ngăn hoan hỷ, cảm thán tột bậc. Tiếc cho Quang tinh 

thần  lẫn  mục  lực  chẳng  đủ,  chẳng  thể  giảo  đối  thay  cho  ông  ta  được, 

8 Dương Phục Trai là tên thư phòng của Giang Dịch Viên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 16 of 393

không lúc nào chẳng nuối tiếc, bèn viết dăm lời quê mùa để tỏ tấm lòng 

tôi. 

Thơ của Dịch Viên đúng là lời, phụ nữ, trẻ con nghe kinh ngạc, dung 

nhiếp ý Phật lẫn ý Tổ, quan trọng nhất là sanh cõi Tịnh! Thơ của Dịch 

Viên đúng là vẽ. Tâm cảnh, tánh địa phô cặn kẽ. Độ ách khiến cho Ngũ 

Uẩn  không,  quy  mạng  Nguyện  Vương  khuyên  kính  lễ.  Thơ  của  Dịch 

Viên đúng là quẻ. Họa, phước, cát, hung phô rành rành, khiến thoát trọn 

vẹn  cửa  ải  họa,  phước!  Tịnh  niệm  tiếp  nối  cầu  về  Tây.  Nếu  ai  thường 

đọc thơ Dịch Viên, thân - khẩu - ý đều không tỳ vết. Khi sống trọn thành 

bậc thánh hiền, lâm chung chắc về ao bảy báu. Tôi: Sư tầm thường, rành 

cơm  cháo,  trừ  niệm  Phật,  trăm  sự  bất  tài,  nguyện  các  hiền  triết  khắp 

pháp giới, đều kết bạn lành nơi hải hội. 

32. Đề từ cho bài tường thuật đại lược hành trạng ông Quách Tử Cố 

và người phối ngẫu đức hạnh là bà Phùng Nhụ Nhân9 ở huyện Định 

Tây, tỉnh Cam Túc

Làm  phận  con  nên  lấy  đạo  “siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh  thoát 

tử” để khuyên cha mẹ, khiến cho ngay trong đời này, cha mẹ được cao 

dự Liên Trì hải hội, thân cận Di Đà Thế Tôn, cùng có thọ lượng, quang 

minh  giống  như  Di  Đà  Thế  Tôn.  Hiếu  như  vậy  mới  là  chân  hiếu!  Còn 

truyền  bá  hành  trạng  của  cha  mẹ  tuy  là  một  trong  những  hạnh  hiếu, 

nhưng tự hành, dạy người, làm cho khắp những ai thấy nghe đều cùng tu 

Tịnh  nghiệp,  cùng  sanh  Tịnh  Độ,  cùng  chứng  Vô  Sanh,  cho  đến  cùng 

thành  giác  đạo  chẳng  phải  là  tốt  hơn  hay  chăng?  Vợ  chồng  ông  Quách 

tận  lực  phụng  dưỡng,  chôn  cất,  dẫu  xét  theo  lòng  hiếu  thế  tục  cũng 

chẳng  dễ  dàng  cho  lắm!  Nay  nhờ  chuyện  này  để  xoay  chuyển  lòng 

người, tôi đặc biệt viết hai mươi tám chữ như sau: 

 Nêu  hạnh  đẹp  trong  làng,  trọn  vẹn  cả  đôi  bề,  khiến  khắp  kẻ  thấy 

 nghe,  đều  được  hưởng  chân  thuần,  vợ  chồng  nhà  ông  Quách,  đức  đẹp 

 đáng khâm phục. 

9 Thoạt đầu, Nhụ Nhân (孺人) là danh xưng để gọi vợ các quan đại phu (thiên Khúc 

Lễ  sách  Lễ  Ký  ghi:   “Phi  tần  của  thiên  tử  gọi  là  Hậu,  vợ  của  chư  hầu  gọi  là  Phu 

 Nhân, vợ của đại phu gọi là Nhụ Nhân. Vợ của quan lại cấp nhỏ gọi là Phụ Nhân, 

 vợ của dân thường gọi là Thê”).  Thời Đường, danh từ này chỉ dành riêng để gọi vợ 

các vị có tước vương, đến đời Tống lại dùng để gọi chung mẹ hoặc vợ các quan. Đến 

thời Thanh, chỉ vợ hoặc mẹ các quan từ thất phẩm trở lên mới được gọi là Nhụ Nhân. 

Tuy vậy đến cuối đời Thanh, Nhụ Nhân thường được dùng như một mỹ từ để gọi vợ 

của người khác trong văn chương. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 17 of 393

33. Đề từ kỷ niệm chuyện pháp sư Trần Không sáng lập Liên Xã 

Thật thà niệm Phật! 

Để  kỷ  niệm  chuyện  pháp  sư  Trần  Không  từ  đất  Tô  đến  đất  Kiềm 

(Quý Châu), sáng lập Liên Xã, xin khích lệ những người cùng chí hướng 

bằng mấy lời [như sau]: 

Xót thương chúng sanh trong cõi đời, căn độn, nghiệp nặng, chỉ có 

niệm  Phật  thì  mới  chắc  chắn  mong  thoát  được  sanh  tử.  Hãy  nên  quán 

tưởng như tù nhân bị dắt ra chợ [để hành hình], mỗi bước càng gần với 

cái  chết  hơn!  Phàm  những  vị  có  cùng  chí  hướng  niệm  Phật  với  tôi,  ắt 

đều  phải  niệm  niệm  trừ  sạch  các  duyên,  quyết  muốn  giữ  lòng  tin  chân 

thật,  nguyện  thiết  tha.  Hãy  nên  tu  Chánh  Hạnh  niệm  Phật,  dùng  Tín  - 

Nguyện  dẫn  đường,  lấy  Niệm  Phật  làm  Chánh  Hạnh.  Ba  pháp  Tín  - 

Nguyện - Hạnh chính là tông yếu của pháp môn Niệm Phật. Do bốn chữ 

hồng danh chẳng rời niệm, tiếng niệm Phật chẳng ngừng, tâm và Phật tự 

nhiên khế hợp, tam-muội sẽ tự thành  (Ngày Hai Mươi Hai tháng Giêng) 

34. Đề từ cho tác phẩm Mạc Vương Trí Duệ Nữ Cư Sĩ Ai Vãn Lục10 

Cư sĩ Trí Duệ vừa đọc Văn Sao liền sanh tín tâm, ăn chay niệm Phật, 

chưa được bao lâu liền biết trước lúc mất, niệm Phật qua đời. Đáng gọi 

là bậc trượng phu trong nữ giới! Chẳng thẹn mang tên Trí Duệ. Nguyện 

những vị trượng phu mày râu, những vị hiền thục mềm mỏng chốn khuê 

các trong cõi đời đều chẳng nhường cho bà ta riêng được giải thoát thì 

may mắn lắm thay  (Ngày Mười Bảy tháng Hai năm Kỷ Tỵ, tức năm Dân Quốc 18 

 - 1929) 

35.  Đề  trên  chiếc  quạt  có  hình  Vô  Lượng  Thọ  Phật  do  cư  sĩ  Cao 

Hàng Sanh cất giữ 

Ngoài dứt các duyên, trong tâm chẳng rộn, tâm như tường vách, có 

thể nhập đạo. 

36. Thuận tay viết về Niệm Phật 

10 Đây là cuốn sách tập hợp những bài tỏ lòng thương tiếc, ca ngợi phẩm hạnh của 

bà Vương Trí Duệ. Bà này họ Vương, chồng họ Mạc, pháp danh Trí Duệ nên thường 

được gọi kèm cả họ chồng là Mạc Vương Trí Duệ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 18 of 393

Pháp Hoa kinh tạng sâu thẳm u viễn không ai thấu đạt được. Chúng 

ta có chí tiến nhập thì xin hãy chí thành khẩn thiết, chuyên trì thánh hiệu 

A Di Đà Phật. Nếu có thể nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối thì sẽ tự 

có  thể  ngầm  thông  Phật  trí,  thầm  hợp  đạo  mầu.  Trong  đời  hiện  tại  sẽ 

mau chóng thoát khỏi Ngũ Trược, cao đăng chín phẩm, cho đến chứng 

Vô  Sanh  Nhẫn,  thành  đạo  Bồ  Đề.  Lời  nói  này  tuy  cực  bình  thường, 

nhưng quả thật là bí yếu của chư Phật. Nếu bậc thông gia xem đến, chắc 

chắn  sẽ  bật  cười!  (Bài  văn  này  còn  lưu  lại  dấu  tích  ở  chùa  Linh  Nham,  nhưng 

 không có đề mục. Tựa đề do Đào (tức ông La Hồng Đào) tự tiện đặt. Huệ Dung ghi) 

V. Pháp ngữ 

1. Tịnh Độ Pháp Môn Thuyết Yếu (Giảng những điều trọng yếu trong 

pháp môn Tịnh Độ) 

 (Vương Cầu Thị và Cung Vân Bá ghi)

Nguyên  thủy,  bản  tánh  của  chúng  sanh  và  Phật  vốn  không  hai, 

không  khác;  chỉ  vì  chúng  sanh  chẳng  giữ  gìn  tự  tánh,  bị  trần  lao  làm 

bẩn, tập khí ô nhiễm ngăn lấp đến nỗi mê - ngộ thật khác, chúng sanh và 

Phật khác biệt thật xa! Chỉ vì chúng sanh mê có cạn - sâu, căn tánh có 

lớn - nhỏ, nên đức Như Lai bèn tùy thuận căn cơ để lập giáo, dựa theo 

căn  bệnh  để  ban  thuốc,  vì  Thật  lập  Quyền,  khai  Quyền  hiển  Thật.  Nơi 

pháp Nhất Thừa nói đủ mọi lẽ khiến cho kẻ thiện căn chín muồi sẽ lên 

thẳng bờ giác, kẻ ác duyên sâu nặng sẽ dần dần thoát khỏi trần lao. Do 

vậy, trong bốn mươi chín năm, tùy theo chủng tánh mà lập ra các giáo 

pháp Đại, Tiểu, Tiệm, Đốn, Bán, Mãn nhằm giáo hóa. 

Các  pháp  môn  thuộc  Tông,  thuộc  Giáo  phần  nhiều  cậy  vào  tự  lực. 

Dẫu cho túc căn sâu dầy, triệt ngộ tự tâm, nhưng nếu Kiến Hoặc và Tư 

Hoặc còn có chút nào chưa sạch hết thì vẫn luân hồi trong sanh tử y như 

cũ, không thể thoát ra. Huống chi đã thọ Thai Ấm11, vừa chạm cảnh liền 

sanh  mê,  kẻ  từ  giác  đến  giác  ít  ỏi,  người  từ  mê  vào  mê  đông  đảo!  Bậc 

thượng căn còn như thế, hạng trung - hạ cần chi phải nói nữa! Liễu thoát 

sanh tử thật chẳng dễ dàng! Chỉ có pháp môn Niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Độ chuyên cậy vào nguyện lực của Phật Di Đà, bất luận thiện căn chín 

muồi  hay  chưa,  ác  nghiệp  nặng  hay  nhẹ,  thậm  chí  Ngũ  Nghịch,  Thập 

11 Khi thần thức nhập thai, dễ bị Ngũ Ấm che lấp chân tánh nếu tâm chưa hoàn toàn 

đoạn  sạch  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc,  đó  gọi  là  Thai  Ấm.  Điều  này  còn  được  diễn  tả 

bằng một từ ngữ khác là  “cách ấm chi mê”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 19 of 393

Ác, chỉ cần sanh lòng tin phát nguyện, trì danh hiệu Phật, khi lâm chung 

chắc  chắn  được  đức  Di  Đà  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tịnh  Độ.  Cố  nhiên,  kẻ 

thiện  căn  chín  muồi  sẽ  mau  chóng  viên  mãn  Phật  quả;  ngay  cả  kẻ  ác 

nghiệp sâu nặng cũng may mắn được dự vào dòng thánh. So với những 

kẻ cậy vào tự lực thì sự khó - dễ, được - mất trong đấy chẳng cần phải 

rườm  lời  giải  thích  nữa!  Vì  thế,  pháp  môn  Tịnh  Độ  này  chính  là  đạo 

trọng yếu để tam thế chư Phật độ sanh, là diệu pháp để thượng thánh hạ 

phàm  cùng  tu.  Các  kinh  Đại  Thừa  đều  phát  khởi  lẽ  trọng  yếu  này,  lịch 

đại tổ sư không vị nào chẳng tuân hành. 

Cũng có những kẻ do thấy pháp môn Tịnh Độ hết sức đơn giản, hết 

sức dễ dàng, dẫu là ngu phu ngu phụ cũng tu được, bèn coi thường Tịnh 

Độ,  chẳng  biết  một  môn  Tịnh  Độ  thích  hợp  khắp  ba  căn,  nhiếp  trọn 

mười  giới!  Trong  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  của  kinh  Hoa  Nghiêm,  Thiện 

Tài đồng tử sau khi đã chứng bằng với chư Phật, Phổ Hiền Bồ Tát bèn 

dùng mười đại nguyện vương để khuyến tấn, khích lệ Thiện Tài và Hoa 

Tạng  hải  chúng  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  nhằm  mong 

viên  mãn  Phật  quả.  Như  Thiện  Tài  đã  đạt  đến  địa  vị  Đẳng  Giác,  Hoa 

Tạng hải chúng không có vị nào là phàm phu, Nhị Thừa, toàn là những 

người thuộc bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ, phá vô minh, chứng 

Tam  Đức,  mà  vẫn  phải  hồi  tâm  niệm  Phật,  nguyện  vãng  sanh  Tây 

Phương! Hơn nữa, trong Hoa Tạng Hải có vô lượng Tịnh Độ, nhưng cần 

phải  hồi  hướng  Tây  Phương;  đủ  biết  vãng  sanh  Cực  Lạc  chính  là  cửa 

ngõ nhiệm mầu để xuất thế, là đường tắt để thành Phật. 

Hơn nữa, Vĩnh Minh thiền sư nhằm dạy cho người tu hành đường lối 

trọng yếu đích xác, đã lập ra bốn bài kệ Liệu Giản12: 

 1) Có Thiền có Tịnh Độ, 

12 Liệu Giản, đôi khi còn được gọi bằng những thuật ngữ khác như Liễu Giản, Lượng 

Giản, Liệu Kiến hoặc Lượng Kiến, đều cùng hàm nghĩa : “Phân biệt, biện định, chọn 

 lựa chánh pháp một cách xác đáng nhất”. Tùy theo từng tông phái mà ý nghĩa chữ 

Liệu Giản được chia chẻ tỉ mỉ hơn như sau: 

1) Luận định, xem xét theo đủ mọi quan điểm, dùng phương thức vấn đáp để nghị 

luận tới chỗ tinh vi chặt chẽ nhất. 

2)  Riêng  trong  tông  Lâm  Tế,  Liệu  Giản  là  bốn  phương  pháp  để  hướng  dẫn  người 

học ngộ nhập Chân Như, tức:  “Đoạt người không đoạt cảnh, đoạt cảnh không đoạt 

 người, người lẫn cảnh đều đoạt, người lẫn cảnh đều chẳng đoạt”.  

3) Theo Thiên Thai Tông Nhật Bản, Liệu Giản là dùng những phương cách để điều 

hòa  những  điểm  mà  nếu  chỉ  nhìn  vào  mặt  văn  tự  sẽ  tưởng  lầm  là  kinh  điển  mâu 

thuẫn, chống trái nhau. 

4) Lý giải vấn đề một cách dung thông, rộng rãi nhất. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 20 of 393

 Ví như cọp đội sừng, 

 Đời này làm thầy người, 

 Đời sau làm Phật, Tổ. 

 2) Không Thiền, có Tịnh Độ, 

 Vạn tu, vạn người về, 

 Nếu được thấy Di Đà, 

 Lo chi không khai ngộ. 

 3) Có Thiền, không Tịnh Độ, 

 Mười kẻ, chín chần chừ, 

 Ấm cảnh nếu hiện tiền, 

 Chớp mắt đi theo nó. 

 4) Không Thiền, không Tịnh Độ, 

 Giường sắt với cột đồng, 

 Vạn kiếp lẫn ngàn đời, 

 Không có người nương tựa. 

Bốn bài Liệu Giản này của ngài Vĩnh Minh chính là cương tông của 

Đại Tạng, là khuôn phép để tu trì. Trước hết cần phải hiểu đích xác thế 

nào là Thiền, thế nào là Tịnh, thế nào là Có, thế nào là Không, rồi mới 

theo  văn  mà  phân  tích,  sẽ  biết  mỗi  một  chữ  đều  đích  đáng,  không  thể 

thay đổi một chữ nào được! 

Thiền chính là Chân Như Phật Tánh chúng ta vốn sẵn có, tức bản lai 

diện  mục  trước  khi  cha  mẹ  sanh  ra,  tức  “linh  tri  ly  niệm,  không  Năng, 

không  Sở,  vừa  Tịch,  vừa  Chiếu”,  tức  cái  được  gọi  là  “thuần  chân  tâm 

thể”.  Tịnh  Độ  chính  là  tín  nguyện  trì  danh,  cầu  sanh  Tây  Phương   (chứ 

 không  phải  chỉ  riêng  cho  “duy  tâm  Tịnh  Độ,  tự  tánh  Di  Đà”).  “Có  Thiền”   là 

tham cứu cực lực đến mức “niệm tịch, tình vong”, thấy thấu triệt bản lai 

diện mục, minh tâm kiến tánh.  “Có Tịnh Độ”  là chân thật phát tâm, sanh 

lòng tin, phát nguyện, trì danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương. Thiền và 

Tịnh Độ là ước theo Giáo, ước theo Lý.  “Có Thiền, có Tịnh Độ”  là ước 

theo căn cơ, ước theo tu. Một đằng là Lý, một đằng là Sự. Lý tuy là như 

thế, nhưng phải cần theo đúng Lý để khởi Hạnh, Hạnh phải đạt đến cùng 

cực  nhằm  chứng  Lý,  chính  mình  phải  chuyên  gắng  nhằm  thật  sự  đạt 

được. Nếu tham Thiền chưa ngộ, hoặc ngộ chưa triệt để, đều chẳng thể 

gọi là  “có Thiền”.  Nếu niệm Phật nhưng không có tín nguyện, hoặc có 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 21 of 393

tín nguyện nhưng không chân thật, thiết tha, chỉ hờ hững, hời hợt, lằng 

nhằng  cho  xong  chuyện,  hoặc  hạnh  tuy  tinh  tấn  nhưng  nhân  địa  chẳng 

thật,  tâm  lưu  luyến  trần  cảnh,  cho  đến  cầu  phú  quý  trong  đời  sau,  cầu 

sanh lên cõi trời hưởng lạc đều chẳng thể gọi là  “có Tịnh” ! 

 1) Có Thiền có Tịnh Độ, 

 Ví như cọp đội sừng, 

 Đời này làm thầy người, 

 Đời sau làm Phật, Tổ. 

Người ấy đã triệt ngộ Thiền Tông, minh tâm kiến tánh, lại còn thâm 

nhập  kinh  tạng,  biết  cặn  kẽ  pháp  môn  Quyền  -  Thật  của  đức  Như  Lai, 

nhưng  trong  các  pháp  chỉ  chọn  một  pháp  tín  nguyện  niệm  Phật,  tự  lợi, 

lợi tha. Người ấy có đại trí huệ, đại biện tài, tà ma, ngoại đạo nghe danh 

vỡ mật, như cọp lại đội sừng. Có ai đến cầu học sẽ tùy cơ thuyết pháp, 

nên dùng Thiền Tịnh Song Tu để tiếp độ bèn dùng Thiền Tịnh Song Tu 

để tiếp độ. Nên dùng “chuyên tu Tịnh Độ” để tiếp độ bèn dùng “chuyên 

tu Tịnh Độ” để tiếp độ. Bất luận thượng - trung - hạ căn không một ai 

chẳng  được  thấm  nhuần  ân  trạch  ấy,  há  chẳng  phải  là   “nhân  thiên  đạo 

 sư”  ư? Đến khi lâm chung, được Phật tiếp dẫn vãng sanh Thượng Phẩm, 

trong  khoảng  khảy  ngón  tay,  hoa  nở  thấy  Phật,  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn, 

dẫu địa vị thấp nhất cũng là chứng được bậc Sơ Trụ trong Viên giáo, có 

thể hiện thân làm Phật trong một trăm thế giới, nên bảo là “đời sau làm 

 Phật, Tổ”. 

 2) Không Thiền, có Tịnh Độ, 

 Vạn tu, vạn người về, 

 Nếu được thấy Di Đà, 

 Lo chi không khai ngộ? 

Người  ấy  tuy  chưa  minh  tâm  kiến  tánh,  nhưng  quyết  chí  nơi  Tịnh 

Độ, cầu sanh Tây Phương, chí thành niệm Phật, cảm ứng đạo giao, chắc 

chắn  được  Phật  nhiếp  thọ.  Kẻ  tận  lực  tu  tập  cố  nhiên  được  vãng  sanh. 

Ngay như kẻ Ngũ Nghịch, Thập Ác khi lâm chung mười niệm cũng đều 

được  Hóa  Thân  của  đức  Phật  đến  tiếp  dẫn,  chẳng  phải  là   “vạn  tu,  vạn 

 người về”  hay sao? Đã sanh về Tây Phương, thấy Phật, nghe pháp, tuy 

có  nhanh  hay  chậm,  nhưng  đã  cao  dự  dòng  thánh,  rốt  ráo  chẳng  thoái 

chuyển,  dần  dần  chứng  thánh  quả  thì  sự  khai  ngộ  cần  gì  phải  nói  đến 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 22 of 393

nữa? Vì thế, bảo là:  “Nếu được thấy Di Đà, lo chi không khai ngộ?” 

 3) Có Thiền, không Tịnh Độ, 

 Mười kẻ, chín chần chừ, 

 Ấm cảnh nếu hiện tiền, 

 Chớp mắt đi theo nó. 

Người ấy tuy biết đại lược về tâm tánh, nhưng Kiến Hoặc, Tư Hoặc 

chưa đoạn hết, cần phải giồi mài cho hết sạch, chẳng còn sót chút nào thì 

mới có thể thoát lìa sanh tử. Nếu còn mảy may chưa hết, sẽ vẫn luân hồi 

trong  lục  đạo  y  như  cũ,  khó  trốn  tránh  được!  Biển  sanh  tử  sâu  thẳm, 

đường  Bồ  Đề  xa  vời,  nếu  liền  mạng  chung,  nẻo  về  sẽ  chẳng  thể  lường 

được! Trong mười người, hết chín người là như thế. Vì vậy nói: “Thập 

 nhân, cửu tha lộ”  (Mười kẻ, chín chần chừ trên đường). Tha (蹉) là “tha 

đà” (蹉 跎), tức là như thế tục thường nói là “chần chừ”.  “Ấm cảnh”  tức 

là cảnh nơi Trung Ấm thân13, chính là những cảnh hiện ra khi lâm chung 

bởi  sức  của  thiện  nghiệp  hay  ác  nghiệp  [đã  tạo]  trong  đời  này  và  bao 

kiếp. Trong khoảng chớp mắt sẽ theo nghiệp lực đi thọ sanh ngay, chẳng 

thể làm chủ được mảy may nào! Như người mang nợ, chủ nợ nào mạnh 

sẽ lôi đi trước; tâm tình lắm mối, hễ thiên trọng nơi nào sẽ đọa vào nơi 

đó. Vì thế nói:  “Ấm cảnh nếu hiện tiền, chớp mắt đi theo nó”. 

 4) Không Thiền, không Tịnh Độ, 

 Giường sắt với cột đồng, 

13  Trung  Ấm  (Antarā-bhava)  còn  dịch  là  Trung  Hữu,  Trung  Uẩn,  Trung  Ấm  Hữu. 

Theo  Câu  Xá  Luận  quyển  7,  Trung  Hữu  được  tính  từ  sát-na  khi  cái  thân  đời  trước 

chết  (Tử  Hữu)  tới  sát-na  thọ  sanh  thân  sau  (Sanh  Hữu).  Trong  khoảng  trung  gian, 

sẽ có một cái thân được hóa sanh bởi ý thức (Thức thân), chứ không do tinh huyết 

tạo thành, nên gọi là Sanh Ý Thân hoặc Ý Thành Thân (Manomayakāya). Do được 

nuôi dưỡng bằng mùi hương, nên còn gọi là Thực Hương (Gandharva). Do thân này 

thường truy tìm chỗ kế tiếp để thọ sanh nên lại gọi là Cầu Sanh (Samhavaisin). Chỉ 

có  Sắc  Giới  và  Dục  Giới  mới  có  thân  Trung  Ấm,  người  sẽ  thọ  sanh  trong  Vô  Sắc 

Giới  không  có  thân  này.  Tùy  theo  người  ấy  sẽ  thọ  sanh  trong  đường  nào  mà  hình 

dạng  của  Trung  Ấm  sẽ  khác  biệt.  Chẳng  hạn  như  theo  kinh  Đại  Bảo  Tích,  quyển 

56,  thân  Trung  Ấm  cõi  địa  ngục  xấu  xí,  giống  như  gỗ  cháy  nham  nhở,  thân  Trung 

Ấm trong súc sanh có màu khói, thân Trung Ấm trong ngạ quỷ màu như nước, thân 

Trung  Ấm  trong  Dục  Giới  lớn  bằng  đứa  bé  năm  sáu  tuổi,  nhưng  các  căn  lanh  lợi, 

thân Trung Ấm của bậc Bồ Tát đầy đủ các tướng hảo v.v… Cũng theo Câu Xá Luận, 

thời hạn tồn tại của thân Trung Ấm không nhất định, nhưng tối đa là bốn mươi chín 

ngày. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 23 of 393

 Vạn kiếp lẫn ngàn đời, 

 Không có người nương tựa. 

Người ấy đã chưa triệt ngộ, lại chẳng cầu sanh Tịnh Độ, vẫn hời hợt, 

hờ  hững  tu  các  pháp  môn  khác   (chứ  không  phải  là  nói  về  kẻ  vùi  đầu  tạo  ác, 

 chẳng  tu  hành),  đã  chẳng  thể  giữ  cho  Định  -  Huệ  được  cân  bằng  nhằm 

đoạn  Hoặc,  chứng  Chân;  lại  chẳng  biết  cậy  vào  Phật  từ  lực  để  đới 

nghiệp  vãng  sanh,  dùng  công  đức  tu  trì  suốt  cả  một  đời  để  cảm  phước 

báo trời người trong đời sau. Trong đời này đã không có chánh trí, đời 

sau  sẽ  bị  phước  báo  chuyển,  hưởng  phước  càng  lớn,  ác  nghiệp  càng 

nhiều.  Đã  tạo  ác  nghiệp,  khó  tránh  khỏi  quả  báo.  Hễ  một  hơi  thở  ra 

không  hít  vào  được  nữa  sẽ  đọa  địa  ngục,  đền  trả  nợ  cũ,  nên  nói  là 

 “giường sắt với cột đồng”.  Kẻ tạo nghiệp như thế ví như kẻ mù chẳng 

thấy được mặt trời, tuy chư Phật, Bồ Tát rủ lòng từ bi nhưng do kẻ ấy bị 

ác  nghiệp  ngăn  chướng,  chẳng  thể  hưởng  lợi  ích,  bao  kiếp  thọ  khổ.  Vì 

thế nói:  “Không có người nương tựa”. 

Phàm hết thảy các pháp môn đều chuyên cậy vào tự lực, chỉ có pháp 

môn  Tịnh  Độ  chuyên  cậy  vào  Phật  lực.  Trong  hết  thảy  pháp  môn,  hết 

sạch  Hoặc  nghiệp  rồi  mới  có  thể  liễu  sanh  tử;  còn  pháp  môn  Tịnh  Độ 

đới nghiệp vãng sanh liền dự vào dòng thánh. Hơn nữa, khi đức Phật tại 

thế, sắc lực và tâm nghiệp của chúng sanh thù thắng, dẫu nương cậy tự 

lực vẫn chứng đạo. Nay đang nhằm thời Mạt, căn hèn, chướng nặng, tri 

thức  hiếm  hoi,  nếu  bỏ  Tịnh  Độ  thì  không  có  cách  gì  giải  thoát  được! 

Vĩnh Minh thiền sư sợ cõi đời không biết nên đặc biệt viết ra Liệu Giản 

này để dạy đời sau. Thật đúng là bè báu trong bến mê, là đèn sáng nơi 

ngõ tối. 

Tu  trì  pháp  môn  Tịnh  Độ  niệm  Phật,  hãy  nên  lấy  Tín  -  Nguyện  - 

Hạnh làm tông. Tín là dốc lòng tin tưởng Phật lực. Trong khi tu nhân, Di 

Đà Như Lai đã phát ra bốn mươi tám nguyện, nguyện nào cũng độ sanh, 

trong ấy có nguyện  “[người nào] niệm danh hiệu ta mà chẳng sanh về 

 nước  ta,  thề  chẳng  thành  Phật”.   Hiện  tại,  do  Ngài  đã  nhân  viên,  quả 

mãn, nay ta niệm Phật ắt sẽ được vãng sanh. Kế đấy, tin vào Phật lực từ 

bi nhiếp thọ chúng sanh như mẹ nhớ con. Nếu con nhớ mẹ giống như mẹ 

nhớ con, chắc chắn sẽ được tiếp dẫn. Tiếp đó, tin tưởng pháp môn Tịnh 

Độ  như  trong  bài  Tứ  Liệu  Giản  của  Vĩnh  Minh  thiền  sư  đã  nói  so  với 

các pháp khác, sự lớn - nhỏ, khó - dễ, được - mất, sai biệt vời vợt. Dẫu 

có những vị thầy khác xưng tán những pháp khác cũng chẳng lay động 

được ta. Thậm chí chư Phật hiện ra trước mặt khuyên lơn, an ủi, bảo tu 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 24 of 393

các pháp môn khác cũng chẳng thoái chuyển. Đấy mới thật sự gọi là Tín 

vậy! Nguyện là nguyện trong đời này thề vãng sanh Tây Phương, chẳng 

cần phải nhiều đời tu tập ngoi lên, hụp xuống trong uế độ, từ mê vào mê 

nữa! Lại nguyện hễ được vãng sanh Tây Phương rồi sẽ trở lại Sa Bà độ 

thoát hết thảy chúng sanh. Hạnh là chân thật nương theo lời dạy để khởi 

Hạnh. 

Trong  chương  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Niệm  Phật  Viên  Thông  [của 

kinh Lăng Nghiêm] có câu:  “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, đắc 

 Tam-ma-địa,  ấy  là  bậc  nhất” .  Do  vậy  biết  pháp  Niệm  Phật  phải  nên 

nhiếp trọn sáu căn. Trước khi nhiếp trọn sáu căn thì trước hết phải nhiếp 

được hai hay ba căn. Hai hay ba căn là gì? Chính là tai, miệng, tâm vậy. 

Miệng niệm sáu chữ Nam Mô A Di Đà Phật sao cho từng câu từng chữ 

rõ ràng, rành mạch, trong tâm niệm cho rõ ràng rành mạch, tai nghe cho 

rõ ràng, rành mạch. Hễ có chỗ nào hơi không phân minh thì đấy chính 

là không chân thật, thiết tha, có vọng tưởng [xen tạp]  (Chỉ niệm mà không 

 nghe  thì  dễ  sanh  vọng  tưởng).  Niệm  Phật  cố  nhiên  phải  sao  cho  từng  câu 

từng chữ phân minh, chẳng để sự suy nghĩ xen vào. 

Ngoài ra, xem kinh cũng giống như thế, đừng một mặt vừa xem, một 

mặt lại phân biệt; [nếu không], sẽ được lợi ích ít ỏi, tình tưởng sẽ nhiều. 

Xưa  kia  có  người  chép  kinh  do  chí  thành  chép  kinh,  chuyên  tâm  nhất 

ý, chỉ chú tâm chép kinh, không có tình kiến gì, đến khi trời đã tối, vẫn 

cứ viết chép không ngừng. Chợt có người bảo: “Trời đã tối rồi, sao còn 

chép  kinh  được?”  Lúc  ấy,  người  chép  kinh  tình  niệm  vừa  động,  chẳng 

thể viết được nữa. Ôi! Phân biệt sáng - tối chính là vọng kiến của chúng 

sanh,  là  phàm  tình  của  chúng  sanh  vậy!  Vì  thế,  đang  trong  lúc  chuyên 

tâm nhất ý, vọng tận, tình không, chỉ biết chép kinh, chẳng biết trời đã 

tối, cũng chẳng biết hễ trời đã tối sẽ không có ánh sáng nên không thể 

chép  kinh  được  nữa!  Tới  khi  có  người  nhắc  nhở,  khuấy  động,  do  vô 

minh  động  nên  tình  tưởng  bèn  chia  ra.  Vọng  niệm  vừa  động,  ngay  lập 

tức,  sáng  sủa  và  tối  tăm  liền  tách  bạch  nên  chẳng  thể  chép  kinh  được 

nữa.  Do  vậy,  biết  rằng  đầu  mối  của  đạo  dụng  công  là  chuyên  nhiếp, 

chẳng quan tâm đến tình tưởng. Nếu đã không có suy tưởng thì đâu có tà 

kiến nữa! Tà kiến đã không còn, đấy chính là chánh trí! 

Hơn  nữa,  người  tu  Tịnh  Độ  hãy  nên  đề  xướng  nhân  quả.  Đối  với 

người  thượng  trí,  cố  nhiên  biết  cội  gốc  nằm  nơi  luân  thường,  hiểu  rõ 

những  gì  nên  làm  và  không  nên  làm.  Đối  với  kẻ  trung  -  hạ,  nếu  chẳng 

nói  tới  nhân  quả,  giải  thích  tách  bạch  tường  tận,  nêu  bày  rõ  rệt  sự  tích 

nhân quả báo ứng, làm sao họ sẽ dè dặt nơi hành vi, bó buộc thân tâm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 25 of 393

cho được? Vì thế, nhân quả là cửa ngõ ban đầu để nhập đạo, nhưng tin 

tưởng  chuyên  dốc  nơi  nhân  quả  cũng  chẳng  phải  là  dễ!  Bậc  Sơ  Quả 

trong Tiểu Thừa, bậc Sơ Địa trong Đại Thừa chính là những vị thật sự 

có thể chuyên dốc tin tưởng nhân quả vậy. Từ bậc Sơ Địa trở xuống, từ 

bậc  Sơ  Quả  đổ  lại,  hễ  gặp  duyên  trái  nghịch  giết  -  trộm  -  dâm  -  dối  sẽ 

không thể giữ gìn được, sẽ thuận theo đó mà khởi Hoặc tạo nghiệp. 

Nhưng kẻ thông minh vẫn xem nhẹ nhân quả, cho rằng nhân quả bất 

quá chỉ để nói với kẻ căn cơ trung - hạ, chẳng biết rằng: Hễ chỉ hiểu ý 

nghĩa  của  nhân  quả  một  cách  thô  thiển  thì  chẳng  đáng  gọi  là  Tín!  Tuy 

biết nhưng chẳng tận tụy vâng hành thì cũng chẳng đáng gọi là Tín. Chỉ 

có bậc thánh nhân thuộc Sơ Quả, Sơ Địa, hay Dự Lưu mới có thể “chẳng 

còn  phải  mang  thân  sau”.  Hễ  chẳng  còn  phải  mang  thân  sau  thì  chẳng 

còn  là  kẻ  bị  chi  phối  bởi  Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp,  nên  đáng 

gọi là “có lòng tin chuyên dốc”. Vì thế, ngài Mộng Đông nói:  “Kẻ khéo 

 bàn  về  tâm  tánh  ắt  chẳng  bỏ  lìa  nhân  quả,  nhưng  kẻ  tin  sâu  nhân  quả 

 rốt cuộc ắt sẽ hiểu tâm tánh thật rõ rệt”.  Đấy chính là nguyên do vì sao 

trong thế gian người niệm Phật đông đảo mà bậc thật sự liễu sanh tử lại 

hiếm hoi! 

Chỉ vì người niệm Phật không có lòng tin sâu đậm, nguyện thiết tha, 

chỉ cầu phước báo, mơ tưởng phú quý trong đời sau. Chẳng biết rằng hễ 

mơ  tưởng  đời  sau  được  phú  quý  thì  cũng  ví  như  ngửa  mặt  bắn  tên  lên 

trời, hễ tên bay hết sức sẽ lại rơi xuống, chẳng những vô ích mà còn bị 

tổn hại. Dẫu cho đời này niệm Phật cảm được phước báo trời người, có 

phước  báo  nhưng  không  có  chánh  trí.  Do  có  phước  báo  nên  có  quyền 

thế, địa vị, phú quý, nhưng do không có chánh trí nên ngu si, chẳng tin 

nhân  quả.  Phàm  những  kẻ  chẳng  tin  nhân  quả  lại  có  địa  vị,  quyền  thế, 

phú quý thì sẽ như hổ thêm cánh, càng thêm tàn ác! Vì thế, phước báo 

càng lớn, tạo nên oan nghiệt càng nhiều. Đã tạo ác nghiệp, sẽ phải chịu 

ác báo. Đấy gọi là  “tam thế oán thân”  (kẻ oán, người thân trong ba đời). 

Vì  vậy,  người  niệm  Phật  trọn  chớ  nên  có  lòng  cầu  phước  báo,  hãy 

nên  lấy  “mạnh  mẽ  tiến  thẳng  lên  trước  nhằm  vãng  sanh  Tây  Phương” 

làm pháp mầu nhiệm để liễu sanh thoát tử. Do vậy, ngài Triệt Ngộ thiền 

sư nói:  “Thật vì sanh tử, phát Bồ Đề tâm, dùng tín nguyện sâu, trì danh 

 hiệu  Phật”.  Mười  sáu  chữ  này  chính  là  cương  tông  lớn  lao  của  pháp 

môn Niệm Phật. Ngài lại nói:  “Một câu Di Đà là tâm yếu của đức Phật 

 ta, theo chiều dọc thông suốt năm thời, theo chiều ngang bao trùm tám 

 giáo” . Thật vậy đó! Một câu Di Đà vi diệu khó nghĩ lường, chỉ có Phật 

với Phật mới biết được rốt ráo, từ bậc Đẳng Giác trở xuống vẫn còn chưa 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 26 of 393

hiểu trọn hết. Do vậy nói:  “Bồ Tát biết được chút phần”,  bọn phàm phu 

chúng ta càng phải nên tin tưởng hành theo. 

2. Pháp ngữ khai thị sau cuộc chiến ở vùng Giang - Chiết 

Hiện thời chiến sự vùng Giang - Chiết đã yên, nhưng trong nhất thời 

nhân dân khó thể khôi phục được như cũ. Thương thay! Nhân dân mắc 

phải  sự  khổ  ác  dữ  dội  này,  nói  chung  là  do  ác  nghiệp  đời  trước  cảm 

thành ác báo khổ sở cùng cực ấy. Vì thế, phải đem nhân quả ba đời nói 

với hết thảy những ai hữu duyên, khuyên họ đừng tạo những nhân gây ra 

nghiệp  báo  ấy  nữa  thì  tương  lai  sẽ  tự  chẳng  phải  nhận  lãnh  cái  quả  ác 

báo ấy. Những thứ nhân ác ấy phần nhiều đều do sát sanh ăn thịt mà dấy 

lên!  Phàm  với  hết  thảy  mọi  người  đều  nên  khuyên  họ  hãy  lấy  “kiêng 

giết,  bảo  vệ  sanh  mạng,  ăn  chay,  niệm  Phật”  như  là  một  diệu  pháp  vô 

thượng nhằm giải quyết vấn đề từ căn bản. Tiếc thay! Con người chỉ biết 

có mình, chẳng biết có người khác thì làm sao suy tính tới hết thảy loài 

vật được? Tới khi ác báo xảy đến, con người bị xử phạt, giết chóc so với 

lúc loài thú bị hành hạ, giết chóc nào có khác chi? Kinh dạy:  “Bồ Tát sợ 

 nhân,  chúng  sanh  sợ  quả” .  Hễ  sợ  nhân  thì  chẳng  phải  nhận  lãnh  quả, 

chứ sợ quả thì trọn chẳng có mảy may ích lợi gì! Nếu đổi cái tâm sợ quả 

thành cái tâm sợ nhân thì thế giới sẽ tự thanh bình, yên ổn vậy! 

3. Năm đoạn khai thị 

 (Trần Cảnh Phiên ghi chép) 

1) Dạy về phương pháp tu hành: 

Phàm tu hành thì phải nên chuyên ròng, chớ nên xen tạp. Pháp Niệm 

Phật vượt trỗi hết thảy. Cầu siêu cho người đã khuất, hoặc cầu cho cha 

mẹ tăng tuổi thọ và hết thảy mong cầu đều được như nguyện, nhưng phải 

lấy  cầu  sanh  Tây  Phương  làm  chủ.  Muôn  vàn  chớ  nên  cầu  phước  báo 

trong đời sau. Nếu cầu đời sau sẽ không được hưởng lợi ích vãng sanh. 

Hãy nên đọc kỹ Văn Sao sẽ tự biết duyên do về mặt Sự lẫn mặt Lý. Đối 

với  những  căn  bệnh  của  con  người  hiện  thời  và  phương  thuốc  để  chữa 

trị thì trong Văn Sao cũng đều có nói. Nói chung, lấy đề xướng nhân quả 

báo ứng làm căn cứ để vãn hồi thế đạo nhân tâm. 

2) Dạy về phương pháp tu hành: 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 27 of 393

Dụng  công  tu  hành  cố  nhiên  phải  nên  chuyên  ròng;  nhưng  phàm 

phu vọng tưởng tơi bời, nếu chẳng dùng kinh chú để giúp thêm, chắc sẽ 

đến  nỗi  hờ  hững,  lười  trễ,  biếng  nhác!  Nếu  có  thể  thống  thiết  như  khi 

chôn cất cha mẹ, như cứu đầu cháy thì Nhất Hạnh tam-muội14 quả thật 

là hay nhất. Còn nếu niệm Phật hờ hững, bãi buôi, thì lâu ngày chắc sẽ 

trở thành lười nhác, buông xuôi, bỏ lửng, vì thế chẳng bằng kiêm trì kinh 

chú sẽ chắc chắn hơn. Ông cầu tôi quyết đoán, tôi nói với ông duyên do 

để  ông  tự  quyết  định.  Nói  chung,  do  tâm  sanh  tử  thiết  tha,  thành  kính 

khăng  khăng  một  niềm  thì  chuyên  niệm  hay  kiêm  niệm  đều  được  cả. 

Nếu  không,  chuyên  niệm  sẽ  trở  thành  hờ  hững,  coi  thường,  kiêm  niệm 

sẽ trở thành tràn lan, lộn xộn. Ấy là vì căn bản không chân thật, thiết tha, 

nên đến nỗi hết thảy đều khó được lợi ích. 

3) Nêu [lý do vì sao sách] Pháp Hải Thê Hàng chẳng khế cơ: 

Soạn sách lập ngôn quả thật chẳng phải là chuyện nhỏ nhặt đâu nhé! 

Xin  hãy  nhất  tâm  niệm  Phật,  đợi  đến  khi  nghiệp  tiêu  trí  rạng  xong,  rồi 

mới  viết  lách  để  làm  cho  hết  thảy  những  kẻ  sơ  cơ  đều  được  lợi  ích  thì 

mới  hòng  ít  mắc  phải  khuyết  điểm  “giáo  pháp  chẳng  phù  hợp  căn  cơ”. 

Xét ra, cuốn sách ấy của ông chưa từng chỉ rõ gốc bệnh của con người 

hiện thời và cách chữa trị. Tuy giảng chung chung về Phật lý cũng có thể 

khiến cho người khác sanh lòng tin, nhưng đối với kẻ sơ cơ, do phần lớn 

những  từ  ngữ  được  nêu  trong  sách  là  những  danh  từ  riêng  [trong  Phật 

pháp], họ sẽ chẳng hiểu rõ, ắt sẽ đến nỗi cật vấn lẫn nhau, vô sự sanh sự, 

đâm ra chẳng có quan hệ khẩn yếu chi đối với chuyện niệm Phật! Đấy 

chính là lý do tại sao Quang không tán thành ý tưởng soạn sách của ông. 

Đã  không  tán  thành,  há  có  thể  sửa  đổi  đại  lược,  phê  bình  đại  lược  hay 

sao?  Mong  ông  biết  rõ  nguyên  do,  chẳng  đến  nỗi  vẫn  mơ  màng  trong 

mộng mà thôi! 

4) Dạy không cần phải chú trọng vào thơ văn: 

Cuốn  Pháp  Hải  Thê  Hàng  của  ông  chẳng  có  thứ  tự,  thơ  văn  cũng 

chẳng thật sự theo thứ lớp. Chỉ nên cẩn thận đọc kỹ những sách có ích 

cho thân tâm và sốt sắng niệm Phật, không cần phải chú ý đến thơ văn. 

Nếu qua sách vở mà hiểu được duyên do thì niệm Phật sẽ được lợi ích, 

tự nhiên thơ văn sẽ vượt trỗi. Nếu không, cũng chỉ là gượng ép, áp đặt; 

14 Nhất Hạnh tam-muội là tên gọi khác của Niệm Phật tam-muội. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 28 of 393

xét ra, chẳng dính dáng gì tới tâm pháp cả! 

5) Dạy về chuyện tổ chức, điều hành Đồng Thiện Hội 

Phàm làm chuyện công ích, chớ nên chấm mút chút nào. Nếu không, 

chẳng  những  là  dối  người  mà  còn  đúng  là  dối  lòng,  dối  Phật  nữa  đấy! 

Sửa  ác,  hướng  lành,  cần  phải  luận  từ  nơi  khởi  tâm  động  niệm.  Há  nên 

công khai làm chuyện dối người ư? Những kẻ mù quáng khuấy rối hiện 

thời  đều  là  những  kẻ  cực  ngu  si  chẳng  biết  nhân  quả,  chẳng  biết  tội 

phước báo ứng. Nếu bọn họ có chân tâm, trí huệ, dẫu dùng cái chết để 

uy hiếp buộc họ làm như vậy, họ cũng chẳng chịu làm! Mong hãy chú ý 

[điều này] thì may mắn lắm thay. 

4. Pháp ngữ khai thị tại Tịnh Nghiệp Xã 

 (Ký Trần ghi)

Hôm  nay  là  ngày  đầu  tiên  của  Phật  Thất,  tôi  đem  lai  lịch  của  Phật 

Thất để nói cho quý vị nghe. Hiện thời, mọi nơi mở Niệm Phật Thất rất 

nhiều, phương pháp tu tập và những lời lẽ khai thị phần lớn cũng giống 

nhau. Trước hết, nay tôi trình bày nhân duyên của Phật Thất lần này, rồi 

sẽ  nói  tới  đại  cương  của  pháp  Niệm  Phật.  Như  vậy,  tông  chỉ  của  pháp 

Niệm  Phật  sẽ  được  minh  bạch.  Nếu  không,  chẳng  biết  căn  bản,  chắc 

chắn  sẽ  không  thể  đặt  nền  tảng  vững  vàng  được,  chắc  sẽ  bị  kinh  giáo 

hoặc lời lẽ của thiện tri thức xoay chuyển đến nỗi bỏ pháp này để tu các 

pháp môn khác. 

Pháp  Niệm  Phật  như  thuốc  A  Già  Đà.  Tiếng  Phạn  A  Già  Đà,  tiếng 

Hán là Phổ Sanh, cũng dịch là Tổng Trị vì nó sanh khắp [mọi sự an lạc, 

công  đức]  và  trị  chung  mọi  căn  bệnh  vậy.  Pháp  môn  này  cũng  giống 

như thế, trừ được tám vạn bốn ngàn phiền não. Do vậy, pháp môn Niệm 

Phật  bao  trùm  khắp  muôn  hình  tượng,  hết  thảy  các  pháp,  không  pháp 

nào chẳng lưu xuất từ pháp giới này. Hết thảy các pháp không pháp nào 

chẳng  quy  hoàn  pháp  giới  này.  Do  nó  nắm  giữ  hết  thảy  các  pháp  nên 

không  pháp  nào  chẳng  được  trọn  vẹn,  không  căn  cơ  nào  chẳng  gồm 

thâu! Đức Phật chỉ muốn làm cho chúng sanh siêu phàm nhập thánh, liễu 

sanh thoát tử, nhưng chúng sanh căn cơ không giống nhau, tâm nguyện 

mỗi  người  mỗi  khác.  Nếu  có  chúng  sanh  cầu  phước,  cầu  thọ,  cầu  tài, 

cầu con v.v… chỉ cần thành tâm mong cầu, hễ có cầu ắt ứng. Tuy đấy là 

pháp thế gian, nhưng nhằm để tiếp dẫn kẻ hạ căn gieo thiện căn dần dần 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 29 of 393

cho nên cũng làm cho họ được mãn nguyện. Nếu luận nơi bổn ý của đức 

Phật thì chỉ là muốn khiến cho chúng sanh nhất tâm niệm Phật, cầu sanh 

Tây  Phương,  cậy  vào  Phật  từ  lực,  lâm  chung  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây 

Phương.  Hễ  được  vãng  sanh  sẽ  liền  thoát  khỏi  nỗi  khổ  luân  hồi  trong 

tam  giới,  từ  đấy  tiến  tu  dần  dần  cho  đến  khi  thành  Phật  thì  mới  là  thật 

nghĩa rốt ráo của Niệm Phật. 

Nhân  duyên  thứ  nhất:  Nếu  luận  về  nhân  duyên  dẫn  đến  [pháp  hội 

Niệm Phật Thất này] thì sẽ phải nói rất dài. Từng nhớ năm Dân Quốc 11 

(1922), Quang đến đất Thân (Thượng Hải), trụ tại chùa Thái Bình. Cư sĩ 

Giang  Dịch  Viên  do  chiếc  tàu  thủy  Đại  Thăng  bị  hỏa  hoạn,  muốn  làm 

Phật  sự  [để  cầu  siêu  cho  các  nạn  nhân],  Quang  khuyên  ông  ta  nên  mở 

Niệm Phật Thất. Lại khuyên người chủ quản công ty ấy tham dự Niệm 

Phật Thất cho đến mãn thất. Ấy là vì niệm Phật có lợi ích thù thắng hơn 

công đức của những thứ Phật sự khác; vì muốn cho những người bị chết 

cháy,  chết  đuối  được  hưởng  lợi  ích  chân  thật  cho  nên  khuyên  chuyên 

nhất niệm Phật! 

Năm trước, vợ ông Giang mất, muốn làm Phật sự, gởi một trăm đồng 

cậy  Quang  làm  Phật  sự.  Do  vậy,  bèn  mở  một  Niệm  Phật  Thất  tại  chùa 

Pháp Vũ núi Phổ Đà. Đêm viên mãn Phật Thất, khá có linh cảm. Đối với 

niệm Phật, ông Giang đã sẵn mang lòng hết sức thiết tha, cả nhà bị ông 

ta cảm hóa, niệm Phật cũng rất thiết tha, chân thật. Do vậy trong khi tang 

ma, cả nhà đều niệm Phật. Chẳng phải chỉ có như vậy, do ông Giang khá 

có  tiếng  tăm  nơi  quê  hương,  ông  cũng  thường  luôn  khuyên  người  làng 

niệm  Phật.  Người  trong  một  vùng  đều  bị  ông  ta  cảm  hóa.  Phàm  người 

làng  đến  phúng  điếu,  toan  tế  vong,  ông  ta  đều  khước  từ,  bảo  với  họ: 

“Phàm  ai  đến  điếu  tang,  hãy  niệm  Phật  [trong  thời  gian  cháy  hết]  một 

cây hương sẽ tốt hơn là tế lễ nhiều lắm”. Do vậy, dân làng chia ra mấy 

ban, mỗi ngày một ban đến niệm Phật, niệm tới mấy ngày mới hết. 

Do  có  nguyên  nhân  này,  con  của  ông  Giang  tên  là  Hữu  Bằng  vào 

đêm  viên  mãn  Phật  Thất  tại  chùa  Pháp  Vũ  nằm  mộng  thấy  nhận  được 

nhiều  lá  thư,  liền  cầm  một  bức  lên  Phật  đường  trên  lầu  để  xem.  Ngọn 

đèn trong Phật đường sáng hơn ánh chớp, bóc bức thư ra thì chính là một 

bức  vẽ  về  cảnh  tượng  trong  thế  giới  Cực  Lạc.  Pháp  Vũ  mở  Phật  Thất 

có  tất  cả  mười  sáu  vị  Tăng  nhân.  Trước  hôm  mở  Phật  Thất  một  ngày, 

Quang đối trước Tăng chúng nói: “Quý vị niệm Phật phải thật thà, khẩn 

thiết  thì  mình  lẫn  người  mới  đều  được  lợi  ích”.  Do  vậy,  mỗi  vị  tăng  sĩ 

đều  nghiêm  túc.  Đấy  cũng  là  một  cái  nhân  tạo  nên  sự  linh  cảm.  Tình 

hình  đại  lược  về  chuyện  này  đã  được  đăng  tên  tờ  Lâm  San  của  Cư  Sĩ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 30 of 393

Lâm. Muốn biết những nét chánh yếu, có thể tìm đọc [trong báo ấy]. 

Năm ngoái, cha của cư sĩ Giang Dịch Viên mất, ông ta cũng gởi tiền 

cậy Quang mở Phật Thất. Năm nay, bạn ông ta là Ngô Trường Vinh có 

mẹ vừa mất, cũng gởi tiền cậy mở Phật Thất. Thư ấy gởi đến Phổ Đà thì 

hôm  mồng  Ba  tháng  đó  Quang  sang  Thượng  Hải.  Mồng  Bốn  đến  Nam 

Kinh, mồng Bảy trở về đất Hỗ, mới biết chuyện ấy, liền bàn bạc với hòa 

thượng Chân Đạt chùa Thái Bình, nhưng chùa Thái Bình đã nhận lời mở 

thất niệm Phật cho nhà ông Triệu Trúc Quân, chẳng thể cùng tiến hành 

được.  Lại  chuyển  sang  bàn  bạc  với  cư  sĩ  Quan  Biệt  Tiều  để  lấy  Phật 

Giáo  Tịnh  Nghiệp  Xã  làm  đạo  tràng.  Quan  cư  sĩ  chấp  thuận;  do  vậy, 

hôm nay mở đạo tràng Phật Thất tại đây. 

Cư  sĩ  Giang  Dịch  Viên  bình  sinh  thích  niệm  Phật  nhất,  đề  xướng 

pháp môn Niệm Phật chẳng tiếc sức thừa, khá có linh cảm. Năm ngoái, 

vùng  Vụ  Nguyên  bị  hạn  hán,  Dịch  Viên  khuyên  mọi  người  nhất  tâm 

niệm  Phật,  chẳng  đầy  mấy  bữa  trời  mưa  một  trận  lớn.  Do  vậy,  lập  ra 

Phật  Quang  Liên  Xã,  người  tham  dự  liên  xã  đông  lắm,  cũng  lôi  kéo 

Quang làm hội trưởng danh dự. Niệm Phật có đủ mọi chuyện linh cảm 

khác  nhau.  Những  chuyện  như  cầu  mưa,  cầu  tạnh  và  lành  bệnh  v.v… 

đều  khá  rõ  rệt,  đủ  biết  niệm  Phật  lợi  ích  lớn  nhất.  Đấy  chính  là  nhân 

duyên thứ nhất. 

Ngoài ra, năm ngoái cư sĩ Lý Vân Thư do người em dâu bệnh nặng, 

đến chùa Thái Bình muốn làm Phật sự, tôi khuyên ông ta mở Niệm Phật 

Thất.  Bệnh  của  người  em  dâu  đã  được  rất  nhiều  y  sĩ  chữa  chạy  nhưng 

chẳng  lành.  Vị  thầy  thuốc  cuối  cùng  thương  cô  ta  bị  đau  khổ  khó  thể 

chịu  đựng  đã  khuyên  nên  uống  thuốc  độc  cho  mau  chết.  Do  vậy,  Vân 

Thư lập cách cầu Phật gia bị nên đến đây bàn bạc với Quang, Quang bảo 

mở Niệm Phật Thất. Không lâu sau, Quang trở về núi, cũng chẳng biết 

cô ta được lợi ích ra sao! Đến mồng Bảy tháng Tư năm nay, Quang sang 

Cư Sĩ Lâm thăm pháp sư Đế Nhàn. Ông Lý Vân Thư cũng đến, cho biết 

năm ngoái vào hôm đầu tiên của Niệm Phật Thất, cô em dâu ông ta nằm 

mộng thấy cô ta đến Tam Thánh Đường cùng với tăng chúng niệm Phật, 

niệm Phật rất lâu, rất thanh thản, thoải mái, bệnh liền nhẹ dần. Vân Thư 

bảo cô ta: “Tôi đã niệm Phật cho mợ ở chùa Thái Bình chứ không phải 

là Tam Thánh Đường”. Cô em dâu cãi: “Không phải chùa Thái Bình, mà 

là Tam Thánh Đường”. Sau này, hỏi thăm mới biết chùa Thái Bình chính 

là  hạ  viện  của  Tam  Thánh  Đường  núi  Phổ  Đà.  Đủ  thấy  người  bị  bệnh 

nếu biết niệm Phật vẫn được Phật lực gia bị khiến cho bệnh được lành. 

Chuyện này là một chứng cớ rõ ràng vậy! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 31 of 393

Trong  tháng  Bảy  năm  nay,  chính  ông  Lý  Vân  Thư  bị  bệnh.  Đang 

lúc bệnh nặng, thỉnh mấy vị cư sĩ niệm Phật; về sau, do hôn mê bất tỉnh 

nhân  sự  bèn  thôi.  Kế  đó,  nghĩ  tới  chuyện  năm  ngoái  đã  từng  vì  người 

em dâu mở Niệm Phật Thất, bèn sai người đến chùa Thái Bình hỏi tôi và 

hòa thượng Chân Đạt. Do hai người chúng tôi cùng trụ tại Phổ Đà, ông 

Lý liền gởi thư xin chúng tôi sang Thượng Hải mở Niệm Phật Thất. Do 

nhằm tháng Bảy, đã qua khỏi kỳ dâng hương tại Phổ Đà, gặp đúng dịp 

thanh nhàn, chúng tôi liền mở Phật Thất tại Tam Thánh Đường núi Phổ 

Đà,  chọn  ngày  Mười  Bốn  tháng  Bảy  để  khai  đàn,  ngày  Hai  Mươi  viên 

mãn. Hôm Mười Ba, Quang liền gởi thư cho Vân Thư; hôm Mười Bảy, 

ông  ta  gởi  thư  trả  lời  cho  biết  bệnh  đã  khỏi  được  tám  chín  phần.  Hiện 

thời, Lý Vân Thư đã hoàn toàn lành bệnh, chỉ có điều sức lực vẫn chưa 

được bình phục hoàn toàn. Lý Vân Thư bệnh nặng như thế mà nhờ Phật 

Thất  gia  bị  liền  được  khỏi  hẳn  bệnh.  Linh  nghiệm  như  thế,  đấy  là  một 

chứng cớ rõ rệt thứ hai vậy. 

Phần thứ hai là cương lãnh. Con người hiện thời phần nhiều chuộng 

lạ,  chuộng  bày  vẽ  phô  trương,  như  pháp  hội  Hộ  Quốc  Nhân  Vương, 

pháp hội Kim Quang Minh, pháp hội trì chú Lăng Nghiêm, pháp hội Đại 

Vân Luân15 v.v… Những thứ pháp hội ấy có công đức lợi ích chẳng thể 

nghĩ bàn, nhưng do người đời nay tài lực ít ỏi, thể lực kém cỏi, tuy nói là 

“cử hành”, nhưng khó thể đạt được lợi ích thù thắng, vì đấy không phải 

là chuyện ai cũng có thể thực hiện được. Nếu niệm Phật, niệm Quán Thế 

Âm  Bồ  Tát  thì  không  một  ai  chẳng  thể  làm  được!  Cho  nên  về  mặt  lợi 

ích, không có một pháp hội nào sánh bằng niệm Phật! Bởi lẽ, pháp môn 

Niệm Phật thích hợp khắp ba căn, phù hợp căn cơ nhất. Dẫu là đứa con 

nít bé tẹo vẫn có thể làm được, chứ nếu niệm kinh thì chỉ có một số ít 

người biết niệm, chẳng phải ai cũng đều biết niệm! 

15 Pháp hội Đại Vân Luân là pháp hội tụng kinh Đại Vân Luân Thỉnh Vũ nhằm cầu 

mưa  trong  khi  pháp  hội  Nhân  Vương  Hộ  Quốc  và  Kim  Quang  Minh  tụng  Nhân 

Vương Hộ Quốc Bát Nhã Ba La Mật Kinh và Kim Quang Minh Kinh để cầu an, tiêu 

tai giải nạn. Đại Vân Luân Thỉnh Vũ Kinh (Mahā-megha-sūtra) do ngài Bất Không 

dịch vào đời Đường, bao gồm những bài đà-la-ni để cầu mưa. Trong quyển Thượng 

của kinh này đã kể ra mười thứ mây cúng dường to lớn như biển, lợi ích của mưa và 

năm mươi bốn danh hiệu Phật, quyển Hạ gồm các bài đại đà-la-ni. Kinh này do đức 

Phật giảng cho các vị đại tỳ-kheo, đại Bồ Tát, và tám trăm mấy chục vị long vương 

tại Đại Vân Đạo Tràng Bảo Lâu Các của Ô Ba Nan Đà long vương. Kinh này chính 

là bản dịch khác của phẩm Đại Vân Kinh Thỉnh Vũ trong kinh Đại Phương Đẳng (do 

ngài Xà Na Quật Đa dịch vào đời Tùy). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 32 of 393

Bốn hay năm năm (5 năm) trước, từ Tứ Xuyên có gởi tới một thông 

cáo,  cho  biết  vùng  Xuyên  Trung  chiến  sự  không  ngớt,  muốn  cầu  cho 

chiến  tranh  ngưng  dứt,  khuyên  hết  thảy  mọi  người  niệm  chú  Lăng 

Nghiêm.  Cần  phải  biết  rằng:  Những  người  có  thể  tụng  đọc  chú  Lăng 

Nghiêm  thì  trong  ngàn  người  khó  kiếm  được  một  kẻ!  Họ  còn  in  ra  rất 

nhiều bản [chú Lăng Nghiêm] cho người ta đeo và dán trên đầu cửa. Sự 

việc khá phiền phức, tốn kém lại nhiều, sao bằng niệm Phật hoặc niệm 

chú  Đại  Bi  hoặc  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  so  ra  thẳng  chóng,  thích 

đáng hơn! Vì thế, tôi thấy những kẻ xướng suất, đề nghị tụng chú Lăng 

Nghiêm thật nực cười! Bởi lẽ, họ chỉ chú trọng phô trương, chứ không 

quan tâm đến thực chất. Đã là như thế thì lợi ích sẽ kém xa niệm Phật, 

bởi  một  câu  A  Di  Đà  Phật  chính  là  vô  thượng  Bồ  Đề  giác  đạo  được 

chứng bởi chính đức Phật. Nếu chúng ta có thể dùng danh hiệu này để tự 

huân tập [cái tâm mình] thì lâu ngày chầy tháng khí phận sẽ tương đồng 

với Phật. 

Huống chi câu Phật hiệu ấy không một ai chẳng thể niệm được. Dẫu 

lười  nhác,  biếng  trễ  chẳng  chịu  niệm,  nhưng  nghe  âm  thanh  niệm  Phật 

của mọi người cũng có lợi ích. So sánh đôi bên, cố nhiên niệm Phật vượt 

trỗi niệm kinh nhiều lắm! Do niệm Phật giản tiện tột bậc, ngay như kẻ 

chẳng niệm Phật nhưng nghe âm thanh niệm Phật lọt qua tai liền được 

gieo  thiện  căn.  Do  vậy,  một  câu  Phật  hiệu  này  rót  vào  trong  tám  thức 

điền, trong tương lai khi gặp duyên sẽ nẩy sanh. Ví dù bị oán quỷ, bệnh 

ngặt bức bách, niệm Phật sẽ đều trừ được. Do vậy, phàm những người có 

tín tâm niệm Phật hãy nên đem điều này khuyên khắp mọi người khác tu 

trì, chứ chẳng phải chỉ riêng với cha con, người trong nhà là nên khuyên 

chỉ, ngay cả với hết thảy những ai hữu duyên cũng đều nên khuyên chỉ 

như thế. 

Hỏi: Một pháp Niệm Phật vì sao lại có thể coi là thích hợp khắp cả 

ba căn? 

Đáp: Tội nhân Ngũ Nghịch Thập Ác cực nặng lúc sắp mạng chung, 

tướng  địa  ngục  hiện,  nghe  thiện  tri  thức  dạy  niệm  Phật  bèn  niệm  mười 

tiếng  hoặc  niệm  mấy  tiếng  liền  được  đức  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây 

Phương.  Do  kẻ  ấy  bị  khổ  sở  bức  bách,  phát  tâm  khẩn  thiết,  nên  được 

thành tựu; chẳng thể nào đem so với kẻ niệm Phật hờ hững, hời hợt để 

rồi sanh lòng nghi. Đấy là hạ căn. Nếu luận về thượng căn thì từ bậc Sơ 

Phát  Tâm  Trụ  cho  đến  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập 

Địa,  Đẳng  Giác,  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ  đều  phải  niệm 

Phật hồi hướng vãng sanh hòng viên mãn Phật Quả. Do vậy, nói:   “Hết 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 33 of 393

 thảy pháp môn đều phải lấy niệm Phật làm chỗ quy túc” . Nếu chỉ ham 

cao  chuộng  xa,  bàn  nói  điều  huyền  lẽ  diệu  thì  sẽ  như  đếm  vật  báu  của 

người khác, chính mình chẳng được nửa xu, rốt cuộc chính mình chẳng 

được hưởng dùng chi hết! Vì phải đạt tới mức “nghiệp tận, tình không” 

thì mới có thể liễu sanh tử; nếu chỉ nói xuông, có ích gì đâu? 

Cần  biết  rằng:  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc  chính  là  căn  bản  sanh  tử. 

Chưa đạt đến địa vị “nghiệp tận, tình không”, sẽ do đâu mà liễu sanh tử 

được? Niệm Phật cậy vào Phật từ lực nên lợi ích sâu rộng. Vì thế, Thanh 

Lương  quốc  sư  nói:   “Ngu  phu,  ngu  phụ  cắm  cúi  niệm  Phật  liền  có  thể 

 ngầm  thông  Phật  trí,  thầm  hợp  đạo  mầu” .  Pháp  môn  Niệm  Phật  hợp 

với thời cơ đời Mạt Pháp nhất. Hòa Thượng Thiện Đạo nói:   “Nếu luận 

 về học Giải thì hết thảy pháp môn đều phải nên học. Nếu luận về tu trì, 

 cần  phải  chọn  lấy  một  môn  khế  lý,  khế  cơ  thì  mới  có  lợi  ích  thật  sự”.  

Pháp môn Niệm Phật nhân trùm biển quả, quả tột nguồn nhân, là khế lý, 

khế cơ nhất, con người hiện thời đều nên tu trì. Nhưng pháp môn Niệm 

Phật  cũng  có  rất  nhiều  lối,  cầu  lấy  một  đường  lối  thỏa  đáng  thì  chỉ  có 

Trì Danh. Ngay như cách tu Quán Tượng, Quán Tưởng cũng có khuyết 

điểm! Bởi lẽ, tâm địa chẳng sáng suốt, không hiểu rõ cách Quán, chắc là 

ma sự sẽ dấy lên. Nếu quán Thật Tướng thì ai có thể khế nhập thấu triệt 

được? Do vậy, người niệm Phật chớ nên chú trọng những gì cao xa, mà 

hãy nên chuyên chú nơi những gì thực tiễn. 

Hễ tưởng nghĩ đến đời sau thì niệm Phật sẽ thật thiết tha, sẽ tự nhiên 

đạt  được  những  cảnh  giới  khá  tịnh  diệu  trong  hiện  tại.  Quang  khuyên 

[các hành nhân tu Tịnh Độ] chỉ nên mong đạt được nhất tâm, đừng mong 

tưởng  cảnh  giới.  Nếu  không,  khó  tránh  khỏi  bị  ma  dựa!  Trong  tháng 

Tư năm nay, có người gởi thư đến kể những cảnh giới cực kỳ hiểm ác, 

Quang viết thư cho ông ta, khuyên nên nhiếp tâm tịnh niệm. Tất cả cảnh 

giới đều là huyễn hóa; với cảnh giới tốt đẹp đừng nên hoan hỷ, với cảnh 

giới xấu ác đừng nên sợ hãi, chúng sẽ tự tiêu diệt. Cần biết rằng:  “Ngàn 

 sông  bóng  nước,  ngàn  trăng  rọi;  muôn  dặm  không  mây,  muôn  dặm 

 trời”.  Nếu đạt tới lúc tâm và Phật tương ứng thì có cảnh giới hay không 

cảnh giới đều được cả! Chưa đạt đến lúc tâm tương ứng với Phật, cứ lầm 

lạc  muốn  thấy  cảnh  giới  thù  thắng,  nhiệm  mầu,  thì  chính  là  cái  gốc  để 

chuốc lấy ma sự đấy! 

Cổ nhân nói:  “Học đạo trong các môn khác như con kiến bò lên núi 

 cao;  niệm  Phật  vãng  sanh  như  đã  nương  theo  gió  căng  buồm  lại  còn 

 thuận  nước”.   Kinh  Hoa  Nghiêm  bao  gồm  trọn  vẹn  các  pháp,  xét  đến 

chỗ quy túc thì chính là hồi hướng vãng sanh Tây Phương. Các kinh Đại 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 34 of 393

Thừa  không  kinh  nào  chẳng  tán  dương  Tịnh  Độ,  nhưng  bốn  kinh  Tịnh 

Độ chuyên giảng đến tột cùng. Ở Tây Thiên thì các vị Bồ Tát Văn Thù, 

Phổ Hiền, Mã Minh, Long Thọ v.v… tự hành, dạy người, đều cùng chỉ 

quy  Tịnh  Độ.  Nơi  Đông  Độ,  từ  khi  Viễn  Công  sáng  lập  Liên  Xã  ở  Lô 

Sơn trở đi, Đàm Loan, Đạo Xước, Thiên Thai, Thiện Đạo v.v… đời nào 

cũng  nghe  nói  có  người,  ấy  là  vì  Phật  đã  sớm  biết  chúng  sanh  đời  sau 

căn khí mỏng yếu nên đặc biệt mở ra pháp môn Niệm Phật. Vì thế, các 

vị Bồ Tát, tổ sư cực lực đề xướng để mong hết thảy chúng sanh đều cùng 

liễu sanh thoát tử ngay trong đời này. Tục ngữ có câu: “Thiểu thật thắng 

 đa hư, đại xảo bất như chuyết”  (Thật ít hơn dối nhiều, khéo quá chẳng 

bằng  vụng).  Pháp  môn  Niệm  Phật  phải  tu  bằng  thật  hạnh,  nên  lúc  lâm 

chung Liên Trì đại sư dặn dò đại chúng rằng:   “Xin mọi người hãy thật 

 thà  niệm  Phật” .  Nếu  các  vị  thật  thà  niệm  Phật  sẽ  chẳng  phụ  lòng  đức 

Như Lai đại từ bi đã nói ra pháp môn đặc biệt này! 

5.  Pháp  ngữ  khai  thị  tại  Tố  Thực  Đồng  Duyên  Xã  (Hội  cùng  kết 

duyên ăn chay) ở Nam Kinh 

 (Hoàng Sám Hoa và Cung Huệ Vân kính ghi) 

Ấn Quang vô tri vô thức, ít tham cứu, ít học hành, nay được các vị 

đại cư sĩ chèo kéo, quả thật hổ thẹn sâu xa. Trộm nghĩ Phật pháp có năm 

thừa: 

1)  Nhân  Thiên  thừa:  Nhân  thừa  trì  Ngũ  Giới,  được  sanh  trong  loài 

người.  Thiên  thừa  hành  Thập  Thiện,  được  sanh  lên  cõi  trời  trong  Dục 

Giới. Nếu còn hành thêm Tứ Thiền, Tứ Định16 thì sẽ sanh trong các cõi 

trời Sắc Giới hay Vô Sắc Giới. 

2) Thanh Văn thừa: Tu Tứ Đế, đắc Tứ Sa Môn quả17. 

3)  Duyên  Giác  thừa:  Quán  Thập  Nhị  Nhân  Duyên,  đắc  Bích  Chi 

Phật quả. 

16 Tứ Thiền (Catvāri Dhyānāni): Sơ Thiền, Nhị Thiền, Tam Thiền, Tứ Thiền, cùng 


mang chung đặc điểm là lìa cảm thọ nơi Dục Giới, quán sát Sắc Giới, Vô Sắc Giới. 

Bốn loại Thiền này có công năng đối trị các tâm sở như Tầm, Tư v.v… tăng trưởng 

các  pháp  lạc  như  Hỷ,  Lạc  v.v…  Đồng  thời  là  căn  bản  để  phát  khởi  Tứ  Vô  Lượng 

Tâm (Từ, Bi, Hỷ, Xả), Bát Giải Thoát, Bát Thắng Xứ, Thập Biến Xứ v.v… nên còn 

gọi là Căn Bản Định. Tứ Định chỉ bản thể của các địa vị do Duy Thức Tông đã lập 

như  Noãn,  Đảnh,  Nhẫn,  Thế  Đệ  Nhất,  tức  Minh  Đắc  Định,  Minh  Tăng  Định,  Ấn 

Thuận Định, Vô Gián Định. 

17 Tứ Sa Môn Quả là Tứ Quả trong Tiểu Thừa, tức: Tư Đà Hoàn, Tu Đà Hàm, A Na 

Hàm, A La Hán. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 35 of 393

4) Bồ Tát thừa: Tu lục độ, vạn hạnh, chứng Bồ Tát quả. 

5) Phật thừa: Hành đại từ đại bi, thành Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Tu  Nhân  Thiên  thừa  kiêm  hành  Bồ  Tát  thừa  và  Phật  thừa  thì  chắc 

chỉ có mình pháp môn Tịnh Độ đó chăng? Ấy là vì Nhân Thiên thừa chỉ 

tu  Ngũ  Giới,  Thập  Thiện,  đều  là  công  đức  hữu  lậu18;  chỉ  có  pháp  môn 

Tịnh  Độ  này  có  thể  vượt  tam  giới,  liễu  sanh  tử!  Người  tu  Tịnh  Độ  ắt 

phải giữ vẹn luân thường, nghiêm túc trọn hết bổn phận của chính mình, 

cha  từ,  con  hiếu,  anh  nhường,  em  kính,  chồng  hòa,  vợ  thuận;  lại  còn 

dùng  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện  để  mở  rộng  cái  tâm,  tự  hành,  dạy  người, 

khiến cho khắp mọi người trong là cha mẹ, vợ con, ngoài là xóm giềng, 

làng nước đều cùng tu Ngũ Giới, Thập Thiện và tu pháp môn Tịnh Độ. 

Dùng  tín  nguyện  sâu  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  người  ấy  tuy  là 

phàm phu nhưng thật ra là Bồ Tát. Vì sao vậy? Do cái tâm rộng lớn! 

Xưa  kia  có  một  vị  Sa  Di  theo  hầu  một  vị  tôn  giả  đi  đường,  Sa  Di 

chợt  phát  nguyện  tự  lợi  lợi  tha  “trên  cầu  Bồ  Đề,  dưới  hóa  độ  chúng 

sanh”, tôn giả liền bảo Sa Di đi trước. Sa Di chợt xoay chuyển ý nghĩ: 

“Chúng  sanh  nhiều  như  thế,  làm  sao  để  có  thể  độ  thoát  cho  hết  được! 

Chẳng thà tự lợi thì hơn”. Khi ấy, tôn giả liền bảo bước theo sau ngài. Sa 

Di  lại  chợt  xoay  chuyển  ý  nghĩ:  “Vẫn  phải  nên  độ  thoát  chúng  sanh!” 

Tôn giả lại bảo Sa Di đi trước. Sa Di lấy làm lạ, hỏi lý do, tôn giả bảo: 

 “Thoạt  đầu,    con  phát  đại  Bồ  Đề  tâm  tức  là  Bồ  Tát,  ta  tuy  là  La  Hán 

 nhưng vẫn thuộc Tiểu Thừa. Vì thế phải mời con đi trước. Kế đó, con lại 

 lui sụt Bồ Đề tâm, ta là thánh nhân, con là phàm phu nên theo đúng lẽ 

 phải đi sau. Sau đấy con lại phát Bồ Đề tâm, nên ta vẫn phải thỉnh con 

 đi  trước” .  Do  câu  chuyện  này  thấy  rằng:  Phát  Bồ  Đề  tâm  công  đức  vô 

lượng  vô  biên!  Chúng  ta  muốn  tăng  trưởng  thiện  căn  không  thể  nào 

chẳng phát tâm Bồ Đề. 

Nay  đang  thời  mạt  kiếp,  lễ  giáo  suy  vong;  muốn  vãn  hồi  thế  đạo 

nhân tâm, ắt trước hết phải đề xướng nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi. 

Thánh nhân thế gian nói về nhân quả như  “nhà tích thiện ắt niềm vui có 

 thừa, nhà tích điều bất thiện ắt tai ương có thừa”, “làm lành trăm điều 

 tốt đẹp giáng xuống, làm điều bất thiện trăm sự tai ương giáng xuống”  

18 Hữu lậu (Sāsrava). Lậu (Āsrava) có nghĩa là rơi mất, rò rỉ, là tên khác của phiền 

não. Do có phiền não nên con người nẩy sanh lầm lỗi, gánh chịu quả khổ, mê muội 

lầm lạc lưu chuyển không ngừng trong thế giới, nên gọi là Hữu Lậu. Do tu tập Ngũ 

Giới, Thập Thiện sẽ có phước báo, nếu không có trí huệ hướng dẫn thì sẽ do phước 

liền  tạo  nghiệp,  gây  nhân  sanh  tử,  khổ  não  nặng  nề  trong  đời  sau  nên  gọi  là  “công 

đức hữu lậu”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 36 of 393

v.v… lời lẽ đơn giản, nhưng ý nghĩa bao trùm; người đời sau quen thói 

chẳng  suy  xét.  Còn  các  bậc  thánh  nhân  xuất  thế  gian  thì  nói  nhân  quả 

tường tận tột bậc. Nhờ đấy, bậc thượng trí liễu sanh thoát tử, siêu phàm 

nhập thánh, kẻ tư cách trung hạ do xét thấy “làm ác mắc quả ác, làm lành 

được  báo  lành”  cũng  gắng  sức  làm  lành.  Dẫu  là  kẻ  cùng  hung  cực  ác 

cũng có phần kiêng sợ chẳng dám làm! Vì thế, nhân quả báo ứng thật sự 

là một pháp thông trên thấu dưới. 

Cũng  có  kẻ  bảo  thuyết  nhân  quả  báo  ứng  là  Tiểu  Thừa,  chẳng  biết 

lục  độ  vạn  hạnh  cũng  là  nhân  quả.  Từ  đức  Như  Lai  đã  thành  Đẳng 

Chánh  Giác  cho  đến  phàm  phu  đọa  trong  địa  ngục  A  Tỳ  đều  không  gì 

chẳng  phải  là  nhân  quả!  Bởi  thế,  Phật  giáo  đề  cao,  giảng  rõ  nhân  quả, 

có lợi sâu đậm cho con người vậy thay! Xưa kia Văn Vương cai trị bằng 

lòng nhân, ân trạch thấm đến cả xương khô, nhưng chưa đầy hai ba trăm 

năm, phong tục giết người tuẫn táng đã trọn khắp thiên hạ. Lại còn cho 

rằng  “càng  giết  nhiều  càng  vẻ  vang”,  thiên  tử,  chư  hầu,  sĩ  đại  phu  đều 

tùy  theo  khả  năng  mà  giết,  rốt  cuộc  đến  khoảng  mấy  trăm,  mấy  ngàn 

người!  Ngay  như  Tần  Mục  Công  là  một  vị  vua  hiền,  vẫn  giết  hơn  một 

trăm bảy chục người để tuẫn táng. Ba vị họ Tử Xa19 chính là bầy tôi hiền 

của  đất  nước  nhưng  đều  bị  giết  để  tuẫn  táng,  huống  hồ  những  kẻ  khác 

ư? Nguyên nhân đều là vì chẳng biết đến nhân quả ba đời vậy! Từ khi 

Phật pháp truyền vào Trung Quốc trở đi, chưa hề nghe sử sách chép có 

chuyện tuẫn táng. Đấy cũng chưa hề chẳng phải là do thuyết nhân quả ba 

đời của đức Như Lai tạo nên! 

Đang trong thời buổi này, sát kiếp lừng lẫy, càng phải nên đề xướng 

kiêng  giết,  ăn  chay.  Sát  kiếp  do  sát  nghiệp  cảm  thành.  Sát  nghiệp  lớn 

nhất chính là ăn thịt. Do ăn thịt nên cảm vời hết thảy thiên tai, nhân họa, 

hạn hán, lụt lội, mưa dầm, ôn dịch, sâu rầy. Ăn thịt gây hại quá nhiều, 

nói chẳng thể hết được, đành nêu một thí dụ để chỉ rõ. Xưa kia vào thời 

19 Tử Xa là một họ cổ của Trung Hoa, vốn là con cháu của một vị đại phu đời Tần 

tên là Tử Xa, con cháu lấy tên tổ tiên làm họ. Đời Tần Mục Công, nước Tần có ba vị 

đại phu nổi tiếng hiền tài là Tử Xa Trọng Hành, Tử Xa Yểm Tức và Tử Xa Kiềm Hổ. 

Khi Tần Mục Công chết, ba ông này đã bị con Tần Mục Công chôn sống để bồi táng 

Tần Mục Công theo di chúc của vua. Về sau, họ Tử Xa đổi thành họ Xa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 37 of 393

Liệt  Quốc20,  ở  nước  Lỗ  có  hai  gã  dũng  sĩ,  mỗi  người  ở  một  nơi.  Một 

hôm  gặp  nhau,  mua  rượu  cùng  uống,  một  gã  nói:  “Không  thịt  chẳng 

thành cuộc vui! Hãy nên mua thịt”. Gã kia nói: “Tôi với anh đều có thịt, 

cần gì phải tìm thịt ở đâu nữa?” Liền cắt thịt của nhau ăn, lại còn cắt thịt 

của chính mình để dâng cho nhau đến nỗi chết ngắc! 

Trong cái nhìn của chúng ta, hai gã ấy là kẻ đại ngu, nhưng [chúng 

ta]  chẳng  biết  rằng  “kẻ  ăn  thịt  là  vì  chẳng  hiểu  rõ  nhân  quả  báo  ứng”. 

Mai  kia  con  người  chết  đi  [đầu  thai]  làm  loài  thú,  thú  chết  đi  thành 

người, ăn thịt lẫn nhau, có khác chi đâu? Chẳng qua khác biệt ở chỗ cách 

đời hay cùng thời mà thôi, nhưng còn tệ hơn! Hai gã dũng sĩ chết vì ăn 

thịt lẫn nhau, nhân quả báo ứng trong một lúc đều xong hết; chứ kẻ ăn 

thịt nhân quả dây dưa không dứt, báo ứng cũng chẳng có lúc nào xong. 

Kinh  Lăng  Nghiêm  dạy:   “Do  con  người  ăn  dê,  dê  chết  thành  người, 

 người  chết  thành  dê.  Như  thế  cho  đến  mười  loại  chúng  sanh,  chết  chết 

 sống  sống  ăn  nuốt  lẫn  nhau”.   Kinh  đã  dạy  rõ  ràng  như  thế,  thật  đáng 

kinh  hãi!  Ở  đây,  tôi  lại  lược  thuật  vài  nghĩa  để  làm  sáng  tỏ  đạo  lý  [vì 

sao] “không nên ăn thịt”. 

1)  Do  cái  tâm  bất  nhẫn:  Hết  thảy  những  loài  có  linh  tánh  đều  cùng 

một thể. Do thương dân mà yêu vật, nguyên khí thái hòa tràn ngập nhân 

20 Liệt Quốc là cách gọi gộp chung của hai thời kỳ lớn trong vương triều nhà Châu, 

tức Xuân Thu và Chiến Quốc (có thuyết coi Liệt Quốc chỉ là tên gọi khác của thời kỳ 

Chiến Quốc). 

1) Thời kỳ Xuân Thu (770-476 trước Công Nguyên), tên gọi này bắt nguồn từ bộ sử 

nước Lỗ do Khổng Tử san định với tên gọi là Xuân Thu. Thời kỳ Xuân Thu bắt đầu 

từ năm Châu Bình Vương nguyên niên đến năm bốn mươi ba đời Châu Kính Vương. 

Châu Bình Vương (Cơ Nghi Cữu) là con của Châu U Vương, mẹ là Thân Hậu (con 

gái vua nước Thân). Châu U Vương say mê thứ phi Bao Tự, toan truất phế Nghi Cữu 

để lập con Bao Tự là Bá Phục làm Thái Tử, tống giam mẹ con Nghi Cữu. Nghi Cữu 

trốn  về  nước  Thân.  Vua  nước  Thân  liền  liên  kết  với  vua  nước  Tắng  và  rợ  Khuyển 

Nhung, đánh bại U Vương, đốt cháy Cảo Kinh. Nghi Cữu lên ngôi, trở thành Châu 

Bình Vương. Do quốc khố lẫn kinh đô tan hoang, Bình Vương phải dời đô sang Lạc 

Dương.  Sử  gọi  là  nhà  Đông  Châu.  Từ  đấy,  thế  lực  nhà  Châu  suy  yếu,  chư  hầu  nổi 

lên lấn quyền, xưng bá, lần lượt có năm chư hầu mạnh nhất (Xuân Thu Ngũ Bá) nối 

nhau  nắm  quyền  là:  Tề  Hoàn  Công,  Tống  Tương  Công,  Tấn  Văn  Công,  Tần  Mục 

Công và Sở Trang Vương (có sách kể Ngũ Bá là Tề Hoàn Công, Tấn Văn Công, Sở 

Trang Vương, Ngô Hạp Lư và Việt Câu Tiễn). 

2)  Thời  kỳ  Chiến  Quốc  (476-221  trước  Công  Nguyên).  Do  trong  thời  kỳ  này  các 

nước (đặc biệt là bảy nước lớn Tần, Sở, Hàn, Triệu, Ngụy, Tề, Yên) đánh nhau loạn 

xà  ngầu  nên  gọi  như  thế.  Thời  kỳ  này  kết  thúc  khi  Tần  Thủy  Hoàng  thôn  tính  sáu 

nước kia, diệt các nước nhỏ còn sót lại như Châu, Tống, Vệ, Trung Sơn, Lỗ, Đằng, 

Trâu, Phí v.v.. lập ra đế quốc Đại Tần. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 38 of 393

gian. Do vậy, biết rằng giết chóc sanh linh là chuyện hoàn toàn chẳng có 

nghĩa  lý  gì  cả!  Hết  thảy  chúng  sanh  đều  tham  sống  sợ  chết,  sao  ta  nỡ 

lòng tàn hại sanh mạng để thỏa thích miệng bụng? 

2) Nhân quả báo ứng: Hết thảy sanh linh đều do xưa kia chẳng biết 

nhân quả nên bị đọa lạc trong loài súc sanh. Nay ta giết chúng để ăn thịt, 

mai sau khi chúng đã hết ác báo, sát nghiệp của ta mới thành, ta cũng sẽ 

làm thịt trên thớt của chúng! Do vậy, kiêng giết, ăn chay chẳng phải là 

tính toán cho sanh linh mà cũng là tính kế cho chính thân ta vậy! 

Ông  Lưu  Ngọc  Thụ  giữ  chức  Hàn  Lâm  đời  Minh,  đỗ  thuyền  ở  Tô 

Châu, mộng thấy một người đàn ông to lớn đến cầu cứu, tự xưng là thiên 

tướng  quân21  Tào  Hàn,  do  tàn  sát  Giang  Châu  nên  đời  đời  mang  thân 

lợn: “Nơi lò mổ ở ngay trước bến thuyền, trong chốc lát, con lợn bị giết 

đầu tiên chính là tôi đấy. Xin hãy cứu vớt!” Ông ta tỉnh giấc quả nhiên 

thấy gã đồ tể sắp giết lợn liền mua đem về thả trong một ngôi chùa tại 

Xương  Môn22.  Hễ  có  ai  kêu  “Tào  Hàn”,  con  lợn  ấy  đều  quay  đầu  ngó. 

Điều này có thể chứng tỏ con người biến thành súc sanh, súc sanh biến 

thành  người.  Những  chuyện  về  hoạt  Diêm  Vương,  hoạt  tiểu  quỷ  được 

chép  trong  sách  vở  rất  nhiều.  Đấy  đều  là  thiên  địa  quỷ  thần  hé  lộ  một 

chút tin tức về nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi để răn nhắc người đời 

vậy. 

3) Hết thảy chúng sanh đều là cha mẹ, quyến thuộc của ta trong quá 

khứ!  Chúng  ta  đã  biết  rõ  nhân  quả  luân  hồi:  Trong  một  đời  có  cha  mẹ 

quyến thuộc trong đời ấy. Trải qua nhiều kiếp sống, sẽ có cha mẹ, quyến 

thuộc trong nhiều kiếp sống. Cha mẹ, quyến thuộc trải nhiều kiếp số như 

thế luân hồi trong sáu nẻo, trong số ấy có những người làm ác, khó tránh 

khỏi đọa trong tam đồ. Vì thế, đối với lục đạo chúng sanh, chúng ta phải 

coi như cha mẹ, vợ con. Lẽ nào con hiếu cháu hiền lại ăn nuốt cha mẹ ư? 

Há  có  cha  mẹ  hiền  từ  nào  lại  ăn  nuốt  con  cái  ư?  Hễ  suy  nghĩ  đến  điều 

này sẽ chẳng nỡ ăn mà cũng chẳng dám ăn nữa! 

Ngay cả cúng giỗ tổ tiên cũng chớ nên dùng thịt, bởi lẽ, mang tiếng 

là kính trọng chứ thật ra đã làm hại tổ tiên! Còn như dùng thịt để dâng 

cho cha mẹ, đều khiến cho cha mẹ tổn phước, mắc họa ương! Cha mẹ là 

người có phước đức thiện căn thì phước đức thiện căn ấy sẽ bị hao tổn. 

21 Thiên Tướng Quân là một quan chức đã có từ thời Tam Quốc. Thiên Tướng và Tỳ 

Tướng là hai chức quan võ nhỏ nhất, chuyên được sai đi đánh trận, làm tướng tiên 

phong, hoặc chỉ huy những trận đánh nhỏ. Thiên Tướng cao hơn Tỳ Tướng một trật, 

nhưng cả hai đều thuộc ngạch Cửu Phẩm. 

22 Xương Môn là tên một cửa thành của cố đô Cô Tô nước Ngô (nay thuộc Tô Châu). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 39 of 393

Nếu là kẻ không có phước đức thiện căn thì ta đã tăng thêm ác nghiệp 

giết hại cho họ. Xưa kia, lúc đức Phật tại thế, một bà góa nhân giỗ đầu 

của  chồng  đi  mua  thịt  về  cúng.  Trên  đường  đi  gặp  Như  Lai,  Như  Lai 

dạy:  “Thịt này là do chồng bà chuyển biến thành. Há nên dùng thịt của 

 chồng để cúng giỗ hồn chồng?”  Theo lẽ đó mà suy thì kính trời đất, tế 

quỷ thần cũng chớ nên dùng thịt. Thiên địa quỷ thần lẽ đâu chẳng hiểu 

sâu xa nhân quả, lại tham thứ thịt bẩn thỉu, tanh tưởi ấy mà đến chứng 

giám, hưởng nhận ư? Do vậy kẻ dùng huyết nhục để cúng tế muốn cầu 

phước, đâm ra lại mắc họa! 

4) Hết thảy chúng sanh đều là chư Phật trong vị lai. Bởi lẽ, hết thảy 

chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  đều  sẽ  làm  Phật.  Vì  thế,  họ  là  vị  lai  chư 

Phật. Hơn nữa, trong loài súc sanh đôi khi có Phật hay Bồ Tát hóa hiện 

trong ấy nhằm tạo phương tiện độ sanh như chuyện Bạc Hà được chép 

trong  Thanh  Lương  Chí:  Một  vị  Tăng  ở  Ngũ  Đài  gặp  một  vị  Tăng  lạ 

lùng  lấy  ra  một  bức  thư  dặn  giao  cho  Bạc  Hà,  nhưng  không  nói  rõ  địa 

chỉ. Một hôm [vị Tăng ấy] đi qua Vệ Huy thấy một lũ trẻ nhỏ hô “Bạc 

Hà”, vị Tăng hỏi: “Bạc Hà ở đâu?” Bọn trẻ chỉ con lợn đang nằm dưới 

vách  tường,  bảo:  “Chẳng  phải  là  nó  đó  sao?”  Tăng  cầm  thư  gọi  “Bạc 

Hà”,  rồi  ném  thư  cho  lợn.  Con  lợn  đứng  lên  như  người,  dùng  hai  chân 

trước nhận lấy, bỏ thư vào miệng rồi chết đứng. Khi ấy mới biết con lợn 

ấy chính là do Bồ Tát biến hiện. 

Gã đồ tể [chủ nhân của Bạc Hà] giết lợn rất nhiều. Nếu đem con lợn 

sắp bị giết đến trước mặt Bạc Hà thì nó liền để mặc cho giết, trọn chẳng 

chạy trốn, kêu gào. Vì thế, gã đồ tể yêu mến Bạc Hà, mỗi lần muốn giết 

lợn, cứ dắt Bạc Hà đi vòng quanh con lợn ấy thì cũng giống như đã giết 

chết  con  lợn  đó  rồi!  Vì  thế  vẫn  nuôi  [Bạc  Hà]  nhiều  năm  không  giết. 

Hơn nữa, con lợn ấy sạch sẽ, thích ăn bạc hà nên đặt tên như vậy. Thoạt 

đầu,  vị  Tăng  ấy  nhận  lá  thư  của  vị  Tăng  lạ  lùng  rồi  ra  đi,  giữa  đường 

suy nghĩ: “Thư này sẽ giao đến nơi đâu?” bèn lén bóc ra, thấy đại ý viết: 

 “Độ chúng sanh nếu [họ đã] được độ thoát thì hãy mau quay về để lâu 

 ngày khỏi bị mê mất”.  Vị Tăng lấy làm lạ, dán phong thư lại. Đến nay 

mới biết Bạc Hà chính là đại Bồ Tát vậy. Đi quanh con lợn một vòng thì 

bầy lợn liền chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn. Oai đức thần lực ấy há nghĩ bàn 

được chăng? 

Thêm nữa, Đường Văn Tông (809-840) thích ăn nghêu, một bữa nọ 

có con nghêu ngậm chặt vỏ không tách ra được. Vua liền đích thân tách 

ra, thấy bên trong có tượng Quán Âm Đại Sĩ bằng thịt sò, trang nghiêm 

dị thường, Do vậy, có thể biết là có còn nên ăn thịt hay không? Nếu ăn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 40 of 393

lầm  phải  thân  Phật,  Bồ  Tát  hóa  hiện  thì  tội  lỗi  ấy  sẽ  chẳng  thể  nào  kể 

xiết!  Nếu  chúng  ta  biết  được  lý  này  sẽ  tự  chẳng  dám  ăn  thịt  mà  cũng 

chẳng nỡ ăn thịt. 

Chúng ta hãy nên thật vì sanh tử phát Bồ Đề tâm, dùng tín nguyện 

sâu trì danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương, chẳng cần phải tu pháp nào 

khác nữa! Nếu cậy vào tự lực để tu Thiền Định hòng liễu sanh tử sẽ rất 

ư là khó! Do pháp ấy cần phải đạt đến mức nghiệp tận tình không, đoạn 

sạch Kiến Hoặc, Tư Hoặc mới thoát khỏi sanh tử. Lúc đức Phật tại thế, 

chẳng thiếu người đoạn sạch được Kiến Hoặc, Tư Hoặc chẳng còn sót; 

nhưng trong thời đại Mạt Pháp, căn tánh kém hèn, thật chẳng dễ có bậc 

đoạn Hoặc chứng Chân! Chỉ có một môn Tịnh Độ là có thể vào lúc lâm 

chung cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, tức 

là đã liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh rồi! 

Hơn  nữa,  chớ  nên  coi  pháp  môn  Tịnh  Độ  quá  nhẹ,  vì  hàng  Pháp 

Thân đại sĩ như Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền v.v… đều chẳng 

thể vượt ra ngoài pháp môn này được! Mà cũng chớ nên nghĩ là quá khó, 

bởi lẽ, hễ ai có tâm đều có thể thành Phật. Chỉ trì vạn đức hồng danh của 

A Di Đà Phật thì như đã được trao bằng khoán vãng sanh. Kẻ tu Tịnh Độ 

hãy nên hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm chẳng giết, tu 

Thập Thiện Nghiệp, ba điều nơi thân, bốn điều nơi miệng, ba điều nơi ý 

đều tốt lành. Đấy là chánh nhân tịnh nghiệp của tam thế chư Phật. Kế đó, 

thọ trì Tam Quy, trọn đủ Ngũ Giới, chẳng phạm oai nghi. Tiếp đến là tin 

sâu nhân quả, phát Bồ Đề tâm, đọc tụng Đại Thừa, khuyến tấn hành giả, 

nhưng đều phải lấy điều thiện thế gian như hiếu dưỡng cha mẹ v.v… làm 

căn bản. 

Nếu  y  theo  các  pháp  môn  khác  thì  đều  phải  cậy  vào  tự  lực,  giống 

như  vượt  qua  biển  cả,  hễ  kẻ  nào  có  cánh  thì  sẽ  có  thể  bay  vượt  qua, 

chứ  kẻ  chỉ  nổi  được  thì  chưa  đủ  để  trông  cậy,  huống  hồ  kẻ  chẳng  thể 

nổi  được  ư?  Cậy  vào  Phật  lực  giống  như  ngồi  thuyền  vượt  biển,  trong 

khoảnh khắc liền đến bờ kia. Lại như thân phận thường dân muốn được 

quý hiển, thật chẳng phải là chuyện dễ! Nhưng vương tử vừa mới sanh ra 

đã là người nối ngôi vua! Tự lực, tha lực, khó - dễ, được - mất trong đấy 

chẳng thể nào cùng một lúc nói cho xiết được! Thường thấy kẻ tự xưng 

là thông Tông thông Giáo chẳng tin vào pháp môn Tịnh Độ, lại còn cho 

đấy là hạnh dành cho bọn ngu phu ngu phụ hành trì, sao chẳng nhìn vào 

chuyện đã xảy ra cho Đại Trí luật sư, Ngũ Tổ Giới, Thảo Đường Thanh 

vậy? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 41 of 393

Đại Trí luật sư thoạt đầu rất miệt thị Tịnh Độ, sau đọc Tục Cao Tăng 

Truyện,  thấy  pháp  sư  Huệ  Bố  nói:   “Cõi  ấy  tuy  tịnh,  nhưng  ta  chẳng 

 muốn.  Giả  sử  trong  mười  hai  đại  kiếp  sống  trong  hoa  sen,  hưởng  các 

 khoái lạc, sao bằng ta ở trong đời ác Ngũ Trược giáo hóa chúng sanh 

 ư?”   liền  sanh  phỉ  báng.  Về  sau  do  bị  bệnh  nặng,  mới  biết  chính  mình 

trọn chẳng có mảy may bản lãnh gì để trông cậy, liền phát nguyện đến 

hết  báo  thân  này  hoằng  dương  Tịnh  Độ.  Suốt  hai  mươi  mấy  năm,  tay 

chẳng rời kinh Phật, lấy Tịnh Độ làm chỗ nương tựa, quy hướng. Thiền 

sư Ngũ Tổ Giới, thiền sư Thảo Đường Thanh công hạnh cao cả vượt trỗi 

những  kẻ  tầm  thường,  chỉ  vì  chưa  thể  đoạn  sạch  Kiến  Hoặc,  Tư  Hoặc, 

nên vẫn phải luân chuyển trong nhân gian. Vì thế biết liễu sanh thoát tử, 

siêu phàm nhập thánh mà bỏ Tịnh Độ thì không có kế sách tốt đẹp nào 

cả! 

Pháp môn Niệm Phật cần phải đầy đủ Tín - Nguyện - Hạnh. Tín đã 

sâu, ắt sẽ phát nguyện thiết tha. Nguyện đã phát thiết tha, ắt sẽ dốc sức 

hành trì. Chỉ niệm Di Đà chẳng cần kèm thêm pháp nào khác nữa. Hãy 

nên  dùng  lòng  tin  chân  thật,  nguyện  thiết  tha,  chấp  trì  danh  hiệu  Phật, 

nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, tâm niệm tai nghe, từng câu từng 

chữ phân minh. Niệm cho phân minh, nghe cho phân minh sẽ là chánh 

nhân vãng sanh. Đã dùng pháp này để tự hành, ắt lại phải đem pháp này 

dạy bảo người khác thì công đức giáo hóa ấy sẽ quy về chính mình. Quả 

thật là tư lương vãng sanh tối thắng! 

Nhưng trước hết hãy nên khuyên cha mẹ, anh em, vợ con trong nhà 

chính mình, lấy thân làm gốc, từ thân đến sơ. Thêm nữa, nhờ vào công 

đức  niệm  Phật,  không  những  có  thể  vãng  sanh  Tây  Phương  mà  còn 

có thể tiêu trừ những tai họa lạ lùng, ngang trái. Phàm bệnh tật do oán 

nghiệp chẳng thể chữa trị được mà nếu chí thành niệm Phật thì lâu ngày 

sẽ đều được khỏi bệnh. Bởi lẽ, thầy thuốc chỉ trị được bệnh, chứ không 

thể trị được nghiệp. Chỉ có niệm Phật là trị được thân bệnh lẫn tâm bệnh, 

không có gì chẳng trị được! Cúi mong các vị cư sĩ đều nên phát tâm Bồ 

Đề,  đề  xướng  nhân  quả  báo  ứng,  sanh  tử  luân  hồi,  kiêng  giết,  bảo  vệ 

sanh mạng, ăn chay, niệm Phật, ấy gọi là “dùng quả địa giác làm nhân 

địa tâm” cho nên được “nhân trùm biển quả, quả tột nguồn nhân”, thật 

đáng gọi là pháp hy hữu rất khó có vậy!  (Tháng Bảy năm Bính Dần - 1926) 

6. Pháp ngữ khai thị tại Thế Giới Phật Giáo Cư Sĩ Lâm 

 (Hiển Ấm bút ký) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 42 of 393

Vấn  đề  quan  trọng  nhất  trong  Phật  pháp  chính  là  liễu  sanh  tử.  Nếu 

luận về đại sự liễu sanh tử ấy thì rất khó khăn. Bọn phàm phu chúng ta 

căn cơ kém cỏi, hiểu biết nông cạn; đã thế, trong đời ác Ngũ Trược tà sư 

ngoại đạo thật đông! Muốn liễu thoát sanh tử, rốt cuộc phải như thế nào 

mới  liễu  thoát  được?  Chỉ  có  pháp  môn  Niệm  Phật,  dùng  lòng  tin  chân 

thành,  nguyện  thiết  tha,  tinh  tấn  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  [thì  mới 

liễu thoát được]. Trong Phật pháp có nhiều phương tiện, tham Tông học 

Giáo đều có thể liễu thoát sanh tử, cớ sao cứ phải nhất định niệm Phật 

vậy?  Ấy  là  vì  tham  Tông  nghiên  Giáo  đều  phải  cốt  sao  đạt  đến  mức 

cùng cực, nếu như thật sự tu chứng được thì mới có hy vọng. Đấy chính 

là hoàn toàn cậy vào tự lực, há nói dễ dàng ư? 

Niệm Phật là nương tựa vào Phật lực gia bị, tức là kiêm cậy vào Phật 

lực,  tự  nhiên  chắc  chắn  có  chỗ  nắm  vững  được!  Ví  như  vượt  biển,  cậy 

vào  tự  lực  sẽ  giống  như  bay  vượt  qua  biển,  còn  cậy  vào  Phật  lực  như 

ngồi thuyền Từ. Bay vượt qua biển khó thể chẳng lo bị rơi xuống; ngồi 

thuyền  Từ  chắc  chắn  có  bữa  đến  được  bờ  kia.  Sự  khó  -  dễ,  an  -  nguy 

trong  ấy  chắc  mọi  người  đều  đã  phân  biệt  đến  nơi  đến  chốn  rồi!  Nói 

chung, cậy vào tự lực để tham Thiền ngộ đạo liễu sanh tử, nhưng chưa 

về  đến  nhà  (chưa  chứng  đến  mức  rốt  ráo)  thì  thường  là  chẳng  dễ  dàng 

thực  hiện  được!  Niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  chỉ  cần  tín  nguyện  chân 

thiết hành trì kiên cố, sẽ có công năng liễu thoát. 

Nếu  luận  về  sự  khó  -  dễ  giữa  tự  lực  và  tha  lực  cũng  như  [sự  khó  - 

dễ] giữa Thiền và Tịnh thì nói rõ ràng nhất, minh bạch nhất, không chi 

bằng Tứ Liệu Giản của Vĩnh Minh Diên Thọ đại sư. Chiếu theo Tứ Liệu 

Giản  để  nói  thì  người  chẳng  thông  Tông  thông  giáo  cố  nhiên  phải  nên 

niệm  Phật,  nhưng  kẻ  thông  Tông  thông  Giáo  lại  càng  phải  niệm  Phật! 

Tuy thông nhưng chưa chứng nói chung đều phải niệm Phật để liễu sanh 

thoát  tử  thì  mới  đúng  đạo  lý.  Vĩnh  Minh  đại  sư  chính  là  A  Di  Đà  Phật 

hóa thân, đại từ, đại bi khai hóa chúng sanh. Tứ Liệu Giản như sau: 

 Có Thiền có Tịnh Độ, 

 Ví như cọp đội sừng, 

 Đời này làm thầy người, 

 Đời sau làm Phật, Tổ. 

 Không Thiền, có Tịnh Độ, 

 Vạn tu, vạn người về, 

 Chỉ được thấy Di Đà, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 43 of 393

 Lo chi không khai ngộ. 

 Có Thiền, không Tịnh Độ, 

 Mười kẻ, chín chần chừ, 

 Ấm cảnh nếu hiện tiền, 

 Chớp mắt đi theo nó. 

 Không Thiền, không Tịnh Độ, 

 Giường sắt với cột đồng, 

 Vạn kiếp lẫn ngàn đời, 

 Không có người nương tựa. 

Bài kệ Tứ Liệu Giản gồm mười sáu câu trên đây đúng là thuyền Từ, 

mong mọi người hãy nên chú ý! Muốn hiểu rõ ý nghĩa của bài Tứ Liệu 

Giản này thì trước hết cần phải hiểu rõ ràng thế nào gọi là Thiền, thế nào 

gọi là Tịnh, thế nào gọi là Có, thế nào gọi là Không. Đã thấy rõ được ý 

nghĩa  của  bốn  chữ  “Thiền,  Tịnh,  Có,  Không”  này  rồi  thì  mới  hiểu  rõ 

được  ý  nghĩa  của  Tứ  Liệu  Giản.  Do  vậy,  tôi  đem  ý  nghĩa  của   “Thiền, 

 Tịnh, Có, Không”  quyết trạch đại lược như sau:

Nói  tới  Thiền  chính  là  “trực  chỉ  nhân  tâm,  kiến  tánh  thành  Phật”, 

hoặc  như  trong  Giáo  gọi  là  “đại  khai  viên  giải,  triệt  chứng  bản  giác  lý 

thể của nhất niệm linh tri”. Do vậy, phải đích thân thấy được bản lai diện 

mục  thì  mới  được  kể  là   “có  Thiền”.   Nếu  không,  chẳng  thể  coi  là  Có! 

Nói đến Tịnh thì là pháp môn “tín sâu, nguyện thiết, cầu sanh Tịnh Độ” 

như đã dạy trong ba kinh Tịnh Độ. Tự tâm tịnh thì quốc độ tịnh, do tự 

lực cảm nên Phật lực ứng. Điều cần thiết bậc nhất là lòng tin chân thật, 

nguyện thiết tha, hạnh tinh tấn dũng mãnh. Do vậy, cần phải có lòng tin 

quyết  định  không  nghi.  Chí  thành  khẩn  thiết  phát  nguyện,  lại  còn  hành 

trì  nhất  định  chẳng  thay  đổi  thì  mới  kể  là   “có  Tịnh  Độ”.   Nếu  không, 

chẳng thể kể là có [Tịnh Độ] được! Người đời thường nghĩ ngồi như đã 

chết khô, khán chết cứng một câu thoại đầu là  “có Thiền” , niệm Phật sơ 

sài, loáng thoáng vài câu bèn kể là   “có Tịnh Độ”.  Ấy chính là lầm lẫn 

lớn lao lắm đấy! 

Nói  chung,  “có  Thiền”   chính  là  có  công  phu  minh  tâm  kiến  tánh. 

 “Có  Tịnh  Độ”   là  Niệm  Phật  đến  mức  chắc  chắn  được  vãng  sanh.  Đấy 

chính  là  đạo  lý  khẩn  yếu  nhất!  Nhưng  minh  tâm  kiến  tánh  chỉ  là  khai 

ngộ chứ vẫn chưa chứng, trọn chẳng thể liễu sanh tử.  “Hễ ngộ được thì 

 không còn sanh tử”  chẳng phải là lời lẽ của người đã chứng nhập! Hãy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 44 of 393

nên biết rằng: Ngộ là mở mắt, ngộ rồi mới có đường lối để chân tu thực 

chứng.  Kẻ  chưa  ngộ  chẳng  khỏi  tu  mù,  luyện  đui,  sụp  hầm,  sa  hố!  Do 

bởi lẽ ấy, trước hết cần phải khai ngộ. Đấy chính là công phu ban đầu. 

Nếu bàn đến chuyện “muốn về được đến nhà” thì chính là dốc sức tiến 

bước để làm chuyện “đang cháy lại đổ thêm dầu” đấy chăng? 

Câu thứ nhất trong Tứ Liệu Giản   “Có Thiền, có Tịnh Độ”  nghĩa là 

đã có công phu đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Lại còn có lòng tin 

chân thật, phát nguyện cầu sanh Tây Phương. Đại triệt đại ngộ giống như 

mãnh hổ, lại có bản lãnh niệm Phật để liễu sanh tử thì há chẳng phải là 

như cọp mọc sừng ư? Do vậy, nói:  “Ví như cọp đội sừng”.  Dùng sở ngộ 

và sở hạnh của chính mình để giáo hóa chúng sanh. Kẻ nên dùng Thiền 

cơ để độ bèn giảng Thiền. Kẻ nên dùng Tịnh tông để độ được bèn giảng 

Tịnh.  Nên  dùng  Thiền  Tịnh  Song  Tu  để  độ  bèn  dùng  pháp  môn  Thiền 

Tịnh để hóa độ. Do vậy lời lẽ chẳng phí uổng, không căn cơ nào chẳng 

nhiếp, mở mắt cho chúng sanh, làm bậc thầy khuôn mẫu cho trời người, 

nên  nói  là:  “Hiện  đời  làm  thầy  người” .  Bởi  lẽ,  người  minh  tâm  kiến 

tánh  niệm  Phật  cầu  sanh  sẽ  thấy  thấu  triệt  tự  tánh  Di  Đà,  quyết  chứng 

được duy tâm Tịnh Độ, khi lâm chung sẽ Thượng Phẩm Thượng Sanh. 

Trong khoảng khảy ngón tay, hoa nở thấy Phật, liền chứng được địa vị 

Sơ Trụ trong Viên giáo, phân thân làm Phật trong một trăm thế giới, tùy 

loại ứng hiện hóa độ chúng sanh. Đấy gọi là chân tinh tấn, đấy gọi là đại 

trượng  phu,  tương  lai  làm  Phật,  làm  Tổ,  chân  ngữ,  thật  ngữ!  Ngưỡng 

mong đại chúng hãy tin tưởng chắc thật! 

Bài kệ Liệu Giản thứ hai nói tới kẻ chưa từng đại triệt đại ngộ, cậy 

vào  sức  của  chính  mình  quyết  khó  mong  liễu  sanh  tử!  Do  vậy,  phát 

nguyện cầu Phật tiếp dẫn, tu hành pháp môn Tịnh Độ nên nói:   “Không 

 Thiền, có Tịnh Độ”.  Chỉ cần tin tưởng sâu xa, chỉ cần phát nguyện, chỉ 

cần niệm Phật thì bất luận là ai đều có thể vãng sanh. Vì thế nói:   “Vạn 

 tu, vạn người về”.  Nếu có ai chẳng thông hiểu đạo lý, niệm Phật chỉ cầu 

phú quý, cầu sanh lên trời thì những người như thế chẳng thể kể là  “có 

 Tịnh  Độ”.   Chẳng  được  sanh  về  Tây  Phương  thì  chỉ  trách  chính  mình 

chẳng  phát  nguyện,  chẳng  thể  trách  móc  từ  phụ  Di  Đà  không  đến  tiếp 

dẫn! Nếu có thể phát nguyện cầu sanh thì nói chung sẽ được vãng sanh. 

Đã  được  vãng  sanh,  đích  thân  thấy  Phật  Di  Đà,  nghe  giảng  diệu  pháp, 

tức  thời  khai  ngộ.  Trong  một  đời  liền  chứng  A  Bệ  Bạt  Trí,  địa  vị  Bất 

Thoái  Chuyển.  Vì  thế  nói:   “Chỉ  được  thấy  Di  Đà,  lo  chi  không  khai 

 ngộ”.   Nhìn  từ  đây,  pháp  môn  Tịnh  Độ  quả  thật  là  không  một  điều  tốt 

đẹp nào chẳng có! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 45 of 393

Bài kệ Liệu Giản thứ ba nói tới những kẻ tuy có thể đại triệt đại ngộ, 

nhưng nếu chẳng phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, do vì chưa về đến nhà 

sẽ chẳng hưởng sự an thân lập mạng được, nên nói: “Hữu Thiền, vô Tịnh 

 Độ,  thập  nhân  cửu  tha  lộ” (Có  Thiền,  không  Tịnh  Độ,  mười  kẻ,  chín 

chần  chừ).  Nói:   “Thập  nhân,  cửu  tha  lộ”   (Mười  kẻ,  hết  chín  kẻ  chần 

chừ  trên  đường)  nghĩa  là  “tuy  có  thể  khai  ngộ”  nhưng  chưa  nhất  định 

chứng  đến  nơi  đến  chốn,  vì  thế  nói  là   “tha  lộ”   (chần  chừ  trên  đường). 

Có  kẻ  [chép  câu  Liệu  Giản  này  thành]   “thập  nhân  cửu  thác  lộ”   (mười 

người chín lầm đường) thì hai chữ  “thác lộ”  là sai! Há có bậc Thiền gia 

đại triệt đại ngộ nào lại là kẻ lầm đường ư? Bậc đại triệt đại ngộ nhưng 

chưa thật sự đạt đến địa vị an thân lập mạng, cho nên sợ rằng khi phải 

qua cửa ải sanh tử chưa chắc đã có thể đích xác làm chủ được. Khi lâm 

chung sẽ theo nghiệp lưu chuyển, bị các nghiệp thiện hay ác trong nhiều 

đời  ngăn  lấp  mà  thọ  sanh,  đáng  kinh  sợ,  đáng  sợ  hãi  thay!  Thật  chẳng 

bằng cầu Phật tiếp dẫn là ổn thỏa, thích đáng nhất, đáng nương tựa nhất. 

Vì thế nói:  “Ấm cảnh nếu hiện tiền, chớp mắt đi theo nó”. “Ấm cảnh”  ở 

đây chỉ cho nghiệp cảnh thiện ác từ vô thủy đến nay, chứ không phải là 

Ngũ Ấm Ma Cảnh. Há bậc Thiền gia đại triệt đại ngộ lại chẳng nhận biết 

Ngũ Ấm Ma hay sao? Có lẽ ấy hay chăng? 

Bài kệ thứ tư:  “Không Thiền, không Tịnh Độ”  là nói đến những kẻ 

chẳng biết tu tâm. Đã không có công phu minh tâm kiến tánh, lại chẳng 

hành  trì  phát  nguyện  niệm  Phật  thì  đúng  là  nguy  lắm.  Đấy  chính  là 

những  kẻ  tu  tâm  nhưng  chưa  khai  ngộ,  nói  chung  là  hạng  tu  mù  luyện 

đui,  chẳng  thể  giải  thoát.  Tuy  nhiên,  hễ  tu  thì  có  phước  báo,  không  gì 

chẳng phải là nghiệp nhân sanh tử. Phước báo lớn, tạo nghiệp càng sâu. 

Phước hết, họa tới, tội báo khó trốn khỏi được! Nỗi khổ trong địa ngục 

há thể nào may mắn tránh khỏi được ư? Sanh tử luân hồi nương tựa vào 

ai?  Do  vậy  đọc  xong  bốn  bài  kệ  Liệu  Giản  này  đúng  là  “mắt  ngó  tới, 

lòng  kinh  hãi”.  Mong  mọi  người  đều  biết  nỗi  khổ  sanh  tử,  phát  Bồ  Đề 

tâm.  Kẻ  không  có  Tịnh  Độ  hãy  mau  mau  phát  nguyện  tu  hành,  biến 

thành  “có  Tịnh  Độ”.  Kẻ  có  Tịnh  Độ  vẫn  phải  tinh  tấn  dũng  mãnh,  lấy 

quyết định sanh về Tây Phương làm điều kỳ vọng. Khẩn yếu lắm đấy! 

Mọi  người  phải  hiểu  rằng  cậy  vào  tự  lực  để  tu  trì  thì  chính  mình 

sẽ  có  những  loại  lực  nào?  Chỉ  là  nghiệp  lực  từ  vô  thủy  đến  nay!  Do 

vậy,  muôn  kiếp  ngàn  đời  khó  được  giải  thoát!  Cậy  vào  hoằng  thệ  đại 

nguyện lực của A Di Đà Phật sẽ tự nhiên hoàn thành chỉ trong một đời. 

Thân  người  khó  được,  Phật  pháp  khó  nghe.  Đã  đến  núi  báu,  đừng  trở 

về tay không! Lại phải nên biết rằng: Pháp môn Niệm Phật chẳng phải 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 46 of 393

là chuyên dành cho hạng hạ căn mà chính là thích hợp khắp cả ba căn. 

Bất luận lợi căn, độn căn, thượng trí, hạ ngu, cho đến Đẳng Giác Bồ Tát 

đều hướng đến pháp môn này thì sau này mới có thể thành Phật. Do vậy, 

trong kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài đồng tử tham học với khắp các bậc 

đại thiện tri thức, chứng nhập các môn Đà La Ni trong pháp giới hải hội. 

Cuối cùng, Phổ Hiền Bồ Tát dùng mười đại nguyện vương dẫn về Cực 

Lạc. Nhìn từ chỗ này, pháp môn Tịnh Độ đúng là pháp môn cao thượng 

nhất, viên mãn nhất. Nếu báng bổ [niệm Phật] là hạnh của bọn ngu phu 

ngu  phụ  thì  đúng  là  báng  Phật,  báng  Pháp,  là  chủng  tử  địa  ngục!  Kẻ 

chẳng tin Tịnh Độ ngu cuồng đọa lạc, là kẻ đáng thương tột bậc! 

Sở dĩ pháp môn Tịnh Độ cao thượng như thế là vì những giáo lý tu 

tâm thông thường hoàn toàn cậy vào tự lực, chỉ có Tịnh Độ là kiêm cậy 

vào Phật lực, là giáo lý đặc biệt, chẳng phải là giáo lý phổ thông. Dùng 

tầm mắt phổ thông để nhìn giáo lý đặc biệt, tự nhiên sẽ thấy chẳng thỏa 

đáng! Giáo lý phổ thông cậy vào tự lực giống như tiến thân trên đường 

công danh, phải lên cao từng bước. Tịnh Độ là giáo lý đặc biệt cậy vào 

Phật lực, ví như sanh trong cung vua, vừa lọt lòng mẹ liền là người nối 

ngôi vua. Sự khó - dễ, cong - thẳng, chẳng cần phải là người trí mới biết 

được! Tịnh Độ đạo tuy cao quý, nhưng pháp chẳng có lạ lùng, đặc biệt 

gì, chỉ cần tâm thiết tha cầu Phật, tự nhiên sẽ được Phật gia bị. Hãy nên 

biết rằng: Phật nghĩ nhớ, che chở chúng sanh còn hơn cha mẹ yêu con. 

Do  vậy,  hễ  có  cảm  ắt  có  ứng;  nhưng  Phật  tánh  thiên  chân  sẵn  có  của 

chúng  ta  chiếu  trời  soi  đất,  hằng  cổ,  hằng  kim,  dẫu  là  kẻ  Ngũ  Nghịch, 

Thập  Ác,  linh  quang  sẵn  có  của  hắn  ta  vẫn  chẳng  giảm  một  mảy  may 

nào! Nhưng như gương sáng bị bụi phủ, kẻ ngu cho là chẳng có quang 

minh,  trọn  chẳng  biết  lau  chùi  để  trừ  trần  cấu  thì  quang  minh  lại  hiển 

hiện rành rành. 

Do vậy, niệm A Di Đà Phật tức là dùng Phật niệm để thay cho vọng 

niệm. Đấy chính là phương pháp khử trần cấu tốt nhất. Niệm tới niệm lui 

không gì chẳng nhằm hiển lộ A Di Đà Phật sẵn có trong tự tâm. Tự lẫn 

tha  tương  ứng,  cảm  ứng  đạo  giao,  diệu  nghĩa  vãng  sanh  không  thể  nói 

xuể! Người niệm Phật chỉ cần chí thành khẩn thiết, tâm giống như tâm 

Phật, hành hạnh giống như hạnh Phật, có một phần cung kính được một 

phần  lợi  ích,  có  một  phần  kiền  thành  được  một  phần  thụ  dụng.  Mong 

mọi người hãy nỗ lực! 

Hiện thời, thế đạo ngày một suy, nhân tâm ngày một hoại, muốn bổ 

cứu từ căn bản thì phải chú trọng nơi giáo dục trong gia đình. Trị quốc, 

bình thiên hạ, phải bắt đầu từ tề gia. Do vậy, quyền lực “trị quốc, bình 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 47 of 393

thiên hạ” phụ nữ chiếm quá nửa. Phụ nữ chú trọng nơi mẫu giáo (sự dạy 

dỗ của mẹ), mẹ dạy con noi theo quy củ, tập quen từ thuở bé, lớn lên sẽ 

thực hiện. Nhân cách tốt đẹp phải được bắt nguồn từ tuổi măng sữa. Vì 

thế, chức trách, nhiệm vụ “giúp chồng dạy con” của phụ nữ lớn lắm. 

Những vị nữ cư sĩ phải biết phụ nữ được gọi là Thái Thái là vì vào 

buổi  đầu  khai  quốc  của  nhà  Châu,  Thái  Khương,  Thái  Nhậm,  Thái  Tự 

đều hiền đức tột bậc, là bậc mẫu nghi của thiên hạ. Do vậy, gọi phụ nữ 

là Thái Thái. Các vị nữ cư sĩ hãy nên biết danh xưng Thái Thái đáng tôn, 

đáng quý, ai nấy tận hết chức trách bổn phận giúp chồng dạy con để làm 

cơ bản trị quốc bình thiên hạ, ngõ hầu danh xứng với thực. Nói đến chỗ 

cùng cực của tu tâm thì vẫn là hai câu:  “Đừng làm các điều ác, vâng làm 

 các điều lành”.  Hai câu ấy đứa trẻ lên ba cũng nói được, nhưng ông lão 

tám mươi làm không xong! Người rốt ráo làm được hai câu ấy đã ở vào 

địa vị chư Phật. Do vậy, mong hết thảy những thiện nam tín nữ tu tâm 

hãy hết sức chú ý. Ngàn lời vạn lẽ nói chung là “phải tu tâm để liễu sanh 

tử!”  Nếu  luận  tới  chỗ  mấu  chốt  khẩn  yếu  nhất  của  tu  tâm  để  liễu  sanh 

tử thì là  “đừng làm các điều ác, vâng hành các điều lành, phát nguyện 

 niệm  Phật” .  Mong  mọi  người  ghi  nhớ  mấy  ý  nghĩa  này  cẩn  thận,  chắc 

chắn sẽ tự nhiên giải quyết xong sanh tử, chứng Phật đạo. Xin hãy gắng 

lên! 

7. Pháp ngữ khai thị tại Thế Giới Phật Giáo Cư Sĩ Lâm ngày lễ kỷ 

niệm đức Thích Ca thành đạo 

 (Cổ Nông tốc ký) 

Hôm  nay  là  ngày  đức  Phật  Thích  Ca  thành  đạo  mà  cũng  là  ngày 

chúng  ta  thành  đạo.  Vì  sao  vậy?  Vào  ngày  hôm  nay,  sau  khi  đức  Phật 

Thích Ca thành Phật liền vì chúng sanh nói mọi pháp thành Phật; chúng 

ta chỉ y theo pháp để tu nhân liền có thể thành tựu Phật quả, chẳng khác 

gì đức Phật Thích Ca. Trong kinh Phạm Võng, đức Phật đã thọ ký cho 

chúng ta:  “Ta là Phật đã thành, các ông là Phật sẽ thành” . Đại chúng 

biết mình là “Phật sẽ thành” liền có thể mạnh mẽ gắng sức, chẳng còn tự 

coi rẻ, phụ bạc chính mình nữa, quét sạch hết thảy nghiệp chướng, tích 

tập hết thảy công đức, trong tương lai thành đạo. Nay đã quyết định, nên 

nói:  “Cũng là chúng ta thành đạo!” 

Kinh Pháp Hoa dạy:  “Như Lai vốn vì một đại sự nhân duyên mà xuất 

 hiện trong cõi đời, muốn làm cho chúng sanh khai Phật tri kiến, thị Phật 

 tri kiến, ngộ Phật tri kiến, nhập Phật tri kiến” . Có nghĩa là “đức Phật đã 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 48 of 393

nói ra mọi pháp môn không gì chẳng nhắm tới mục đích muốn làm cho 

chúng sanh được thành Phật”. Nhưng vì chúng sanh căn khí bất nhất: Kẻ 

căn khí lớn lao bèn tu tập đại pháp, thành Phật ngay trong đời hiện tại; 

kẻ căn khí nhỏ nhoi chẳng thể tu đại pháp, đức Phật bèn lập phương tiện, 

dạy họ Tiệm Tu (tu dần dần theo từng bước). Tuy vẫn có người có thể 

liễu sanh tử ngay trong đời hiện tại, nhưng hết sức ít ỏi. Do lòng đại từ 

đại bi, ngoài hết thảy các pháp môn cậy vào tự lực, đức Phật lập nên một 

pháp môn cậy vào Phật lực, tức là pháp môn dạy chúng sanh “niệm Phật 

vãng sanh Tịnh Độ”. Do vậy, bất luận căn khí lớn hay nhỏ đều được cậy 

vào  Phật  lực  để  liễu  sanh  thoát  tử;  đại  sự  nhân  duyên  của  đức  Phật  ta 

cũng nhờ vào đây mà được viên mãn. 

Hiện thời, chúng ta thọ mạng ngắn ngủi, trí huệ lại ít ỏi, hãy đều nên 

nương theo pháp môn Niệm Phật để tu trì hòng vãng sanh Tây Phương. 

Chớ nên tự đại, coi Tây Phương chẳng đáng để sanh về, khinh rẻ pháp 

môn Niệm Phật! Cần biết rằng: Niệm Phật tức là tâm quý vị là Phật. Nếu 

không niệm Phật, tâm quý vị chẳng phải là Phật! Quán kinh dạy:  “Tâm 

 này làm Phật, tâm này là Phật”.  Nếu ai không niệm Phật thì vẫn chẳng 

thể vô niệm được! Đã không thể vô niệm mà lại chẳng niệm Phật, ắt sẽ 

niệm lục phàm23, vọng tưởng điên đảo đều thành cội rễ sanh tử. Do vậy, 

phải  nên  niệm  Phật.  Đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  chẳng  lìa  niệm  ấy.  Niệm  tới, 

niệm lui, niệm đến khi cái gốc sanh tử bị cắt đứt; lúc tới Tây Phương sẽ 

là Thượng Phẩm Thượng Sanh. 

Các tông thuộc bên Giáo, tánh - tướng, giáo - lý tinh vi, sâu xa, mênh 

mông,  rộng  lớn,  chẳng  dễ  gì  nghiên  cứu.  Dẫu  có  ai  có  thể  nghiên  cứu 

đi nữa thì cũng chỉ là [thấu hiểu] đạo lý nơi mặt ngôn ngữ, văn tự, chứ 

chưa phải là [thấu triệt] đạo lý nơi tâm tánh! Muốn thấu triệt rốt đạo lý 

nơi tâm tánh thì hết sức ít người làm được như thế! Đấy chính là pháp 

môn cậy vào tự lực. Trong nhà Thiền hoặc bên Mật Tông, lý phần nhiều 

mầu nhiệm, nhưng kẻ nào căn cơ cạn mỏng sẽ chẳng thể lãnh ngộ được! 

Dụng công bên Tông thì tuy “đại triệt, đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến 

tánh thành Phật” vẫn mới chỉ là bước đầu trong cửa Thiền! Đã ngộ rồi 

lại  còn  phải  tu  đạo,  rộng  hành  lục  độ  vạn  hạnh,  đoạn  trừ  tập  khí  phiền 

não trong hết thảy cảnh. Dụng công bên Giáo thì trước hết phải đại khai 

viên giải, giống như triệt ngộ bên Tông. Đã khai ngộ rồi, cũng phải rộng 

hành phương tiện, đoạn trừ tập khí phiền não, hết sức khó khăn! 

Pháp  môn  Niệm  Phật  là  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Sau  khi  vãng  sanh 

liền chẳng thoái chuyển, thọ mạng vô lượng, thành tựu ngay trong một 

23 Lục phàm: Lục đạo, tức trời, người, A Tu La, súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 49 of 393

đời. Những kẻ tu Thiền Tông đã triệt ngộ mà niệm Phật vãng sanh thì cố 

nhiên sẽ là Thượng Phẩm Thượng Sanh, chứng địa vị Bồ Tát, liền có thể 

hóa thân trong [những thế giới ở các] phương khác để làm Phật sự trọn 

khắp.  Nếu  chẳng  niệm  Phật  vãng  sanh,  hễ  chưa  đoạn  trừ  được  tập  khí 

phiền não thì vẫn chẳng thể liễu sanh thoát tử. [Do vậy] chẳng bằng pháp 

môn  Niệm  Phật,  bất  luận  ngộ  hay  không,  dẫu  còn  chưa  đoạn  được  tập 

khí phiền não, chỉ cần được vãng sanh là đã liễu sanh thoát tử, siêu phàm 

nhập thánh! Kẻ tu Mật Tông “tam mật tương ứng, thành Phật ngay trong 

 thân  này”   nếu  chẳng  khéo  dụng  tâm  sẽ  dễ  bị  ma  dựa.  Dẫu  khéo  dụng 

tâm,  tu  pháp  môn  [Mật  Tông]  này  sẽ  liền  cách  biệt  với  các  pháp  môn 

khác, chẳng bằng tu pháp môn Tịnh Độ phần nhiều chẳng gây trở ngại gì 

cho các pháp môn khác. Vì thế, kẻ tu Mật Tông nếu đạt được lợi ích thì 

cố nhiên là tốt đẹp, nhưng nếu bị ma dựa sẽ trở thành hạng bỏ đi! 

Đạo  Phật  ta  có  vô  lượng  pháp  môn,  nhưng  nói  chung  phải  lượng 

theo  thân  phận  của  chính  mình,  chọn  lựa  pháp  [thích  hợp  với  căn  cơ 

của chính mình] để tu, đừng để đến nỗi “cầu được lợi ích, đâm ra bị hao 

tổn!”  Pháp  môn  Tịnh  Độ  là  pháp  môn  thường  được  mười  phương  chư 

Phật  dùng  để  hạ  hóa  chúng  sanh,  chư  đại  Bồ  Tát  dùng  để  thượng  cầu 

Phật đạo. Căn cơ không phân biệt đại hay tiểu đều tu trì được. Có tiện 

nghi lớn lao, tu tập nhanh chóng! Đừng nghe ai nói pháp nào bèn tu theo 

pháp đấy. Hôm nay Trương Tam, bữa mai Lý Tứ. Ngoài cửa miệng nói 

đến nỗi hoa trời rơi tán loạn, nhưng chẳng có mảy may nào hữu ích cho 

tâm địa! Do vậy, từ xưa tới nay các vị đại pháp sư, đại tông sư, không vị 

nào chẳng đề xướng pháp môn Tịnh Độ. Có vị nào không đề xướng là vì 

không hiểu biết pháp môn rộng lớn này vậy! 

Nay hãy thử nói, chỉ có pháp môn này là “trước khi chưa thành Phật 

thì cậy vào pháp này để tự tu; sau khi đã thành Phật rồi thì nhờ vào đó 

để độ đời”. Thích hợp khắp ba căn, giúp ích cho cả phàm lẫn thánh, trên 

đến bậc Đẳng Giác Bồ Tát, dưới đến chủng tử A Tỳ, cao thì chẳng thể 

vượt  khỏi  pháp  này,  hèn  thì  cũng  được  dự  vào  trong  ấy,  rộng  lớn  viên 

mãn,  không  còn  gì  hơn  được  nữa!  Để  chứng  minh,  hãy  nhìn  vào  kinh 

Hoa  Nghiêm:  Thiện  Tài  Bồ  Tát  đi  qua  một  trăm  thành,  tham  học  với 

khắp  các  tri  thức.  Trong  lần  tham  học  thứ  năm  mươi  ba,  tới  chỗ  Phổ 

Hiền  Bồ  Tát.  Khi  ấy  Thiện  Tài  đã  chứng  được  địa  vị  Đẳng  Giác  bằng 

với  chư  Phật,  nhưng  Phổ  Hiền  sau  khi  khen  ngợi  công  đức  thù  thắng 

của Như Lai xong, đối trước Thiện Tài và các vị Pháp Thân đại sĩ thuộc 

bốn mươi mốt địa vị trong hội Hoa Nghiêm, dạy họ hãy rộng phát mười 

đại nguyện vương, dùng công đức ấy để hồi hướng vãng sanh Cực Lạc 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 50 of 393

thế giới. Ấy là vì bỏ pháp này đi thì sẽ không có cách nào để thành tựu 

Phật quả viên mãn được! [Trong hội Hoa Nghiêm], những vị nghe pháp 

ấy, [địa vị của họ] thấp nhất cũng là Sơ Phát Tâm Bồ Tát. Công đức do 

tu  mười  đại  nguyện  vương  ấy  đều  phải  đem  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây 

Phương thì mới có thể tấn tu tốt đẹp được. 

Hơn nữa, lấy chương Hạ Phẩm Hạ Sanh trong Thập Lục Quán Kinh 

để làm chứng thì kẻ căn tánh kém hèn Ngũ Nghịch lúc lâm chung, tướng 

địa ngục hiện, gặp thiện tri thức dạy niệm Phật, bèn cậy vào nguyện lực 

của  Phật  để  diệt  tội  vãng  sanh,  liền  được  liễu  sanh  thoát  tử,  siêu  phàm 

nhập  thánh.  Pháp  môn  Tịnh  Độ  thần  diệu  khó  thể  nghĩ  tưởng!  Nếu  là 

người tin tưởng pháp này đến cùng cực rồi tu tập pháp môn này, dẫu vạn 

con  trâu  cũng  không  thể  kéo  lại  được!  Nhưng  tu  pháp  môn  Niệm  Phật 

này  muốn  sanh  về  Tây  Phương,  phải  vâng  giữ  “tu  thiện,  đoạn  ác”  nơi 

ba  nghiệp  thân  -  miệng  -  ý  thì  đức  hạnh  mới  hợp  với  Phật,  lâm  chung 

tự nhiên cảm Phật đến nghênh tiếp; vì thế gọi là “tịnh nghiệp”. Hễ tịnh 

được nghiệp thì tâm sẽ tịnh, tâm đã tịnh sẽ tự cảm thông dễ dàng. Thập 

Lục Quán Kinh coi  “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm 

 không  giết,  tu  Thập  Thiện  Nghiệp”   là  Tịnh  nghiệp  chánh  nhân.  Vì  sao 

vậy? Đấy là cách cất nhà phải xây móng cho chắc chắn! Nếu nền móng 

không chắc chắn, tuy xây nhà cho cao, chẳng khỏi bị sụp đổ! 

Muốn sanh về Tây Phương thì cần phải làm người tốt. Đừng làm các 

điều ác, vâng làm các điều lành. Hai câu ấy nếu nhìn từ mặt chữ sẽ thấy 

sao mà dễ dàng đến thế! Nhưng xét trên thực tế, Cừ Bá Ngọc tròn năm 

mươi tuổi mới biết bốn mươi chín năm trước sai trái, bảo:   “Phu tử dục 

 quả kỳ quá, nhi vị năng dã”  (Phu tử muốn giảm bớt lỗi, nhưng chưa thể 

làm được). Khổng Tử đọc kinh Dịch, ba lần đứt dây buộc lề sách, nói: 

 “Giả ngã sổ niên, tốt dĩ học Dịch, khả dĩ vô đại quá hỹ”  (Cho ta sống 

thêm mấy năm để học Dịch cho xong, hòng không phạm lỗi lớn vậy). Dù 

hiền hay thánh đều không thể gánh vác nổi hai câu ấy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 51 of 393

Xưa  kia,  ông  Bạch  Cư  Dị  làm  Thái  Thú24  Hàng  Châu,  tới  yết  kiến 

Ô Khoa thiền sư25, hỏi: “Thế nào đại ý của Phật pháp?” Sư đáp:  “Đừng 

 làm các điều ác, vâng làm các điều lành” . Chữ “ác” ấy bao trùm thân - 

miệng  -  ý,  bốn  mươi  mốt  phẩm  vô  minh.  Bậc  Đẳng  Giác  đại  sĩ  hễ  còn 

có một phần vô minh chưa phá được thì tam đức26 chẳng trọn vẹn, tức 

vẫn là ác! Hơn nữa, chín pháp giới đều là ác, [chỉ có] Phật pháp giới mới 

là thiện. Do vậy hai câu này chính là đại ý của Phật pháp. Ông Bạch Cư 

Dị nói:  “Hai câu ấy đứa trẻ lên ba cũng nói được!”  Sư đáp:  “Ông lão 

 tám mươi tuổi làm không xong!”  Đấy chính là tổng giới luật, hễ tu được 

[tổng giới luật này] thì hết thảy giới luật đều tu được! Những người đã 

làm được như thế lại còn niệm Phật thì chưa có ai chẳng vãng sanh Tây 

Phương. 

24 Thái Thủ (太守, thường bị đọc trại thành Thái Thú) là một chức quan đã có từ thời 

Chiến Quốc. Thoạt đầu, mỗi nước được chia ra thành một khu vực hành chánh gọi là 

Quận. Vị trưởng quan đứng đầu một quận, nắm quyền hành chánh lẫn quân sự được 

gọi là Quận Thủ (郡守). Đời Hán đổi Quận Thủ thành Thái Thủ. Tới thời Đông Hán, 

vua chia nước ra thành từng châu, người đứng đầu một châu gọi là Châu Mục (州牧) 

hoặc Thứ Sử (刺使), đặt chức Thái Thủ thấp hơn Châu Mục một cấp; nhưng ở những 

châu thuộc vùng biên địa như Giao Châu, Nhật Nam, Thái Thủ lại là chức quan cao 

nhất.  Từ  thời  Tùy  trở  đi,  không  còn  Quận  nữa,  chức  Thái  Thủ  không  còn,  nhưng 

người đứng đầu một thành phố lớn như Hàng Châu vẫn được dân chúng quen gọi là 

Thái Thủ. 

25 Ô Khoa Đạo Lâm (741-824), người đời Đường, thuộc dòng Thiền Ngưu Đầu, họ 

Phan (có thuyết nói là họ Ông), tên lúc nhỏ là Hương Quang. Xuất gia năm chín tuổi, 

năm 21 tuổi đến Kinh Châu (tỉnh Hồ Bắc) thọ Cụ Túc Giới ở chùa Quả Nguyện. Về 

sau  theo  học  kinh  Hoa  Nghiêm,  Đại  Thừa  Khởi  Tín  Luận  với  pháp  sư  Phục  Lễ  ở 

chùa Tây Minh tại Trường An. Sau Ngài khế ngộ tâm yếu nơi pháp sư Đạo Khâm rồi 

quay về Nam, thấy núi Tần Vọng có cây tùng mọc um tùm như cái tàn, bèn sống ở 

đó. Người thời ấy bèn gọi Ngài là Ô Khoa thiền sư (Khoa (窠) là cái ổ, sách Thuyết 

Văn Giải Tự giảng:  “Hang ổ gọi là Khoa, tổ chim gọi là Sào” ). Do có nhiều loại quạ 

làm tổ nơi ấy, nên Ngài còn được gọi là Ô Sào thiền sư. Ông Bạch Cư Dị hỏi đạo nơi 

Ngài, tâm phục khẩu phục, bèn dựng căn gác bằng trúc cho Ngài ở để tiện hỏi đạo, 

nơi đây về sau thành chùa Quảng Hóa. Còn có truyền thuyết nói lúc Ngài sanh ra bị 

cha mẹ bỏ rơi, được quạ nuôi nên gọi là Ô Sào thiền sư. Đây có lẽ là lời đồn bịa đặt 

vì không thấy Cảnh Đức Truyền Đăng Lục chép như vậy. 

26 Pháp Thân, Bát Nhã, Giải Thoát. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 52 of 393

Hôm  nay  các  vị  ăn  cháo  Lạp  Bát27  là  vì  những  nhân  duyên  nào? 

Cần  biết  rằng:  Đấy  chính  là  ý  nghĩa  kính  mừng  ngày  Phật  thành  đạo 

vậy. Nhưng vì sao phải ăn vào buổi chiều? Vì sao vậy? Do vì trước khi 

thành  đạo,  đức  Phật  đã  dùng  Nhũ  Mi28.  Vốn  là  vì  trước  khi  thành  đạo, 

đức Phật Thích Ca là Thái Tử Tất Đạt (Siddhārtha), mười chín tuổi xuất 

gia, tu tập các pháp Thiền thế gian suốt năm năm, biết đấy chẳng phải là 

rốt ráo, bèn vào núi Tuyết (Hy Mã Lạp Sơn), tư duy Phật đạo. Sáu năm 

khổ hạnh, mỗi ngày ăn một hạt mè, hoặc một hạt lúa mạch, đến nỗi hình 

dung khô kháo, gầy mòn chẳng kham. Ra khỏi núi, tới tắm trong sông Ni 

Liên Thiền29, vịn cành cây bước lên, thân không có sức gượng được nữa. 

Khi ấy, chư thiên biết Thái Tử Tất Đạt sắp tới Bồ Đề Đạo Tràng thành 

đạo, Phật cần phải có tướng hảo trang nghiêm, bèn hóa thành cô gái chăn 

bò dâng lên Phật loại Nhũ Mi nấu với sữa đã được luyện chín lần. 

27 Cháo Lạp Bát (Lạp Bát Chúc) là một loại cháo được ăn trong các tự viện vào ngày 

mồng Tám tháng Chạp Âm lịch (Lạp Bát nghĩa là mồng Tám tháng Chạp). Còn gọi 

là  Ngũ  Vị  Chúc,  Hồng  Tao,  Thất  Bảo  Chúc,  hoặc  Phật  Chúc.  Trong  ngày  hôm  ấy, 

do kỷ niệm ngày Phật thành đạo, sau khi cử hành tắm Phật, trù phòng bèn dùng các 

loại trái cây, ngũ cốc nấu lẫn với nhau thành cháo gọi là Lạp Bát Chúc, trước là cúng 

Phật, sau là để chư Tăng và tín đồ đến lễ Phật dùng. Về sau, phong tục này lan rộng 

khắp dân gian. Tùy theo vùng mà mỗi chùa nấu cháo Lạp Bát khác nhau đôi chút ; 

chẳng  hạn  như  theo  Yên  Kinh  Tuế  Thời  Ký,  tại  phương  Bắc,  người  ta  dùng  gạo 

vàng, gạo trắng, gạo đỏ, kê, bắp, v.v… Thêm vào nhân hạt đào, hạnh nhân, hạt dưa, 

đậu phộng, hạt tùng, đường trắng, đường đỏ, nho khô, nhưng tuyệt đối không bỏ hạt 

sen, đậu ván, ý dĩ, quế… vì người Hoa tin rằng những thứ ấy sẽ làm hỏng mùi vị của 

cháo. 

28 Nhũ Mi có hai cách giải thích: 

1) Nhũ Mi là cách dịch nghĩa chữ Pāyasa, có nghĩa là cháo ngũ cốc nấu với sữa. Để 

nấu Nhũ Mi, người ta dùng các loại gạo, kê nấu lẫn với sữa bò hay dê thành cháo. 

Đại Nhật Kinh Sớ, quyển 7, chép:  “Nhũ Mi: Tây Phương có nhiều loại cháo, hoặc 

 dùng chất chiết từ Ô Ma, hoặc dùng các loại đậu và dược vị giống như trong phần 

 Thập Tụng Dược Pháp v.v… đã rộng nói, nhưng đều coi Nhũ Mi là ngon nhất”.   

2) Nhũ Mi là dịch nghĩa chữ Tarpana, tức là dùng ngũ cốc xay nát chế thành món ăn. 

Du Già Sư Địa Luận, quyển 36, Tự Tha Lợi Phẩm, giải thích Nhũ Mi là bánh khô, 

lương khô. 

Khi nói về loại Nhũ Mi được cô gái chăn bò Nan Đà Ba La dâng lên đức Phật, người 

ta luôn theo cách giải thích thứ nhất. Đúng ra chữ Mi (麋: một loài nai) ở đây phải 

viết là Mi (糜: cháo nấu nhừ) thì mới đúng, nhưng do dùng lẫn lộn hai chữ lâu ngày 

nên kinh văn thường viết thành Nhũ Mi (乳麋). 

29 Ni Liên Thiền (Nairañjanā) đôi khi còn được phiên là Hy Liên Thiên, hoặc Ni Liên 

Nhiên, dịch nghĩa là Bất Nhạo Trước Hà, vốn là một chi lưu của sông Hằng, nằm ở 

phía Đông thành Già Da nước Ma Kiệt Đề. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 53 of 393

Thế nào là Nhũ Mi nấu với sữa đã được luyện chín lần? Đấy là trước 

hết vắt sữa của một ngàn con bò cho năm trăm con bò khác uống. Tiếp 

đó vắt sữa của năm trăm con bò ấy cho hai trăm năm mươi con bò khác 

uống. Rồi lại vắt sữa của hai trăm năm mươi con bò ấy cho một trăm hai 

mươi con bò khác uống. Rồi lại vắt sữa của một trăm hai mươi con bò 

ấy cho sáu mươi con bò khác uống. Rồi lại vắt sữa của sáu mươi con bò 

ấy cho ba mươi con bò khác uống. Rồi lại vắt sữa của ba mươi con bò 

ấy  cho  mười  lăm  con  bò  khác  uống.  Rồi  lại  vắt  sữa  của  mười  lăm  con 

bò ấy cho tám con bò khác uống. Cuối cùng đem sữa của tám con bò ấy 

hòa với gạo thơm, nấu thành Nhũ Mi. Thái Tử ăn món Nhũ Mi ấy, hình 

thể khôi phục như cũ, tướng hảo viên mãn, bèn đến dưới cội Bồ Đề, ngồi 

đoan  nghiêm  tư  duy,  đoạn  sạch  phiền  não.  Vào  lúc  sao  Mai30  vừa  mọc 

nhằm ngày Tám tháng Chạp, đức Phật trông thấy sao Mai bèn hoát nhiên 

đại ngộ, tâm kính mở toang, rạng ngời, đắc Chánh Đẳng Giác. Đấy chính 

là chuyện đức Phật thành đạo vào đúng ngày hôm nay. 

Cháo Lạp Bát chính là phỏng theo Nhũ Mi; đức Phật dùng Nhũ Mi 

rồi  thành  Phật  đạo.  Bọn  chúng  ta  liền  ăn  cháo  Lạp  Bát  để  mừng  Phật 

thành đạo, nhân duyên là như vậy đó. Do vậy, Tây Vực coi Nhũ Mi là 

phẩm vật dâng cúng quý trọng nhất. Khi đức Phật còn tại thế, phần nhiều 

[tín đồ] đem sữa cúng Phật. Tới khi đức Phật đã diệt độ rồi, có một vị cư 

sĩ dùng thuần sữa để nấu thành cháo cúng dường một vị đại đức, đại đức 

ăn xong liền than thở. Vị cư sĩ hỏi nguyên do, đại đức nói:   “Cháo của 

 cư sĩ tuy thật ngon lành, nhưng vị chẳng thể bằng uống nước lã khi đức 

 Phật  còn  tại  thế.  Do  ta  phước  bạc,  chúng  sanh  báo  kém,  cho  nên  than 

 thở!”  Đức Phật phước đức sâu dày, [thời đức Phật còn tại thế] nước còn 

có  vị  ngon  hơn  sữa;  [còn  ngày  nay]  chúng  sanh  bạc  phước,  sữa  chẳng 

bằng  nước!  Chúng  sanh  đời  Mạt  càng  bạc  phước  hơn  nữa!  Đừng  nghĩ 

tưởng làm chuyện vượt phận! 

Pháp môn Niệm Phật mọi người đều nên tu trì, hãy nên cha từ, con 

hiếu,  anh  nhường,  em  kính,  chồng  kính  trọng  vợ,  vợ  phục  tùng  chồng. 

Là hiền nhân trong cõi đời, là đệ tử Phật trong đạo xuất thế. Dùng những 

điều ấy để dạy người, phải rất chú trọng lấy thân làm gương thì mới có 

30 Sao Mai là tên gọi khác của Kim Tinh (Venus). Do vị trí của sao vào lúc đầu đêm 

và  lúc  rạng  sáng  khác  nhau  nên  dân  gian  tưởng  là  hai  ngôi  sao  khác  nhau  nên  sao 

Mai  còn  có  tên  là  sao  Hôm.  Người  Hán  cũng  tưởng  như  vậy  nên  gọi  ngôi  sao  này 

vào lúc rạng đông (mọc ở phương Đông) là Minh Tinh hoặc Khải Minh; sau hoàng 

hôn,  sao  mọc  chính  giữa  phía  Tây  thì  được  gọi  là  Trường  Canh.  Sao  còn  có  tên  là 

Kim Tinh do Đạo giáo tin ngôi sao này là hiện thân của một vị thần mang danh hiệu 

Thái Bạch Kim Tinh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 54 of 393

thể làm cho người khác sanh lòng tin. Ấy gọi là  “dùng lời lẽ để dạy sẽ bị 

 tranh cãi; dùng thân để dạy mọi người sẽ thuận theo” . Bất luận tại gia 

hay xuất gia đều phải nên như thế, đừng nên bàn huyền nói diệu. Dẫu có 

thể bàn nói thì cũng phải giẫm chân trên Thật Tế. Chỉ có thể bàn nói, chứ 

không hưởng dùng được thì cũng giống như bánh vẽ, chẳng thể đỡ đói 

được đâu! Tu Phật pháp giống như ăn, phải không đói mới hay! Trong 

Tịnh Độ Thi của thiền sư Sở Thạch31 đời Minh có đoạn: 

 Tây Phương hữu lộ thiểu nhân đăng

 Nhất cú Di Đà tối thượng thặng 

 Bả thủ lao tha, hành bất đắc, 

 Đản đương tự khẳng nãi tương ưng 

(Tây Phương có nẻo nào ai bước, 

Di Đà thánh hiệu tối thượng thừa, 

Nắm tay lôi đi chẳng chịu theo, 

Riêng ai tự chịu mới đi được)

8.  Pháp  ngữ  khai  thị  nhân  thánh  đản  đức  Phật  Thích  Ca  tại  Thế 

Giới Phật Giáo Cư Sĩ Lâm 

 (Hy Giác tốc ký) 

Thưa chư vị! Ngày hôm nay đức Phật Thích Ca đản sanh. Vì sao đức 

Phật giáng sanh trong nhân gian? Không điều gì chẳng nhằm nêu gương 

cho  chúng  sanh  trong  đời  Mạt.  Kinh  Pháp  Hoa  dạy:   “Đức  Phật  vì  một 

 đại sự nhân duyên mà xuất hiện trong thế gian” . Đại sự chính là khai - 

thị - ngộ - nhập tri kiến Phật. Chúng sanh vốn có Phật tánh, nhưng đã bị 

mê mất bởi nghiệp, cho nên dùng Giới - Định - Huệ tu trì để quay trở lại 

cái sẵn có. Nhưng chúng sanh căn cơ bất nhất, pháp môn liễu sanh thoát 

tử,  siêu  phàm  nhập  thánh  chẳng  dễ  tu  trì,  chúng  sanh  chưa  dễ  gì  đảm 

đương được! Do vậy, lại đặc biệt mở ra pháp môn Tịnh Độ. 

Pháp môn Tịnh Độ đơn giản nhất, dễ dàng nhất, thích hợp khắp ba 

căn, thâu tóm trọn vẹn lợi căn lẫn độn căn. Ấy là vì dùng một pháp Niệm 

31 Sở Thạch (1296-1370) quê ở Tượng Sơn, Minh Châu, pháp danh Phạm Kỳ, pháp 

tự  Sở  Thạch,  là  đệ  tử  nối  pháp  của  ngài  Kính  Sơn  Hành  Đoan  (đệ  tử  đời  thứ  hai 

mươi của ngài Nam Nhạc). Năm 16 tuổi, Sư thọ Cụ Túc Giới tại chùa Chiêu Khánh, 

đắc pháp nơi ngài Kính Sơn Nguyên Tẩu Hành Đoan. Sư được Nguyên Thuận Tông 

phong tặng danh hiệu Phật Nhật Phổ Chiếu Huệ Biện thiền sư vào năm Chí Chánh 

thứ bảy (1347) đời Nguyên. Do ngài mất vào năm Hồng Vũ thứ ba đời Minh Thái 

Tổ nên người ta vẫn coi Ngài là cao tăng đời Minh. Sư còn để lại Sở Thạch Phạm Kỳ 

Ngữ Lục. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 55 of 393

Phật cũng có thể liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh. Cần biết rằng: 

Pháp môn Tịnh Độ lớn lao, không gì ra ngoài phạm vi của nó được, là 

chỗ  quy  túc  của  hết  thảy  pháp  môn.  Hành  giả  chớ  tưởng  mình  đã  triệt 

ngộ thì không cần phải nương vào pháp môn này để tu tập; nếu vậy, sợ 

rằng nói đến chuyện liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh sẽ chẳng 

dễ dàng đâu! 

Người niệm Phật phải sanh lòng tin, phát nguyện, trì danh hiệu Phật, 

nguyện sanh Tây Phương, không có lý nào lìa bỏ ba món Tín - Nguyện 

- Hạnh được! Chỉ cần lòng tin sâu đậm, nguyện thiết tha, chẳng cần phải 

đạt đến nhất tâm bất loạn, đều có thể nương theo oai lực tiếp dẫn của đức 

Phật vãng sanh Tây Phương. Nếu là bậc đại triệt đại ngộ mà lại còn niệm 

Phật thì chắc chắn sẽ được Phật tiếp dẫn, phẩm vị càng cao hơn. 

Tham  Thiền  chỉ  quan  tâm  dạy  người  tham  phải  chú  trọng  vào  khai 

ngộ;  nhưng  khai  ngộ  rồi,  nếu  đoạn  sạch  được  phiền  não  thì  tốt.  Nếu 

không, sợ rằng chưa dễ gì nói đến chuyện liễu sanh thoát tử, siêu phàm 

nhập  thánh  đâu  nhé!  Lại  có  kẻ  trì  chú  nói  “thành  Phật  ngay  trong  thân 

hiện tại!” Nhưng “thành Phật ngay trong thân hiện tại” bất quá chỉ là có 

thể thấy được vị Phật nơi tự tánh, chứ hoàn toàn chưa chứng được quả vị 

Phật! Kẻ trì chú chẳng hiểu giáo lý, chẳng trọng giới hạnh, chỉ mong đắc 

thần  thông.  Do  cái  tâm  dũng  mãnh  ấy  sẽ  khiến  cho  oán  thân  trong  bao 

kiếp nhiều đời hiện tiền, dễ dàng bị ma dựa! Nếu dùng cái tâm như thế 

để tiêu trừ tội chướng, giúp sức cho việc tu trì, vẫn cần phải niệm Phật 

thì may ra mới có cảnh giới tốt đẹp được! 

Hơn nữa, người tu hành chớ nên chưa đắc đã nói là đắc, chưa chứng 

bảo  là  chứng.  Đấy  là  phạm  vào  giới  đại  vọng  ngữ,  tuyệt  đối  chớ  nên 

phạm! Xưa kia có cư sĩ X… nói đã đắc quả A La Hán, có người hỏi: “Đã 

đắc quả sao không hiện một chút thần thông biến hóa?” Nhưng rốt cuộc 

hắn ta chẳng thể làm được, mà phiền não cũng trọn chẳng thể trừ được! 

Há có bậc La Hán nào chẳng trừ được phiền não ư? Chư vị đừng coi rẻ 

pháp môn Niệm Phật! Quán Âm, Thế Chí đều là cổ Phật thị hiện, Văn 

Thù, Phổ Hiền là đại Bồ Tát vẫn cầu sanh Tịnh Độ. Lũ phàm phu bọn ta 

há nên coi rẻ? Pháp môn Niệm Phật là biển cả của hết thảy pháp môn, 

chứ những pháp môn khác giống như ngòi, lạch nhỏ nhoi, chẳng thể nào 

sánh bằng được đâu! 

Chư vị phải thật sự vì sanh tử, phát Bồ Đề tâm. Người đời học Phật 

thường  chẳng  chân  thật.  Họ  [mong  muốn]  hiểu  thông  suốt  kinh  điển, 

nghiên  cứu,  tìm  tòi,  học  hiểu  nghĩa  lý,  chẳng  qua  chỉ  nhằm  mong  trở 

thành đại thông gia mà thôi. Bậc đại thông gia đoạn được một tầng phiền 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 56 of 393

hoặc,  sợ  chẳng  dễ  dàng  đâu!  Hiện  thời,  pháp  sư  Đế  Nhàn  đang  giảng 

Triệt Ngộ Thiền Sư Ngữ Lục tại Giác Viên Tịnh Nghiệp Xã, chư vị nên 

thường  xuyên  đến  đấy  nghe.  Đối  với  pháp  trì  chú  của  Mật  Tông,  Ấn 

Quang  trộm  nghĩ  là  nên  nhờ  vào  đấy  để  tiêu  trừ  tội  nghiệp,  đừng  nên 

lầm lạc cầu thần thông! Kính mong mọi người hãy lưu ý, tiếp nhận lời 

hèn  của  nạp  tăng,  phát  tâm  niệm  Phật.  Cổ  nhân  đã  nói:   “Nắm  tay  lôi 

 theo, đi chẳng được!”  Phải nhờ người khác lôi kéo thì phi lý quá! Mong 

chư vị ai nấy đã sẵn có Phật tâm thì hãy thật thà niệm Phật! 

9. Khai thị về Niệm Phật tại chùa Pháp Tạng, Thượng Hải 

 (Mã Khế Tây ghi) 

Pháp  môn  Niệm  Phật  lớn  lao  không  gì  ra  ngoài  phạm  vi  của  nó 

được,  chí  viên,  chí  đốn,  đơn  giản  nhất,  dễ  dàng  nhất,  nhưng  cần  phải 

hiểu  rõ  ràng  nguyên  do.  Hễ  hiểu  rõ  lý  thì  sanh  lòng  tin  phát  nguyện 

không  ai  chẳng  được  lợi  ích.  Nếu  không,  sẽ  bị  các  thứ  cảnh  giới  khác 

xoay  chuyển,  chẳng  thể  sanh  lòng  tin  chân  thật,  phát  nguyện  thiết  tha. 

Dù có công phu niệm Phật cũng chẳng thể đạt được lợi ích nơi Phật. Các 

pháp  môn  do  đức  Phật  nói  đều  phải  cậy  vào  tự  lực  để  vãng  sanh,  cần 

phải nghiệp tận tình không. Nếu không, sợ rằng sẽ vất vả gian nan lắm 

đấy!  Nếu  đã  có  thể  nghiệp  tận  tình  không,  lại  còn  có  thêm  công  phu 

niệm Phật, ắt sẽ Thượng Phẩm Thượng Sanh, sẽ có cùng một khả năng 

như  Quán  Âm  Đại  Sĩ   “nên  dùng  thân  nào  để  độ  bèn  hiện  thân  ấy  để 

 thuyết pháp”. 

Nếu chưa đạt đến mức nghiệp tận tình không, chẳng thà cứ chất phác 

niệm  Phật,  chẳng  ôm  lòng  khinh  mạn,  chẳng  suy  đoán  bằng  ý  thức  thì 

khi  lâm  chung  mới  mong  được  cảm  ứng  đạo  giao.  Ấy  là  vì  pháp  môn 

Niệm Phật hoàn toàn cậy vào Phật lực, chẳng như những môn khác đều 

là tự lực. So sánh giữa Phật lực và tự lực thì có khác gì sự cách biệt giữa 

bầu  trời  và  mặt  đất!  Do  vậy,  từ  xa  xưa  ngu  phu  ngu  phụ  thật  thà  niệm 

Phật  đa  số  vãng  sanh,  nhưng  bậc  thông  Tông  thông  Giáo  phần  nhiều 

chẳng  thể  khoác  tay  họ  [ngao  du  trong  cõi  Cực  Lạc]  được!  Thật  đáng 

tiếc  thay!  Người  tu  hành  cần  phải  biết  Sa  Bà  khổ,  Cực  Lạc  vui,  phải 

nguyện  lìa  Sa  Bà  khổ,  nguyện  được  Cực  Lạc  vui,  chớ  nên  cầu  phước 

báo trời người. Ví như đang ở trong tù ngục mong được về quê hương. 

Nhưng thế giới Sa Bà chính là một nhà tù lớn, thế giới Cực Lạc mới là 

quê nhà tốt lành. Cổ nhân có thơ như sau: 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 57 of 393

 Tự thị bất quy, quy tiện đắc, 

 Cố hương phong nguyệt hữu thùy tranh? 

(Tự chẳng muốn về, về liền được! 

Gió trăng quê cũ, há ai giành?) 

Các vị nếu nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì có ai tranh 

giành Tây Phương với mình đâu nhỉ? Muốn trở về quê nhà, chớ nên do 

dự  bảo  “hãy  đợi  mấy  năm  nữa”  thì  sẽ  chẳng  thể  tương  ứng  với  Phật 

được  đâu!  Chí  thành  khẩn  thiết  tới  mức  “lòng  tin  chân  thành,  nguyện 

thiết tha” thì chính là chủng tử Tây Phương, bởi lẽ một môn Tịnh Độ lấy 

ba pháp Tín - Nguyện - Hạnh làm tông, như ba chân của cái đỉnh, thiếu 

một  chẳng  thể  được!  Nếu  chuyên  đề  cao  hành  trì  chẳng  coi  trọng  tín  - 

nguyện  thì  sẽ  chấp  Sự,  phế  Lý,  vẫn  thuộc  vào  pháp  môn  tự  lực,  mắc 

cùng một khuyết điểm giống như kẻ chấp Lý phế Sự, chuyên cậy vào tự 

tánh  duy  tâm,  chẳng  cậy  vào  Phật  lực!  Do  vậy,  đại  sư  Ngẫu  Ích  nói: 

 “Được  vãng  sanh  hay  không  hoàn  toàn  do  có  tín  nguyện  hay  không? 

 Phẩm vị cao hay thấp hoàn toàn là do trì danh sâu hay cạn”.  Lời luận 

định ấy sát sao thay! Chẳng thể không biết vậy! 

Trong  những  lời  thuyết  pháp  của  cổ  nhân,  giảng  giải  tới  mức  cùng 

tận  không  bờ  mé  thì  chỉ  có  bài  Tứ  Liệu  Giản  của  ngài  Vĩnh  Minh  quả 

thật đã chỉ ra một con đường thênh thang cho chúng sanh đời Mạt trở về 

quê nhà. Xin trình bày đại lược: 

 Có Thiền có Tịnh Độ, 

 Ví như cọp đội sừng, 

 Đời này làm thầy người, 

 Đời sau làm Phật, Tổ. 

Hai chữ Thiền - Tịnh ở đây cần phải phân biệt cho minh bạch! Cần 

nhất là phải biết thế nào là có Thiền, thế nào là có Tịnh Độ! Người đời 

thường tưởng khán thoại đầu, tham cứu câu  “người niệm Phật là ai”  là 

“có  Thiền”,  còn  chấp  trì  danh  hiệu  là  “có  Tịnh”.  Sai  rồi!  Thiền  tức  là 

Chân  Như  Phật  Tánh  sẵn  có,  tức  tâm  thể  thuần  chân  của  chúng  ta,  tùy 

duyên  bất  biến,  bất  biến  tùy  duyên,  vừa  Tịch,  vừa  Chiếu,  không  Năng, 

không  Sở,  đấy  chính  là  cái  được  Tông  môn  gọi  là  “bản  lai  diện  mục 

trước  khi  được  cha  mẹ  sanh  ra”!  Tịnh  là  tín  nguyện  trì  danh,  cầu  sanh 

Tây Phương, chứ không phải chỉ là “duy tâm Tịnh Độ, tự tánh Di Đà”. 

“Có Thiền” là phải đổ công tận lực tham cứu sâu xa tới mức sơn cùng, 

thủy tận, niệm cực, tình vong! Một mai thấy thấu suốt bản lai diện mục 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 58 of 393

trước khi cha mẹ sanh ra, hãm mình vào nơi đất chết tìm ra lẽ sống thì 

mới  đáng  gọi  là  “có  Thiền”.  “Có  Tịnh”  là  phải  thật  sự  vì  sanh  tử,  phát 

Bồ Đề tâm, thượng hoằng, hạ hóa, tự lợi, lợi tha không hề phải hổ thẹn. 

Nếu người ấy triệt ngộ Thiền Tông, minh tâm kiến tánh, biết trọn đủ các 

pháp  môn  Quyền,  Thật  của  Như  Lai,  nhưng  chỉ  lấy  “tín  nguyện  niệm 

Phật”  làm  đường  lối  chung  cho  Chánh  Hạnh  thì  tà  đạo  sẽ  bặt  dấu,  ma 

vương, ngoại đạo vỡ mật, như hổ mọc sừng, oai mãnh không gì địch lại 

được, thượng - trung - hạ căn đều được lợi ích, chẳng phải là bậc đạo sư 

của trời - người hay sao? Trong tương lai Thượng Phẩm Thượng Sanh, 

chứng  tới  bậc  Đẳng  Giác  trong  Viên  Giáo,  há  chẳng  phải  là  đời  sau  sẽ 

làm Phật, làm Tổ ư? 

 Không Thiền, có Tịnh Độ, 

 Vạn tu, vạn người về, 

 Nếu được thấy Di Đà, 

 Lo chi không khai ngộ. 

Người ấy tuy chưa minh tâm kiến tánh, nhưng do quyết chí cầu sanh 

Tây  Phương  nên  dũng  mãnh  tinh  tấn,  cũng  được  Phật  tiếp  dẫn,  chứng 

các  quả  vị.  Trong  số  những  người  đạt  đến  quả  vị,  không  ai  chẳng  đại 

triệt  đại  ngộ.  Do  vậy  nói:  “Nếu  được  thấy  Di  Đà,  lo  chi  không  khai 

 ngộ”.  A Di Đà Phật đại từ đại bi có bốn mươi tám nguyện, nguyện nào 

cũng  độ  sanh.  Không  chỉ  bậc  thượng  thiện  xưng  danh  liền  có  thể  vãng 

sanh, ngay cả Ngũ Nghịch, Thập Ác nếu khởi lòng hổ thẹn lớn lao, phơi 

bày sám hối, bất luận một niệm hay mười niệm, ắt Phật cũng nhiếp thọ. 

Mưa đúng thời thấm đẫm các vật; muôn vật không vật nào chẳng được 

thấm  ướt,  lợi  ích.  Biển  cả  dung  nạp  các  sông,  dẫu  trăm  sông  [đổ  vào 

biển, biển] cũng đều dung nạp trọn. Vạn người tu, vạn người về, quả là 

sự thật không sai! 

 Có Thiền, không Tịnh Độ, 

 Mười kẻ, chín chần chừ, 

 Ấm cảnh nếu hiện tiền, 

 Chớp mắt đi theo nó. 

Đây  là  nói  về  kẻ  tham  Thiền  nhưng  chẳng  niệm  Phật.  “Thiền”  [ở 

đây] là tuy đã minh tâm kiến tánh, nhưng nếu Kiến Tư phiền não còn có 

chút nào chưa trừ thì vẫn luân hồi trong lục đạo y như cũ, không thoát ra 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 59 of 393

được!  Biển  sanh  tử  sâu  thẳm,  đường  Bồ  Đề  xa  vời,  chùng  chình  giữa 

đường, chần chừ, dây dưa. Vì thế nói:   “Thập nhân, cửu tha lộ” (Mười 

kẻ, chín chần chừ).  “Tha”  (蹉) là  “tha đà” (蹉跎), nói theo cách thông 

thường là chần chừ. “Ấm cảnh” chính là cảnh Trung Ấm Thân khi mạng 

chung mới hiện ra, đều tùy theo nghiệp lực thiện hay ác chi phối mà thọ 

sanh  trong  đường  lành  hay  nẻo  ác.  Ngũ  Tổ  Giới,  Thảo  Đường  Thanh, 

Chân  Như  Triết  đều  là  những  vết  xe  đổ  trước  đây.  Sở  ngộ  và  kiến  địa 

của  ba  vị  ấy  cao  siêu  như  thế  mà  vẫn  chẳng  khỏi  mê  mờ,  cần  chi  phải 

bàn  tới  lũ  phàm  phu  chúng  ta  nữa  đây!  Chữ   “miết  nhĩ” (瞥爾)  [trong 

câu  “miết nhĩ tùy tha khứ”  (chớp mắt đi theo nó)] là một cái chớp mắt, 

ví cho sự nhanh chóng. Có người hiểu chữ  “Ấm cảnh”  chỉ cho cảnh Ngũ 

Ấm Ma; có kẻ giải thích chữ  “tha lộ”  là lầm đường, đều sai hết! Há có 

ai  triệt  ngộ  Thiền  Tông,  hiểu  sâu  giáo  lý  lại  chẳng  hiểu  cảnh  giới  Ngũ 

Ấm  để  rồi  lạc  đường  hay  chăng?  Điều  này  quan  hệ  rất  lớn,  chẳng  thể 

không biết! 

 Không Thiền, không Tịnh Độ, 

 Giường sắt với cột đồng, 

 Vạn kiếp lẫn ngàn đời, 

 Không có người nương tựa. 

Người  đời  hờ  hững,  hời  hợt,  chẳng  thật  sự  nỗ  lực  tham  cứu,  chẳng 

có  lòng  tin  chân  thật,  nguyện  thiết  tha,  hoặc  lại  còn  kiêm  tu  các  môn 

khác  đều  đáng  gọi  là   “Không  Thiền,  không  Tịnh  Độ”.   Tuy  cảm  được 

phước báo trong đời sau, nhưng do phước tạo nghiệp, do nghiệp đọa địa 

ngục.  Giường  sắt,  cột  đồng,  không  người  nương  tựa,  tuy  có  Phật  lực 

cũng chẳng làm sao được! Triệt Lưu đại sư nói:   “Người tu hành chẳng 

 liễu sanh tử là sự oán trong đời thứ ba”,  đáng sợ thay! 

Vĩnh  Minh  thiền  sư  chính  là  hóa  thân  của  A  Di  Đà  Phật.  Tất  cả 

những câu kệ đề xướng niệm Phật [của Ngài] đều là khế cơ lẫn khế lý. 

Bốn bài Liệu Giản này đúng là bài cảnh sách vô thượng cho người tham 

Thiền  lẫn  tu  Tịnh.  Tuy  hạn  cuộc  trong  âm  vận  của  lời  kệ,  lời  lẽ  ngắn 

gọn,  ý  châu  đáo,  lại  càng  chẳng  thể  thêm  vào  hay  bớt  đi  một  chữ  nào 

được!  Người  học  hãy  nên  nghiên  cứu  cặn  kẽ!  Tịnh  Độ  chính  là  pháp 

môn  đặc  biệt,  những  pháp  môn  khác  đều  là  pháp  môn  thông  thường. 

Tách rời hai pháp này thì đôi đằng đều có ích, hợp lại thì đôi bên đều bị 

hại.  Đối  với  pháp  tắc  tu  trì  thì  hãy  nên  nói  lời  tốt  lành,  làm  chuyện  tốt 

lành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  thiện,  cha  từ,  con  hiếu, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 60 of 393

anh nhường, em kính, chồng xướng, vợ theo, ai nấy giữ vẹn luân thường, 

chẳng trái nghịch pháp thế gian thì mới đáng gọi là “đệ tử chân thật của 

đức Phật”. Nếu không, Danh Giáo còn chẳng dung, sẽ là tội nhân đối với 

Như Lai. 

Niệm Phật quý tại nhiếp tâm. Ngài Đại Thế Chí nói:  “Nhiếp trọn sáu 

 căn, tịnh niệm tiếp nối, nhập tam-ma-địa, ấy là bậc nhất”.  Đủ biết khi 

niệm  hãy  nên  buông  xuống  vạn  duyên,  nhiếp  trọn  sáu  căn,  miên  miên 

mật mật, thẳng thừng mà niệm, sẽ có lúc đắc tam-ma. Tam-ma cõi này 

dịch  là  Chánh  Tu,  Chánh  Kiến,  hoặc  dịch  là  Chánh  Định.  Trong  phẩm 

Phổ Hiền Hạnh Nguyện của kinh Hoa Nghiêm, đức Phổ Hiền dùng mười 

đại  nguyện  vương  khuyên  dạy  Hoa  Tạng  hải  chúng  quay  về  Cực  Lạc. 

Hoa  Nghiêm  Hải  Chúng  đều  thuộc  địa  vị  đại  Bồ  Tát  mà  vẫn  còn  phải 

quy  hướng  vãng  sanh.  Đủ  biết  [pháp  môn  Tịnh  Độ]  như  trời  che  khắp, 

như đất chở đều, đại địa, núi, sông, vũ trụ, vạn hữu, có gì vượt ra ngoài 

trời đất được chăng? Pháp môn Tịnh Độ nhiếp trọn các pháp môn khác, 

cũng chẳng khác gì! Cõi đời thay đổi, vận số suy vi, người đời Mạt Pháp 

căn tánh kém hèn, muốn cầu hoát nhiên phá vô minh, đoạn Hoặc, chứng 

Chân, rất ư là khó! Tự mình chưa độ được mà muốn độ người ta thì có 

khác  gì  kẻ  chết  đuối  trong  biển  lại  toan  cứu  người!  Kính  khuyên  các 

vị  hiền  nhân  chớ  nên  ngã  mạn,  ngạo  nghễ,  hãy  cứ  nên  tin  chân  thành, 

nguyện thiết tha, nương theo từ lực niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì 

mới nên! 

VI. Sớ 

1.  Sớ  quyên  mộ  để  chuộc  cá,  chuyển  dời  ao  phóng  sanh  từ  Tây  Hồ 

[sang nơi khác] 

Phàm [kẻ nào] ở trong sanh tử luân hồi sẽ đều phải theo nghiệp thọ 

sanh. Thoạt là người, lại thoạt biến thành vật. Lúc đang làm người, cậy 

mạnh hiếp yếu, cậy đông hiếp ít, chẳng biết vun bồi phước cho mai sau, 

mặc tình tạo các ác nghiệp; đến khi phước đời trước đã hết, sát nghiệp 

đã sâu, khó khỏi đọa trong dị loại: Miệng chẳng nói được, tâm không trí 

huệ, mưu mẹo, thân không có sức mạnh chống chọi, chỉ đành mặc cho 

con người mổ, nấu, cắn, nhai. Nhưng xét tới tận cùng cái tâm loài vật thì 

lòng ham sống sợ chết, ý niệm khi gặp nguy hiểm mong được cứu vớt, 

thảm thê không thể nào diễn tả được! Do vậy, các bậc hiền triết thời cổ 

phần  nhiều  yêu  tiếc  sanh  mạng  loài  vật,  chẳng  nỡ  sát  thương.  Như  Tử 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 61 of 393

Sản32  nuôi  cá,  Tương  Tử  thả  chim  bồ  câu,  Tùy  Hầu  giúp  rắn33,  Dương 

Bảo cứu chim sẻ34. Đấy đều vốn do cái tâm bất nhẫn mà làm chuyện cứu 

32 Tử Sản (không rõ năm  sinh - 522 trước Công Nguyên), họ Công Tôn, tên Kiều, 

tự Tử Sản. Còn có tên tự là Tử Mỹ, vốn thuộc dòng dõi hoàng tộc nước Trịnh, cháu 

nội của Trịnh Mục Công. Thông minh từ nhỏ, rất thông thạo chánh trị, làm Khanh 

Đại  Phu  (Tể  Tướng)  nước  Trịnh  thời  Trịnh  Giản  Công,  chấp  chánh  23  năm,  được 

coi là một chính trị gia lỗi lạc thời ấy. Chuyện Tử Sản thả cá được biết tới qua câu 

nói của Mạnh Tử trong thiên Vạn Chương sách Mạnh Tử:  “Tích giả phất quỹ sanh 

 ngư  ư  Trịnh  Tử  Sản,  Tử  Sản  sử  giảo  nhân  súc  trì  chi.  Giảo  nhân  phanh  chi,  phản 

 mạng viết: ‘Thỉ xả chi, ngữ ngữ yên, thiểu tắc dương dương yên, du nhiên đắc thệ’. 

 Tử Sản viết: ‘Đắc kỳ sở tai, đắc kỳ sở tai!’ Giảo nhân xuất, viết: Thục vị Tử Sản trí? 

 Dư ký phanh nhi thực chi, viết: Đắc kỳ sở tai, đắc kỳ sở tai. Cố quân tử khả khi dĩ 

 kỳ phương, nan võng dĩ phi kỳ đạo”  (Xưa kia chợt có người đem cá sống biếu cho 

Tử Sản nước Trịnh. Tử Sản bảo người hầu đem thả trong ao nuôi cá. Người hầu bèn 

đem nướng, trở về thưa: ‘Lúc mới thả, cá nằm ngoi ngóp, một lúc sau bèn sống động, 

tung  tăng  bơi  đi  mất  rồi’.  Tử  Sản  nói:  ‘Nó  đã  đến  được  chỗ  sống  yên  vui  rồi!  Nó 

đã đến được chỗ sống yên vui rồi!’ Người hầu đi ra, nói: “Ai bảo Tử Sản có trí? Ta 

nướng ăn mất rồi mà còn nói: ‘Nó đã đến được chỗ sống yên vui rồi! Nó đã đến được 

chỗ sống yên vui rồi!’ Do vậy, có thể dùng lời lẽ hợp lý để lừa quân tử, chứ khó thể 

dùng lời phi lý để dối gạt được).　

33  Đời  Xuân  Thu,  Tùy  Hầu  (vua  nước  Tùy)  đi  ra  ngoài  chơi  thấy  một  con  rắn  bị 

người ta đánh gần chết, vứt trên vệ đường, động lòng thương xót, liền sai tùy tùng 

đem thuốc cứu rắn, rồi đem thả đi. Ít lâu sau, rắn từ sông ngoi lên, nhả tặng vua một 

viên minh châu để báo ân cứu mạng. Do vậy, viên ngọc ấy thường được gọi là Tùy 

Hầu  Châu,  hoặc  Linh  Xà  Châu.  Sách  Sưu  Thần  Ký  mô  tả  viên  ngọc  ấy  như  sau: 

 “Kích thước tròn trặn chừng một tấc, trắng muốt, ban đêm tỏa ánh sáng, có thể soi 

 sáng cả gian phòng”. 

34 Theo Âm Chất Văn Đồ Chứng, có lần Dương Bảo vào Hoa Sơn thấy con chim sẻ 

bị thương rơi xuống đất, máu me bê bết, cảm thương ông liền đem về băng bó, chăm 

sóc, khi chim lành bèn thả đi. Chim tha đến bốn cái chén ngọc, lại nói: “Mong con 

cháu ông sẽ trắng trong, tinh thuần như bạch ngọc”. Đêm ấy, ông mộng thấy một vị 

trời  mặc  áo  vàng  đến  bảo:  “Tôi  là  con  chim  sẻ  vàng  được  ông  cứu  mạng.  Tôi  vốn 

là sứ giả của Tây Vương Mẫu, bị thương giữa đường. May được ông cứu giúp, nay 

được trở về Nam Hải nên đến đáp tạ”. Về sau, con cháu ông đều nổi tiếng đức hạnh, 

hiển đạt. 

Có sách lại chép hơi khác như sau: Dương Bảo là người huyện Hoa Âm, sống vào 

thời  Hậu  Hán.  Lúc  bé,  Dương  Bảo  ra  ngoài  đồng  chơi  thấy  một  con  sẻ  bị  cú  mèo 

đuổi đánh bị thương rớt xuống đất. Dương Bảo liền cứu đem về, nuôi đến khi chim 

lành vết thương bèn thả đi. Đêm ấy, Dương Bảo nằm mộng thấy có một đứa bé trai 

mặc  áo  vàng  đến  biếu  bốn  chiếc  vòng  ngọc,  tạ  ơn,  cho  biết:  “Con  cháu  ông  ta  sẽ 

được  vinh  hiển  đến  bốn  đời  như  bốn  vòng  ngọc  này”.  Về  sau,  con  Dương  Bảo  là 

Dương Chấn, cháu là Dương Bỉnh, chắt là Dương Tứ, chút là Dương Bưu, lần lượt 

kế tiếp nhau làm đến chức Tam Công, được cõi đời xưng tụng là  “tứ thế tam công, 

 đức nghiệp tương kế”  (bốn đời làm Tam Công, kế thừa đức nghiệp). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 62 of 393

vớt,  chứ  vẫn  chưa  biết  đến  những  nghĩa  “hết  thảy  chúng  sanh  đều  có 

 Phật  tánh,  trong  vị  lai  sẽ  đều  thành  Phật  và  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay, 

 lần lượt làm cha mẹ, anh em, vợ con, quyến thuộc”  v.v… 

Đến  khi  Phật  giáo  truyền  sang  phương  Đông,  những  nghĩa  này 

được tỏa sáng rực rỡ trong cõi đời. Do vậy, những bậc quân tử sẵn lòng 

nhân  từ  nhằm  để  báo  ân,  nhằm  tránh  tai  kiếp,  đã  hết  sức  chú  ý  kiêng 

giết, phóng sanh, trì trai, ăn chay. Nhưng đại đa số chưa nghe Phật pháp 

vẫn quen thói coi đó là thường, mặc tình giết chóc nhằm thỏa thích cái 

miệng. Do bởi lẽ ấy, ươm thành tai kiếp đao binh. Hãy thử nghĩ trong tai 

kiếp  đao  binh,  con  người  bị  giết  chóc  có  khác  gì  loài  vật  bị  mổ  xẻ  để 

cung  ứng  cho  bụng  miệng  cho  mấy?  Nếu  nghĩ  như  vậy  thì  ý  niệm  giết 

thân  chúng  nó  để  thỏa  thích  miệng  ta  chẳng  bị  tiêu  diệt  hay  sao?  Hơn 

nữa, ta đã tham sống, há chúng thích chết? Như ta vừa bị cỏ sắc đâm vào 

ngón  tay  liền  cảm  thấy  khó  thể  chịu  đựng  được;  thân  chúng  nó  bị  mổ 

chặt,  há  lẽ  cam  lòng?  Tuy  sức  chẳng  thể  chống  chọi  được,  không  làm 

cách  nào  được,  nhưng  cái  tâm  oán  hận  cố  kết  chẳng  thể  cởi  gỡ  được! 

Đời đời kiếp kiếp ắt sẽ báo thù. Do vậy, bậc hiền triết muốn khiến cho 

người đời cùng dứt sát nghiệp, hòng hợp với đạo  “dân là đồng bào, loài 

 vật  giống  như  ta”   của  cha  trời  mẹ  đất,  lập  đủ  mọi  cách  mua  loài  vật 

phóng sanh khiến cho chúng được sống trọn hết tuổi trời. 

Cần  phải  biết  hành  động  này  chú  trọng  nơi  cứu  người,  chứ  không 

phải đơn thuần nhằm cứu vật! Vì [phóng sanh là] nhằm mong người ta 

trông thấy [người khác] mua [loài vật] phóng sanh sẽ đều chẳng nỡ giết 

chóc; đã chẳng nỡ giết chóc thì chẳng kết oán đối, có thể tiêu diệt được 

sát  kiếp  trong  vị  lai,  phước  thọ  trong  đời  sau  sẽ  vĩnh  viễn  tồn  tại.  Đấy 

chính là tông chỉ rốt ráo, lợi ích chân thật của phóng sanh vậy. Kẻ chẳng 

biết thường chê bai phóng sanh lãng phí tiền tài, trọn chẳng có ích lợi gì! 

Hãy thử đặt mình vào trong hoàn cảnh đó thì kẻ ấy có muốn được người 

khác thả đi hay là mong bị người khác giết mình để ăn hay chăng? 

Từ thời Tống Chân Tông, Tây Hồ ở Hàng Châu đã là ao phóng sanh. 

Sau đấy, dù có lúc lơ là, nhưng chẳng lâu sau lại được khôi phục. Nay 

chánh phủ do thấy Tây Hồ quá nhiều cá đến nỗi nước hồ dơ đục, gây trở 

ngại cho vệ sinh, tính ra lệnh đem bán hết, cho ngư nhân quăng lưới bắt 

sạch nhằm tạo lợi ích cho dân sinh. Các đại cư sĩ từ thiện ở Hàng Châu, 

Thượng  Hải  chẳng  nỡ  lòng  để  cho  những  con  cá  được  phóng  sanh  qua 

các đời lại trở thành thức ăn, đặc biệt phái cư sĩ Tôn Hậu Tại tới Hàng 

Châu, khẩn cầu chánh phủ cho phép mua lại số cá ấy để chuyển sang chỗ 

khác thì đối với hai lẽ vệ sinh và phóng sanh đều được thích nghi. Chính 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 63 of 393

phủ đã chấp thuận cho mua lại số cá ấy với giá tám ngàn đồng, trả tiền 

thành  ba  đợt,  ngay  hôm  ấy  liền  giao  ra  ba  ngàn  đồng.  Ngày  Hai  Mươi 

Chín tháng Hai dương lịch và ngày mồng Mười tháng Tư năm sau, mỗi 

lần giao hai ngàn năm trăm đồng nữa. Lấy ngày Ba Mươi tháng Sáu làm 

hạn chót để hoàn tất việc chuyển dời số cá ấy. 

Số khoản tiền chánh thức để chuộc cá là tám ngàn đồng, nhưng dời 

chuyển cho hết số cá từ cái hồ rộng mấy chục khoảnh thật chẳng phải dễ 

dàng. Phải chuẩn bị rất nhiều thuyền đánh cá, hằng ngày giăng lưới. Lại 

phải  cử  người  vận  chuyển,  và  mỗi  thuyền  lại  phải  có  mấy  người  trông 

nom, đốc thúc. Chi phí thuê thuyền, vận chuyển ấy và những khoản chi 

phí ăn uống hằng ngày cũng cần đến mấy ngàn. Khẩn cầu mười phương 

thiện  tín  tùy  lực,  tùy  tâm,  ai  nấy  bỏ  ra  tịnh  tài  để  những  con  cá  đang 

chờ  bị  nấu  sẽ  được  sống  yên  vui,  các  vị  đại  cư  sĩ  được  viên  thành  sở 

nguyện. Những người có sẵn đủ thiện căn từ đời trước trông thấy hành 

động tốt lành ấy sẽ đều yêu tiếc sanh mạng loài vật, chẳng nỡ giết hại. 

Do nhân duyên ấy sẽ tiêu diệt được cơ duyên giết hại, tăng trưởng phong 

thái nhân từ, công đức ấy làm sao diễn tả được? Ông tăng già Thích Ấn 

Quang sắp vùi thân nơi ngòi rãnh, kính vì vô số vô lượng cha mẹ trong 

quá  khứ,  chư  Phật  trong  vị  lai,  chí  thành  khẩn  cầu  xin  cứu  mạng.  Nếu 

được quý vị sáng suốt xét soi thì chẳng khác gì chính Quang được quý vị 

cứu vớt vậy. Kính cẩn giãi bày. 

2. Sớ thuật duyên khởi trùng hưng chùa Thọ Lượng ở Cám Châu 

Thật  Tế  lý  địa  trải  trần  kiếp  chẳng  đổi,  chẳng  dời.  Chuyện  trong 

Phật môn tùy theo nhân duyên mà có hưng, có suy. Tuy bỉ cực thái lai 

thuộc  vào  vận  trời,  nhưng  sửa  cũ  xây  mới  quả  thật  phải  cậy  vào  sức 

người.  Xưa  kia  khi  đức  Thế  Tôn  sắp  nhập  Niết  Bàn  đã  đem  pháp  đạo 

phó chúc cho quốc vương, đại thần, dạy họ hộ trì, lưu thông. Ấy vì Ngài 

đã  thấy  trước  đời  sau  pháp  yếu,  ma  mạnh,  nếu  không  cậy  vào  hạng  vĩ 

nhân có quyền lực bảo vệ cho bình yên, ngăn chặn kẻ khinh lấn thì tròng 

mắt của trời người, huệ mạng của Như Lai chắc sẽ gần như bị diệt mất. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 64 of 393

Chùa Thọ Lượng là một đạo tràng cổ đã lâu một ngàn năm trăm năm 

của Cám Châu. Nhằm thời Tiêu Lương35, Phòng Ngự Sứ36 là Lô Quang 

Trù37 vì sư Đạo Thành mà dựng chùa này. Thoạt đầu đặt tên là Lô Hưng 

Diên  Thọ,  rồi  đổi  thành  Thánh  Thọ,  đến  niên  hiệu  Tường  Phù  (1008-

1016)  đời  Tống,  vua  Chân  Tông  đặc  biệt  sắc  tứ  cho  chùa  cái  tên  hiện 

thời.  Trong  những  đời  Nguyên,  Minh,  Thanh,  đời  nào  cũng  có  người 

khiến  cho  nhà  chùa  được  hưng  vượng,  đến  thời  Quang  Tự  nhà  Thanh, 

đột nhiên bị hỏa hoạn. Năm Dân Quốc thứ 4 (1915), lại bị lụt lớn, đến 

nỗi ngôi chùa Phật trang nghiêm trọn thành gò hoang, chỉ có mình tượng 

Quán Âm cao một trượng sáu đúc bằng sắt là còn nguyên vẹn không bị 

hư  hại.  Những  vị  thân  sĩ  trong  vùng  thỉnh  hòa  thượng  Đại  Xuân  chùa 

Quang Hiếu kiêm nhiệm Trụ Trì. Hòa Thượng bèn cùng với đại sư Đức 

Sâm – là vị Tăng trụ ở đấy – cạn sức lo liệu, dựng Quán Âm Điện. 

Sau  này,  cụ  Đại  Xuân  qua  đời,  thầy  Đức  Sâm  rời  đất  Cám,  tìm  vị 

Tăng  kế  nhiệm  Trụ  Trì  không  ra,  đến  nỗi  tòa  thị  chánh  coi  là  đất  bỏ 

hoang,  tính  sửa  thành  chợ  bán  rau,  mở  đường  sá.  Những  hàng  Tăng  - 

35  Tiêu  Lương  tức  là  Nam  Lương  (502-557),  tức  một  triều  đại  vào  thời  Nam  Bắc 

Triều  ở  Trung  Hoa,  được  sáng  lập  bởi  Tiêu  Diễn  (Lương  Cao  Tổ  Vũ  Đế)  sau  khi 

diệt nhà Nam Tề, xưng đế, đóng đô tại Kiến Khang (nay là Nam Kinh). Do vậy, sử 

thường gọi triều đại này là nhà Tiêu Lương để phân biệt với những triều Lương khác. 

36 Phòng Ngự Sứ là một chức quan võ được lập ra từ thời Đường nhằm trông coi việc 

binh tại những huyện trấn trọng yếu. Qua các triều đại, quyền hạn của chức quan này 

bị giảm dần, chỉ trông coi việc huấn luyện và phòng thủ địa phương, chứ không có 

toàn quyền về binh bị như những đời trước. 

37 Lô Quang Trù (840-911), tự Mậu Hy, còn có tên là Thập Thất Lang, người Thanh 

Âm,  Khê,  huyện  Kiền  Hóa,  Kiền  Châu  (sau  này  Kiền  Châu  đổi  thành  Cám  Châu). 

Ông lớn lên nhằm thời Đường Hy Tông, chính trị hủ bại, các tướng lãnh quân phiệt 

đua nhau cát cứ, xâu xé quốc gia. Trong tình thế, với tham vọng chính trị, Lô Quang 

Trù đã cùng Đàm Toàn Bá tụ hợp binh lính khởi nghĩa, suy cử Đàm Toàn Bá làm thủ 

lãnh, còn Lô Quang Trù chỉ huy quân đội. Họ Lô chiếm đuợc Kiền Châu vào năm 

Quang Khải nguyên niên (885), xưng là Thứ Sử. Năm Thiên Phục nguyên niên (901) 

chiếm  Thiều  Châu,  rồi  chiếm  luôn  Triều  Châu.  Đến  khi  nhà  Lương  do  Châu  Ôn 

thành lập, Lô Quang Trù quy phục nhà Hậu Lương, được Lương Thái Tổ (Châu Ôn) 

phong làm Bách Thắng Quân Phòng Ngự Sứ, kiêm nhiệm chức Khai Thông Sứ vùng 

Ngũ Lĩnh, tước Châu Nhữ Vương, ăn lộc 1.500 hộ. Về sau được phong là Trung Huệ 

Thắng Lợi Vương. Tuy xuất thân nông dân ít học, nhưng Lô Quang Trù rất giỏi về 

quân sự lẫn kinh tế. Chính ông đã chỉ huy khẩn hoang, điều động nhiều công trình 

thủy lợi, lập thêm 6 huyện mới (An Viễn, Đại Dữu, Thượng Do, Thụy Kim, Thạch 

Thành,  và  Long  Nam)  trong  vùng  quản  hạt  của  mình  từ  những  đất  hoang  đã  khai 

khẩn.  Theo  Tự  Chí  chùa  Thọ  Lượng,  Lô  Quang  Trù  bị  bệnh  ngặt  nghèo,  được  vị 

Tăng tên Đạo Thành chữa khỏi bệnh nên xây chùa để đền ơn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 65 of 393

tục trong vùng báo cho thầy Đức Sâm biết, do vậy thầy bèn gởi thư đến 

những bậc tai to mặt lớn các giới lần lượt thỉnh cầu bảo vệ. Trung Quốc 

Phật Giáo Hội cũng lại gởi điện xin duy trì, mặt khác tuyển chọn người 

thỏa đáng sang đấy trước để trù tính, hoạch định chuyện trùng hưng ngôi 

chùa  nhằm  bãi  bỏ  đề  nghị  trước  đây  [của  chánh  phủ],  lại  còn  dốc  sức 

đảm  nhiệm  hộ  trì  cho  chùa  mau  được  khôi  phục.  Những  vị  quan  viên, 

thân  sĩ  trong  vùng  như  ông  Lưu  Cấp  Phủ  v.v…  tận  lực  đảm  nhiệm  vai 

trò  trung  gian  và  nguyện  làm  hậu  thuẫn  giúp  cho  ngôi  chùa  được  khôi 

phục. Ấy là vì pháp đạo được hưng thịnh đều do có nhân duyên, chẳng 

do trải qua cơn sóng gió này thì ngôi chùa này sẽ gần như biến mất. 

Chỉ vì hiện thời đang nhằm thuở Mạt Pháp, căn tánh con người kém 

hèn, nếu không cậy vào sức đại thệ nguyện của Phật Di Đà để vãng sanh 

Tây Phương thì ai có thể đoạn sạch Phiền Hoặc, liễu sanh thoát tử ngay 

trong đời này? Do vậy, khôi phục lần này, [nhà chùa] sẽ chuyên tu pháp 

môn  Tịnh  Độ  và  lập  thêm  Cư  Sĩ  Lâm,  lưu  thông  xứ  (phòng  phát  hành 

kinh sách) để các nhân sĩ trong vùng đều biết đạo trọng yếu hòng thoát 

Ngũ Trược lên chín phẩm và biết quy củ tốt lành để giữ vẹn luân thường, 

trọn hết bổn phận, biết nhân quả, tu trì cẩn thận. Như thế thì do Liên Xã 

được mở mang mà tông phong chấn hưng, lễ giáo hưng khởi, vận nước 

tốt đẹp, sáng sủa, ngõ hầu xứng với ý nghĩa lập chùa đặt tên của cổ nhân, 

cũng như để an ủi một phen nhiệt tâm bảo vệ duy trì của các vị quân tử. 

Nhưng do nhà chùa không có hằng sản, Tăng không tích trữ, bèn cậy 

Bất Huệ thay mặt viết lời sớ dẫn giải hòng khẩn cầu các vị đại hộ pháp 

và các vị thiện tín phát tâm Bồ Đề, hành phương tiện sự, chở vàng, tải 

gạo,  xoay  vần  khuyên  bảo  quyên  mộ,  khiến  cho  điện  báu  thênh  thang 

sớm  có  ngày  xây  dựng  thành  công,  mãn  nguyệt  kim  dung  thường  trụ 

suốt kiếp, Tịnh tông được thịnh hành, con người đều biết đạo thoát khổ. 

Nhân quả phô tỏ rõ ràng, mọi người cùng nhau đi theo con đường mong 

trở thành thánh, sẽ thấy Phật, trời bảo vệ như mây nhóm, tốt lành, mừng 

vui đua nhau đưa đến, cửa nhà yên vui, quyến thuộc bình an, giàu, thọ, 

khỏe mạnh, bình yên, thân hiện tại được hưởng Ngũ Phước như Cơ Tử 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 66 of 393

đã luận, lan quế38 ngào ngạt, hậu duệ nhận lãnh trăm điều tốt lành như đã 

nói trong bài giáo huấn của Y Doãn, chỉ mong [ai nấy] đều phát lòng tùy 

hỷ, đều cùng được tiếng thơm  (Đầu Đông năm Quý Dậu (1933) thời Dân Quốc) 

3. Sớ quyên mộ tu bổ đại điện Hưng Giáo Thiền Tự (tức Tiểu Vân 

Lâu)  thuộc  thôn  Lâu  Giang  ngoài  cửa  phụ  của  huyện  thành  Thiệu 

Hưng 

 (viết thay cho thầy Nguyên Trạm) 

Đức  Như  Lai  điều  ngự  chúng  sanh,  tùy  cơ  thuyết  pháp.  Do  chúng 

sanh căn cơ bất nhất nên [đức Phật] nói vô lượng pháp môn, nhưng gom 

góp thống nhất lại thì chỉ có bốn pháp Luật, Giáo, Thiền, Tịnh. Luật là 

Phật thân, Giáo là Phật ngữ, Thiền là Phật tâm, Tịnh là Phật cảnh. Luật, 

Giáo, Thiền, Tịnh là chỗ quy túc của hành nhân, là pháp để rốt ráo viên 

thành Phật đạo, phổ độ hết thảy phàm - thánh vậy. Bốn pháp trọn chẳng 

khác biệt, ắt cần phải pháp nào cũng viên thông, pháp nào cũng đều trọn 

đủ thì mới có thể trên nối tiếp Phật huệ, dưới hóa độ chúng sanh. Chẳng 

qua  là  luận  theo  chú  trọng  về  phương  diện  nào  mà  kiến  lập  danh  xưng 

của bốn tông Luật, Giáo, Thiền, Tịnh đấy thôi! 

Hưng Giáo Thiền Tự được sáng lập từ đời Tấn, là đạo tràng của Luật 

và  Giáo.  Đến  đời  Đường,  Ô  Khoa  thiền  sư  trùng  hưng,  trở  thành  [đạo 

tràng chuyên tu] Thiền. Cuối đời Minh, đồ tôn của Liên Trì đại sư là Nội 

Hằng  Thuyên  Công  phục  hưng  nhà  chùa,  trở  thành  [đạo  tràng  chuyên 

tu] Tịnh. Thiện tri thức xét thời cơ mà chọn giáo pháp thích hợp, nhân 

thời thế mà chế định cách tu thích nghi, chỉ cốt sao có lợi cho muôn loài, 

chẳng chấp nhặt nơi dấu tích phô bày. Vì thế, khiến cho hết thảy chúng 

38 Lan quế: Ý nói con cháu hiển đạt. Đây là hai điển tích được ghép chung lại. Một 

người tiểu thiếp của Trịnh Văn Công thời Đông Châu nằm mộng thấy có người xưng 

là tổ tiên họ Trịnh trao cho nhánh lan, tỉnh dậy liền biết đã thọ thai; do đó, đứa con 

sinh ra được đặt tên là Lan. Về sau Trịnh Lan trở thành Trịnh Mục Công, là một ông 

vua  hiền  sáng  suốt  khiến  nước  Trịnh  tuy  nhỏ  lại  làm  bá  chủ  chư  hầu  một  thời.  Do 

vậy, người ta hay dùng điển tích “mộng lan” để chỉ người phụ nữ có thai sanh con 

quý hiển. 

Chữ  Quế  phát  xuất  từ  điển  tích  Đậu  Yên  Sơn  (tên  thật  là  Đậu  Vũ  Quân)  sống  vào 

đời Hậu Tấn thời Ngũ Đại. Ông này có năm người con trai đều đỗ đạt, đức cao trọng 

vọng, được người đời khen ngợi là Yên Sơn Đậu Thị Ngũ Long (năm con rồng họ 

Đậu đất Yên Sơn). Phùng Đạo làm thơ mừng Vũ Quân có câu:  “Linh xuân nhất châu 

 lão, đan quế ngũ chi phương”  (Linh Xuân một gốc thọ, đan quế năm cành thơm). Do 

vậy, người đời sau thường khen ngợi nhà có con cháu hiển đạt, hiền đức là  “lan quế 

 chi gia”.  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 67 of 393

sanh đều được thấm nhuần pháp ích. 

Từ đời Minh đến nay đã hơn hai trăm năm, trong khoảng thời gian 

ấy  những  bậc  cao  nhân  trụ  trì  pháp  đạo  cũng  lại  chẳng  thiếu.  Từ  cuối 

triều Thanh đến nay, pháp đạo suy vi, điện đường, liêu xá đều nghiêng 

sụp, đại điện là nơi an trụ Như Lai Pháp Thân, cũng là chốn để tứ chúng 

cầu phước [thế mà] cột kèo mục nát, rường xà xiêu vẹo, lỏng lẻo. Nếu 

chẳng lập cách tu bổ, ắt sẽ đến nỗi sụp đổ hết cả. Trạm tôi trụ trì nơi đây, 

tâm  thường  kinh  sợ,  vì  thế  đặc  biệt  giãi  tỏ  lòng  ngu  thành,  quyên  mộ 


khắp đàn tín hộ pháp, khẩn cầu các vị đều bỏ ra tịnh tài để thành tựu việc 

làm tốt đẹp này, ngõ hầu điện báu thênh thang sớm có ngày được thành 

công, mãn nguyệt kim dung thường trụ suốt kiếp. Sẽ thấy Phật, trời che 

chở  như  mây  nhóm,  tốt  lành,  mừng  vui  đua  nhau  đưa  đến,  giàu,  thọ, 

khỏe mạnh, bình yên, thân hiện tại được hưởng Ngũ Phước như Cơ Tử 

đã  luận,  tước  vị  cao  cả,  tôn  kính,  hậu  duệ  nhận  lãnh  trăm  điều  tốt  lành 

như đã nói trong bài giáo huấn của Y Doãn. Chỉ mong ai nấy đều chẳng 

tiếc nuối, cùng ghi danh thơm  (Năm Bính Dần, tức năm Dân Quốc 15 - 1926)

4. Sớ quyên mộ trai mễ (gạo cho Tăng chúng ăn) suốt năm của chùa 

Vạn Thọ núi Đạo Tràng, Hồ Châu (viết thay)

 Pháp luân muốn chuyển, phải no lòng, 

 Không gạo, Thiền sâu khó thể mong. 

 Nếu chịu bố thí giúp đạo nghiệp, 

 Phước thọ tăng trưởng quyết triền miên, 

Chùa  Vạn  Thọ  núi  Đạo  Tràng  là  đại  đạo  tràng  do  vị  cao  tăng  thời 

Ngũ Đại là thiền sư Phục Hổ Chí Phùng39 sáng lập. Thiền sư cất am tu 

hành trên đỉnh núi, một bữa ngồi yên, hào quang sáng rực bầu trời. Nhân 

sĩ bốn phương tưởng [trên núi] bị hỏa hoạn; ngày hôm sau đến xem, thấy 

39 Chí Phùng (909-985), còn có hiệu là Đại Phiến Hòa Thượng, người xứ Dư Hàng. 

Sư quán thông Tam Học, tham thấu kinh tạng, kết thảo am tu trì tại núi Đạo Tràng 

(tên cũ của núi là Vân Phong, thuộc Hồ Châu). Thảo am này về sau trở thành chùa 

Vạn Thọ. Thoạt đầu do trong núi ấy có lắm cọp, ngài Chí Phùng thường cầm chiếc 

quạt lớn (do vậy dân chúng gọi Ngài là Đại Phiến Hòa Thượng) xuống chợ xin tiền 

mua thịt nuôi hổ, hổ đâm ra thuần tính không làm hại ai nữa, nên người đời gọi Ngài 

là Phục Hổ Thiền Sư. Lúc đầu, Ngô Việt Vương đặt tên chùa là Chánh Chân Thiền 

Viện.  Tới  niên  hiệu  Gia  Thái  (1201-1204)  đời  Tống,  đổi  thành  Diệu  Giác  Tự,  đến 

năm  Nguyên  Phong  thứ  ba  đời  Tống  (1080),  vua  ban  chiếu  đổi  tên  chùa  thành  Hộ 

Thánh Vạn Thọ Thiền Tự. Thanh Thế Tổ lại đổi thành Vạn Thọ Tự. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 68 of 393

Sư thâm nhập tam-muội, biết là Sư phóng đại từ quang. Do vậy, thiện tín 

bị cảm hóa, ai nấy đều bỏ ra tịnh tài, tạo dựng chùa miếu, trở thành đại 

tùng lâm, đều nói Sư là Địa Tạng Bồ Tát hóa thân. Vì thế, lại gọi núi ấy 

là Tiểu Cửu Hoa. Từ đấy về sau, đời nào cũng có cao nhân trụ trì nơi ấy. 

Cho đến đầu đời Thanh, Hoằng Giác thiền sư từng làm chủ núi này, đức 

hạnh  được  Thanh  Thế  Tổ  (Thuận  Trị)  khâm  phục;  do  vậy  bèn  ban  cho 

nhà chùa tấm biển đề Vạn Thọ. Ấy là cầu chúc cho muôn nước đều yên, 

cùng lên cõi thọ, một người (tức nhà vua) được mừng vui, ai nấy cùng 

hưởng thái bình vậy. Từ đấy, đạo phong hưng thịnh, Vân Thủy40 đều tụ 

về, những chùa lớn các nơi chẳng đâu hơn được nơi này. 

Đến  thời  Hàm  Phong  -  Đồng  Trị,  gặp  cơn  binh  hỏa  liền  bị  suy  vi. 

May  nhờ  tiền  nhân  thảm  đạm  lo  liệu  mới  khỏi  bị  hoang  tàn.  Nạp  tăng 

tôi  tài  sức  đơn  bạc,  lạm  nhận  chức  Trụ  Trì,  tuy  muốn  an  cư  đại  chúng 

rộng  khắp  hòng  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  khóa  tụng  sáng  tối  hằng  ngày, 

ba thời niệm Phật, mỗi năm tới tháng Chạp liền mở một Phật Thất, dùng 

công đức ấy để cầu chúc vận nước tốt đẹp, hưng thịnh, nhân dân yên vui, 

chuyển  cạnh  tranh  thành  nhân  từ,  nhường  nhịn,  biến  thói  bạc  ác  thành 

thuần phong, nhưng do nhà chùa không có hằng sản, không thể kiếm ra 

lương thực. Vì thế, kính tuân theo cấm chế của đức Phật, vào làng khất 

thực, khẩn cầu các vị đại đàn-việt41 ai nấy ban cấp thóc gạo suốt năm để 

chúng Tăng thanh tịnh cư trụ tại chùa yên tâm tu đạo, mười phương Vân 

Thủy  đều  được  yên  cư.  Sẽ  thấy  Phật,  trời  che  chở  như  mây  nhóm,  tốt 

lành, mừng vui đua nhau đưa đến, giàu, thọ, khỏe mạnh, bình yên, thân 

hiện  tại  được  hưởng  Ngũ  Phước  như  Cơ  Tử  đã  luận,  tước  vị  trâm  anh, 

hậu duệ nhận lãnh trăm điều tốt lành như đã nói trong bài giáo huấn của 

Y Doãn. Chỉ mong ai nấy đều chẳng tiếc nuối, cùng kết duyên thù thắng. 

5. Sớ quyên mộ tu bổ đại điện và liêu phòng tại các viện trong Nam 

Thiên Trúc Diễn Phước Tự, Hàng Châu 

Quán Thế Âm Bồ Tát  (cho đến) trùng hưng đạo tràng Tịnh Độ hoành 

siêu   (phần  trên  đây  đã  đăng  trong  Văn  Sao  Tục  Biên).  Mùa  Hạ  năm  nay  lại 

40 Vân Thủy, gọi đủ là Vân Thủy Tăng, là những vị Tăng không có trụ xứ nhất định, 

do những vị ấy du phương hành cước hay không muốn ràng buộc bởi đàn-na, tín thí, 

nên lấy bốn phương làm nhà, thấy đạo tràng nào thích hợp liền xin nhập chúng một 

thời gian rồi lại ra đi giống như mây trôi nước chảy không nhất định nên gọi là Vân 

Thủy Tăng. 

41 Đàn-việt (Dānapati): Thí chủ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 69 of 393

được các vị cư sĩ lân cận mở mang đường hai bên và xây cửa chùa, tu 

bổ am tranh. Các cư sĩ thuộc hội Phật học cũng bằng lòng tán trợ chuyện 

xây cất đại điện. Do vậy, cậy Quang viết sớ, quyên mộ khắp các đàn tín 

để mong cho đạo tràng hơn ngàn năm của Bồ Tát lại được trùng hưng, 

ngõ hầu đạo thích hợp khắp ba căn, pháp liễu thoát ngay trong đời này sẽ 

được lưu truyền rộng rãi. Khẩn cầu mười phương quan viên cao quý, bậc 

đại thân sĩ, thương gia giàu có, hết thảy thiện tín đều cùng phát Bồ Đề 

tâm, hành phương tiện sự, mở toang bảo tạng, vun bồi ruộng phước, chở 

vàng,  tải  gạo,  xoay  vần  khuyên  bảo,  quyên  mộ  lẫn  nhau,  ngõ  hầu  điện 

báu  thênh  thang  sớm  có  ngày  xây  dựng  thành  công,  mãn  nguyệt  kim 

dung thường trụ trải kiếp, liên xã mở mang, tông phong chấn hưng, Phật 

pháp hưng thịnh, thiên hạ thái bình. Sẽ thấy Phật, trời che chở như mây 

nhóm, tốt lành, mừng vui đua nhau đưa đến, giàu, thọ, khỏe mạnh, bình 

yên,  thân  hiện  tại  được  hưởng  Ngũ  Phước  như  Cơ  Tử  đã  luận,  tước  vị 

trâm anh, hậu duệ nhận lãnh trăm điều tốt lành như đã nói trong bài giáo 

huấn của Y Doãn. Chỉ mong ai nấy đều chẳng tiếc nuối, cùng ghi danh 

thơm. 

6. Sớ quyên mộ tu bổ đại điện của Tức Lai Thiền Viện núi Phổ Đà 

 (viết thay) 

Phổ  Đà  danh  sơn  chính  là  cuộc  đất  thù  thắng  nơi  Đại  Sĩ  thị  hiện, 

Tức Lai thiền viện quả thật là ngôi chùa thanh tịnh để đàn-na tín thí gieo 

phước.  Kể  từ  khi  trước,  tổ  chúng  tôi  là  thiền  sư  Triều  Âm  triệt  ngộ  tự 

tâm,  thông  hiểu  kinh  giáo  sâu  xa,  trụ  trì  chùa  Phổ  Tế  mười  mấy  năm, 

rải mây Từ của Đại Sĩ, xiển dương tâm ấn của Tổ Sư. Vì thế, đạo truyền 

bốn  biển,  đức  cảm  chín  bệ,  nhiều  lần  được  [triều  đình]  ban  lộc,  tặng  y 

tía, trùng tu đạo tràng viên thông, càng thêm vì pháp vì người, mong vun 

bồi dòng giống pháp cho tương lai. Nhưng do trải qua năm tháng đã lâu, 

Sư chẳng kham nổi nhọc nhằn, bèn cho dựng riêng Tức Lai để làm nơi 

thoái ẩn. Do Sư được bậc tể quan ngưỡng mộ, dân chúng khâm phục, tôn 

sùng nên quy mô, chế độ của [viện Tức Lai] khá đồ sộ. 

Từ xưa đến nay đã hơn hai trăm năm, tất cả điện đường đều nghiêng 

ngửa, hư nát. Nạp tăng tôi thẹn phận hậu học, gắng sức tu bổ. Các phòng 

đã  sửa  sang  đại  lược  như  mới,  chỉ  còn  đại  điện  chưa  khởi  công.  Nếu 

chẳng xoay sở triệt để, ắt sẽ đến nỗi chẳng mấy chốc sụp đổ. Tính muốn 

tạo dựng lầu gác huyễn hóa, ắt phải cậy sức của mọi người chống đỡ. Do 

vậy,  viết  sớ  giãi  bày  tấm  lòng  ngu  thành,  quyên  mộ  khắp  đàn-na  mười 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 70 of 393

phương, khẩn cầu phát Bồ Đề tâm, hành phương tiện sự, mở toang bảo 

tạng,  vun  bồi  ruộng  phước,  ngõ  hầu  điện  báu  Đại  Hùng  sớm  có  ngày 

xây dựng thành công, mãn nguyệt kim dung thường trụ trải kiếp. Sẽ thấy 

Phật, trời che chở như mây nhóm, tốt lành, mừng vui đua nhau đưa đến, 

thân  hiện  tại  được  hưởng  Ngũ  Phước  như  Cơ  Tử  đã  luận,  tước  vị  trâm 

anh, hậu duệ nhận lãnh trăm điều tốt lành như đã nói trong bài giáo huấn 

của Y Doãn. Nếu như chẳng xót của, sẽ cùng ghi phương danh. 

VII. Bạt 

1. Lời bạt cho tấm biển ngạch Hương Quang Trang Nghiêm 

Hương thơm công đức phước huệ, ánh sáng từ bi nhiếp thọ của Như 

Lai  theo  chiều  dọc  suốt  cả  ba  đời,  theo  chiều  ngang  trọn  khắp  mười 

phương  đều  xông  chiếu  trọn  khắp.  Phàm  phu  đầy  dẫy  triền  phược  trọn 

chẳng nghe thấy, như kẻ mắt mù mũi điếc giữa trưa đi ngang rừng Chiên 

Đàn, trọn chẳng ngửi được mùi hương Chiên Đàn, chẳng thấy được ánh 

sáng mặt trời. Nếu sanh lòng chánh tín, thường niệm Phật hiệu, do được 

vạn đức hồng danh của Như Lai ngầm hun đúc, gia bị, nên nghiệp tiêu, 

trí rạng, chướng tận, phước cao, sẽ tự có thể tùy theo khả năng của chính 

mình  mà  đắc  tam-muội  nên  thấy  nghe  đôi  chút  [hương  công  đức,  ánh 

sáng từ bi của Phật], hoặc chứng Vô Sanh Nhẫn nên thấy nghe lớn lao, 

cho tới dùng sự trang nghiêm của Phật để tự trang nghiêm. Thầy Giám 

Viện là đại sư Diệu Chân mong những ai đến đây đều cùng được nhiễm 

mùi hương của Phật, cùng được hưởng quang minh của Phật, cậy tôi đề 

bốn chữ này và viết lời bạt để thưa với bậc thông sáng mai sau  (Mùa Thu 

 năm Kỷ Mão, tức năm Dân Quốc 28 - 1939) 

2. Lời bạt cho Tịnh Độ Ngũ Kinh 

Tam  Học  Giới  -  Định  -  Huệ  là  căn  bản  của  người  học  Phật  và  tu 

Tịnh nghiệp, nhưng Giới lại càng thiết yếu. Vì thế, Quán Vô Lượng Thọ 

Phật Kinh khai thị Tịnh nghiệp tam phước như sau: 

1) Một là hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm chẳng giết, 

tu Thập Thiện nghiệp. 

2) Hai là thọ trì Tam Quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi. 

3)  Ba  là  phát  Bồ  Đề  tâm,  tin  sâu  nhân  quả,  đọc  tụng  Đại  Thừa, 

khuyến tấn hành giả. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 71 of 393

Hai điều đầu phần lớn thuộc về Giới Học, điều thứ ba trọn đủ Tam 

Học. Đầy đủ ba món phước này thì Tịnh nghiệp thành tựu lớn lao, vãng 

sanh  Thượng  Phẩm.  Vì  thế,  sau  năm  kinh  Tịnh  Độ,  lại  in  kèm  thêm 

phẩm Tịnh Hạnh của kinh Hoa Nghiêm và bốn thứ giáo huấn thanh tịnh 

rạng  ngời42  (Thanh  Tịnh  Minh  Hối)  của  kinh  Lăng  Nghiêm  để  mong 

hành  giả  Tịnh  nghiệp,  đối  với  Luật  Nghi  Giới  thì  gìn  giữ  sao  cho  thân 

chẳng  phạm,  tiến  lên  mức  nữa  là  đắc  Định  Cộng  Giới,  chế  ngự  tâm 

không  khởi  [những  vọng  niệm],  tiến  vào  Đạo  Cộng  Giới  siêu  tình  ly 

niệm, đoạn Hoặc chứng Chân. Nhưng dẫu đạt được hai thứ lợi ích thật 

sự  là  Định  Cộng  Giới  và  Đạo  Cộng  Giới  thì  vẫn  phải  dè  dặt,  kinh  sợ, 

chấp trì Luật Nghi Giới để tự lợi, lợi tha, duy trì khuôn mẫu pháp đạo, 

ngõ  hầu  kẻ  giải  thoát  rỗng  tuếch43  sẽ  không  có  lý  do  lấp  liếm  rằng  họ 

42 Thanh Tịnh Minh Hối là bốn điều giáo huấn thanh tịnh trong kinh Lăng Nghiêm 

gồm “đoạn dâm, đoạn sát, đoạn thâu, đoạn vọng” (dứt dâm, dứt giết, dứt trộm, dứt 

nói  dối).  Trong  chương  ấy,  ngài  A  Nan  thưa  hỏi:   “Con  thường  nghe  đức  Như  Lai 

 nói như thế này: ‘Tự mình chưa đắc độ mà độ cho người khác trước, ấy là chỗ phát 

 tâm của Bồ Tát; tự giác đã trọn, hay giác ngộ người khác, ấy là sự độ thế của Như 

 Lai.  Con  dù    chưa  đắc  độ,  nhưng  nguyện  độ  hết  thảy  chúng  sanh  trong  đời  Mạt. 

 Bạch  Thế  Tôn!  Những  chúng  sanh  ấy  cách  Phật  ngày  càng  xa,  tà  sư  thuyết  pháp 

 như  cát  sông  Hằng,  muốn  nhiếp  cái  tâm,  nhập  Tam  Ma  Địa,  nên  làm  như  thế  nào 

 để họ an lập đạo tràng, xa lìa các ma sự, chẳng lui sụt tâm Bồ Đề?”  Sau khi khen 

ngợi câu hỏi ấy rất thiết thực, đức Phật nhấn mạnh đến vai trò căn bản, thiết yếu của 

Giới trong Tam Học rồi giảng chi tiết về bốn điều giáo huấn thanh tịnh. Chúng tôi 

xin trích dẫn chánh kinh về điều thứ nhất như sau:  “Chúng sanh trong lục đạo thuộc 

 các thế giới ấy nếu tâm chẳng dâm thì sẽ chẳng phải tiếp tục sanh tử. Ông tu tam-

 muội, vốn là vì muốn thoát khỏi trần lao, nếu dâm tâm chẳng trừ, sẽ chẳng thể xuất 

 trần được. Dẫu có lắm trí, Thiền Định hiện tiền, mà nếu như chẳng đoạn dâm, ắt sẽ 

 đọa ma đạo, thượng phẩm là ma vương, trung phẩm là ma dân, hạ phẩm là ma nữ. 

 Những loài ma ấy cũng có đồ chúng, mỗi tên tự nói ‘đã thành vô thượng đạo’. Sau 

 khi ta diệt độ, trong đời Mạt Pháp có lắm ma dân như thế ấy lừng lẫy trong cõi đời, 

 rộng  làm  chuyện  tham  dục,  giả  làm  thiện  tri  thức  khiến  cho  chúng  sanh  đọa  trong 

 hầm  ái  kiến,  lạc  nẻo  Bồ  Đề.  Ông  hãy  dạy  người  đời:  Hễ  tu  Tam  Ma  Địa  thì  trước 

 hết phải đoạn dâm tâm. Đấy gọi là điều giáo huấn thanh tịnh rạng ngời quyết định 

 thứ nhất của đức Như Lai Phật Thế Tôn. Vì vậy A Nan! Nếu kẻ tu Thiền Định chẳng 

 đoạn dâm sẽ giống như nấu cát mà mong thành cơm,  dẫu trải trăm ngàn kiếp chỉ gọi 

 là nấu cát. Vì sao vậy? Do vốn chẳng phải là cơm, nên trở  thành cát, đá vậy! Ông 

 dùng cái thân dâm dục cầu diệu quả của Phật, dẫu được diệu ngộ cũng đều là dâm 

 căn. Căn bản đã thành dâm thì luân chuyển trong tam đồ ắt chẳng ra khỏi được, có 

 nẻo nào hòng chứng Niết Bàn của Như Lai? [Do vậy], ắt phải làm cho cơ duyên của 

 dâm cũng như thân tâm đều đoạn được dâm thì mới có thể mong cầu Bồ Đề của đức 

 Phật!” 

43 Tức kẻ chỉ giải thoát xuông ngoài miệng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 72 of 393

đang tu theo Đại Thừa để rồi hoại loạn Phật pháp khiến cho chúng sanh 

bị lầm lạc, nghi ngờ!  (Giữa Xuân năm Bính Tý, tức năm Dân Quốc 25 - 1936)

3. Lời bạt cho Ma Lợi Chi Thiên Đà La Ni 

Ma  Lợi  Chi  Thiên  tuy  hiện  thân  trời,  nhưng  thật  ra  là  Bồ  Tát.  Vì 

tâm độ sanh tha thiết, lòng cứu khổ ân cần, nên nói ra chú này để làm cái 

gốc  cứu  độ.  Nếu  ai  mỗi  ngày  kiền  thành  trì  tụng  chú  này  càng  nhiều 

càng  tốt,  dẫu  gặp  những  tai  nạn  nước,  lửa,  đao  binh  v.v…  cũng  sẽ  gặp 

dữ hóa lành. Năm nay, trong cuộc biến loạn tại Trường Sa44, [dân chúng]

mắc  họa  thật  thảm.  Ông  Nhiếp  Vân  Đài  suất  lãnh  toàn  thể  gia  quyến 

thuộc các chi họ cùng trì chú này tại Thượng Hải, thế mà nhà cửa thuộc 

các  chi  họ  của  nhà  ông  Nhiếp  ở  Trường  Sa  trọn  chẳng  bị  tổn  hại,  hư 

hỏng gì. Do vậy biết rằng chú này có đại thần lực, có thể trông cậy được. 

Kính  mong  những  người  cùng  hàng  đều  cùng  phát  tâm  sửa  lỗi  hướng 

lành,  cùng  làm  chuyện  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  lợi 

người, lợi vật để cảm ứng Bồ Tát rủ lòng Từ nơi bổn địa thì sẽ được chở 

che,  gia  hộ  càng  thêm  thù  thắng.  Nếu  ai  không  biết  chữ,  chẳng  thể  ghi 

nhớ được, hãy chí thành niệm Nam Mô Ma Lợi Chi Thiên Bồ Tát hoặc 

xưng niệm Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát thì lợi ích cũng giống hệt như 

tụng chú. Ai có được chú này ắt phải đặt ở nơi sạch sẽ, chớ nên khinh 

nhờn. Nếu không, sẽ mắc tội chẳng nhỏ đấy   (Đầu Thu năm Canh Ngọ, tức 

 năm Dân Quốc 19 - 1930)

4. Lời bạt cho Tịnh Độ Pháp Hội Khóa Nghi 

Hết  thảy  pháp  môn  được  nói  trong  một  đời  đức  Như  Lai  đều  phải 

đoạn sạch Phiền Hoặc thì mới có thể liễu sanh thoát tử. Chỉ có một pháp 

44 Đây là cuộc tấn công lần thứ nhất của quân đội Quốc Dân Đảng vào căn cứ địa 

Tương Ngạc Cám (tức khu căn cứ nằm giữa ba tỉnh Hồ Nam, Hồ Bắc, Giang Tây) 

của  phe  Hồng  Quân  với  mục  đích  phá  hủy  khu  căn  cứ  này  và  tiêu  diệt  lực  lượng 

Hồng Quân đang ẩn nấp tại đó. Chiến dịch này bắt đầu từ 29 tháng Giêng năm 1930 

đến ngày 25 tháng Ba năm ấy, nhưng không thu được thắng lợi gì. Để trả đũa, phe 

Hồng Quân phát động chiến dịch đánh trả, lấy tên là Tương Ngạc Cám Tô Khu Phản 

Vi Tiễu (cuộc tiễu trừ phản kích Quốc Dân Đảng vây hãm đặc khu Sô Viết Hồ Nam, 

Hồ Bắc, Giang Tây) vào tháng Chạp năm 1930 khiến cho dân tình các tỉnh ấy càng 

thêm khốn đốn. Căn cứ địa Tương Ngạc Cám bao gồm vùng rừng núi Đông Bắc tỉnh 

Hồ Nam, Đông Nam tỉnh Hồ Bắc và một phần phía Bắc tỉnh Giang Tây. Thành phố 

Trường Sa nằm rất gần căn cứ địa của Hồng Quân nên dân chúng bị thiệt hại, thương 

vong rất lớn trong hai cuộc chiến. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 73 of 393

Niệm Phật nếu đầy đủ lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, sẽ liền có 

thể cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương. Pháp môn Niệm Phật lấy 

ba pháp Tín - Nguyện - Hạnh làm tông, tín - nguyện để dẫn đường, niệm 

Phật làm chánh tu. Có người chỉ chuyên cầu nhất tâm chẳng nhắc đến tín 

nguyện  và  kẻ  chú  trọng  khai  ngộ,  chẳng  cầu  vãng  sanh  đều  là  những 

người chẳng biết tông chỉ của pháp Niệm Phật, bỏ Phật lực để cậy vào tự 

lực,  coi  thường  Phật  trí,  khoe  khoang  trí  mình,  tự  lầm,  lầm  người  lớn 

lắm!  Tâm  niệm  Phật  ắt  cần  phải  khẩn  thiết  chí  thành  như  con  nhớ  mẹ; 

dẫu có cảnh nào khác đưa đến trọn chẳng thể làm cho cái tâm nhớ mẹ ấy 

bị  quên  mất  được!  Trong  khi  niệm  Phật  hoặc  niệm  ra  tiếng,  hoặc  niệm 

thầm,  đều  phải  lắng  tai  nghe  kỹ,  chẳng  để  cho  một  câu  một  chữ  nào 

miệng chỉ liến láu niệm qua. Cách niệm “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm 

tiếp  nối”  như  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  đã  nói  chính  là  pháp  vừa  niệm  vừa 

lắng nghe như thế đấy. Nếu có thể làm đúng như vừa nói thì chắc chắn 

sẽ  được  vãng  sanh.  Nếu  tìm  cầu  sự  khéo  léo,  chắc  chắn  sẽ  biến  thành 

vụng về to lớn, tự lầm, lầm người, gây hại há có thể nào cùng cực được! 

5. Lời bạt cho sách Sức Chung Tân Lương 

Cổ  nhân  nói:   “Sanh  tử  cũng  lớn  lao  thay!”   Chẳng  đáng  buồn  ư! 

Trộm nghĩ: Buồn xuông thì rốt cuộc có ích chi đâu? Cần biết rằng sanh 

tử là đại sự, tín nguyện niệm Phật là đại pháp. Đã biết chết là đáng buồn, 

hãy nên tu đại pháp này trước khi chưa chết thì chẳng những chết không 

đáng buồn mà còn là may mắn lớn nữa. Vì sao vậy? Do tịnh nghiệp chín 

muồi,  nương  theo  Phật  từ  lực  lập  tức  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc 

thế  giới,  được  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh  thoát  tử,  vĩnh  viễn  lìa 

khỏi các nỗi khổ, chỉ hưởng các sự vui, tu tập dần dần mãi cho đến khi 

thành Phật mới thôi. Nhưng muốn đạt được điều may mắn lớn lao ấy thì 

cần giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, 

đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành  để  bồi  đắp  nền  tảng,  lại 

còn  thật  sự  vì  sanh  tử,  phát  Bồ  Đề  tâm,  dùng  tín  nguyện  sâu    trì  danh 

hiệu  Phật  sẽ  liền  có  thể  quyết  định  đạt  được.  Đến  khi  lâm  chung,  bất 

luận tu đã lâu hay mới tu, đều cần có quyến thuộc và tịnh hữu trợ niệm 

ngõ hầu chánh niệm rạng rỡ, cảm ứng đạo giao, được Phật tiếp dẫn vãng 

sanh Tây Phương. Dẫu cho kẻ thường ngày chẳng hề niệm Phật, khi lâm 

chung thỉnh thiện hữu khai thị và trợ niệm thì cũng có thể vãng sanh. 

Do  vậy  biết  rằng  chuyện  trợ  niệm  là  khẩn  yếu  nhất!  Trong  lúc 

thường ngày, người tu Tịnh nghiệp hãy nên nói với gia quyến về lẽ lợi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 74 of 393

- hại để họ hiểu rõ không nghi, quyết chẳng đến nỗi khi lâm chung gia 

quyến sẽ do tình kiến thế tục mà phá hoại chánh niệm. [Như vậy thì] đối 

với kẻ còn lẫn người mất đều có lợi ích thật sự. Các sách Niệm Phật Sức 

Chung Tân Lương và Sức Chung Tu Tri, dụng ý lẫn lời lẽ đều châu đáo, 

quả  thật  đã  bảo  vệ  cho  hành  nhân  thành  tựu  được  đại  sự  nhân  duyên. 

Nếu  chịu  lần  lượt  lưu  thông  ngõ  hầu  hết  thảy  những  người  cùng  hàng 

đều biết tới lợi ích đó thì công đức ấy chỉ có đức Phật biết được! Nguyện 

những kẻ làm con cháu người khác trong cõi đời và những ai là cha mẹ, 

anh em, bạn bè ai nấy đều làm theo ngõ hầu người đã mất hồn siêu nơi 

cõi  tịnh,  nghiệp  trả  lại  trần  lao,  chín  phẩm  sen  nở  hoa,  được  đức  Phật 

thọ ký thành Phật ngay trong một đời, quả thật là may mắn lớn lao!  (Cuối 

 Xuân năm Dân Quốc 19 - 1930) 

6. Lời bạt cho bài giảng giải ý nghĩa Tam Dư Đức45 Đường

Ý  nghĩa  lớn  lao  của  tên  gọi  tòa  nhà  này  đã  tuyên  bày  rồi.  Nhưng 

muốn  lợi  người  thì  trước  hết  phải  đánh  đổ  những  ham  muốn  xằng  bậy 

của chính mình. Nếu lời lẽ chẳng phù hợp với việc làm còn khó thể cảm 

hóa vợ con, huống là xóm giềng ư? Nếu có thể chân thành không dối trá 

thì dẫu là dị loại vẫn còn có thể cảm ứng được, huống hồ con người là 

kẻ  cùng  loài  ư?  Vì  vậy,  hết  thảy  pháp  đều  lấy  thân  làm  gốc,  nên  nói: 

 “Thân chẳng hành đạo thì vợ con sẽ chẳng hành đạo. Nếu kẻ nào chẳng 

 giữ đạo thì sẽ chẳng thể làm cho vợ con giữ đạo được” . Muốn tán trợ sự 

sanh  thành  trưởng  dưỡng  của  trời  đất,  muốn  tỏa  rạng  đức  ngấm  ngầm 

của tổ tông, muốn lập khuôn mẫu tốt đẹp cho con cháu, mà chính mình 

chẳng chú trọng tận tụy thực hiện thì sẽ như kẻ nghèo không có rẻo đất 

nào  để  cắm  dùi  lại  xằng  bậy  mong  phú  quý  trùm  lấp  cõi  đời,  chỉ  trở 

thành si tâm vọng tưởng, trọn chẳng thể trở thành sự thực được! Hãy răn 

dè nhé! 

Tòa nhà được đặt tên dù ba chữ hay bốn chữ đều có ý nghĩa, cho nên 

không nhất định, chớ nên thay đổi. Ở phương Nam có một cụ già thanh 

45 Tam Dư vốn là một điển cố xuất phát từ câu nói của Đổng Ngộ thời Tam Quốc 

diễn  tả  chuyện  khéo  dùng  thời  gian  dư  thừa  để  học  hành,  tức:   “Đông  giả,  tuế  chi 

 dư; dạ giả, nhật chi dư; âm vũ giả, tình chi dư dã”  (Mùa Đông là thời gian thừa của 

một năm; ban đêm là thời gian thừa của một ngày. Lúc mưa dầm tối tăm là thời gian 

thừa của lúc quang tạnh). Ông Ninh Đức Tấn dùng chữ Tam Dư đặt tên cho nhà học 

để khích lệ con cháu quý tiếc thời gian, chăm chỉ học hành, nhưng Tổ Ấn Quang đã 

thêm vào chữ Đức với ý nghĩa khuyên răn con cháu ông Ninh không chỉ lo học hành 

mà còn vun bồi điều lành để hòng đạt được ba đức của Phật tánh là Pháp Thân, Giải 

Thoát và Bát Nhã. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 75 of 393

nhàn sửa chữa đình đường, khi gác đòn dông có mười tám con hạc trắng 

bay  đến,  liền  đặt  tên  cho  tòa  nhà  ấy  là  Thập  Bát  Hạc  Lai,  bởi  phỏng 

đoán rằng đấy chính là điềm [trong số con cháu sau này] sẽ có mười tám 

vị Hàn Lâm vậy! 

VIII. Những bài viết khác 

1.  Những  căn  cứ  để  làm  cho  hết  thảy  mọi  người  niệm  Phật  được 

vãng sanh hay không vãng sanh 

Hết  thảy  các  pháp  môn  do  đức  Như  Lai  đã  nói  trong  một  đời  Ngài 

đều  nhằm  dạy  chúng  sanh  tu  Giới  -  Định  -  Huệ,  đoạn  tham  -  sân  -  si, 

hiểu rõ sanh tử huyễn vọng, chứng tâm tánh chân thường. Nhưng chúng 

sanh căn tánh có lợi - độn, Hoặc (phiền não) có dày - mỏng. Kẻ căn tánh 

nhạy bén, Phiền Hoặc mỏng nhẹ thì sẽ có thể liễu sanh tử ngay trong đời 

này hay trong hai, ba, bốn, năm đời sẽ liễu sanh tử. Kẻ căn độn, Phiền 

Hoặc dầy thì mười, trăm, ngàn, vạn đời, hay mười, trăm, ngàn, vạn kiếp 

vẫn  chẳng  thể  liễu  được!  Đấy  là  luận  trên  sự  tu  trì  theo  giáo  lý  thông 

thường, cậy vào sức tu Giới - Định - Huệ của chính mình để đoạn sạch 

tham - sân - si phiền hoặc, khó khăn cũng dường như lên trời! Mặc cho 

anh kiến địa cao siêu, công phu sâu đậm, công đức to tát, trí huệ lớn lao; 

nếu  Kiến  Tư  Hoặc  trong  tam  giới  chưa  hết,  quyết  chẳng  thể  vượt  ra 

ngoài tam giới để liễu sanh tử được! 

Chỉ có pháp môn Niệm Phật là hoàn toàn cậy vào nguyện lực đại từ 

bi của A Di Đà Phật. Nếu đầy đủ lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, 

chí thành khẩn thiết niệm danh hiệu Phật cầu sanh Tây Phương, bất luận 

lợi  căn  hay  độn  căn,  Phiền  Hoặc  dầy  hay  mỏng  đều  có  thể  ngay  trong 

đời  này  vào  lúc  lâm  chung  được  nương  theo  Phật  từ  lực  đích  thân  rủ 

lòng tiếp dẫn mà vãng sanh Tây Phương. Đã được vãng sanh rồi, Kiến 

Tư phiền não chẳng đoạn mà tự đoạn, bởi cảnh duyên trong Tây Phương 

Cực Lạc thế giới thù thắng, mỗi mỗi đều có thể tăng trưởng công đức, trí 

huệ của con người, trọn chẳng khiến cho con người dấy lên tham - sân 

- si. Đấy chính là pháp môn đặc biệt trong cả một đời giáo hóa của đức 

Như Lai, chẳng thể dùng những giáo lý theo đường lối thông thường để 

luận định pháp môn Tịnh Độ được! 

Trong  cõi  đời  có  những  kẻ  thông  hiểu  Tông  -  Giáo  sâu  xa,  nhưng 

chẳng tin vào pháp môn Tịnh Độ, ấy là vì đã dùng giáo lý theo đường lối 

thông thường để luận định pháp môn đặc biệt. Nếu họ biết đây là pháp 

môn đặc biệt thì sẽ tự hành, dạy người, nào dám chống trái! Bà Lưu Thị 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 76 of 393

-  thím  của  ông  Trương  Phước  Tuyền  -  bẩm  tánh  tinh  thuần,  đã  có  túc 

căn,  đến  khi  mắc  bệnh  bèn  tin  theo  lời  của  Phước  Tuyền,  Tông  Tịnh 

v.v…  mà  niệm  Phật,  lại  còn  được  người  nhà  trợ  niệm,  vì  thế  qua  đời 

thật tốt lành. Những tướng tốt đẹp như: Vẻ mặt trở nên đẹp đẽ hơn lúc 

sống, sau mười bốn tiếng đồng hồ toàn thân đã lạnh, đảnh đầu vẫn còn 

ấm, chân tay, mình mẩy mềm mại, ruồi nhặng chẳng bu tới v.v…. Căn 

cứ theo bài kệ kiểm nghiệm tình trạng lúc lâm chung trong kinh Đại Tập 

thì: 

 Đảnh thánh, nhãn thiên sanh, 

 Nhân tâm, ngạ quỷ phúc, 

 Súc sanh tất cái ly, 

 Địa ngục cước bản xuất. 

(Đảnh: thánh, mắt: sanh thiên, 

Tim: người, ngạ quỷ: bụng, 

Súc sanh: đầu gối lìa, 

Địa ngục: bàn chân thoát)46

Bởi  lẽ  con  người  sắp  chết,  hơi  nóng  từ  dưới  dồn  lên  trên  thì  siêu 

sanh; từ trên dồn xuống dưới sẽ đọa lạc. Nếu toàn thân đã lạnh, chỉ còn 

đỉnh đầu ấm, ắt sanh về Tây Phương, vào trong thánh đạo. Mắt và trán 

nóng là sanh trong đường trời. Ngực nóng là sanh trong nhân đạo. Bụng 

còn  ấm  là  sanh  trong  ngạ  quỷ  đạo,  đầu  gối  ấm  là  sanh  trong  súc  sanh 

đạo, bàn chân ấm là sanh trong địa ngục đạo. 

Người  niệm  Phật  nếu  nhất  tâm  niệm  Phật,  chẳng  nghĩ  đến  gia 

nghiệp,  con  cái  trong  thế  gian,  quyết  định  sẽ  được  Phật  từ  lực  tiếp  dẫn 

vãng  sanh.  Bất  luận  tu  trì  đã  lâu  hay  mới  tu,  thậm  chí  kẻ  tới  lúc  lâm 

chung mới được bạn lành khai thị liền nhất tâm niệm Phật dẫu chỉ niệm 

được  mười  tiếng  liền  mạng  chung  thì  cũng  được  vãng  sanh.  Bởi  lẽ, 

trong  bốn  mươi  tám  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật,  nguyện  thứ  mười  tám 

là : “Nếu có chúng sanh nghe danh hiệu ta chí tâm tin ưa, cầu sanh về 

 nước ta, thậm chí mười niệm, nếu chẳng được sanh, ta không giữ ngôi 

 Chánh Giác” . Do nhân duyên ấy, kẻ thường ngày chẳng hề niệm Phật, 

lâm chung được bạn lành khai thị, mọi người trợ niệm, cũng có thể vãng 

sanh. 

46 Tuy kinh dạy như vậy, tổ Ấn Quang nói riêng và chư vị tổ sư đại đức truyền thừa 

Tịnh tông đều răn nhắc không nên đụng chạm thăm dò hơi nóng nơi người vừa chết 

trong vòng 8-12 tiếng đồng hồ kể từ khi người ấy sắp chết. Đã tắt hơi rồi, vẫn chớ 

nên thăm dò hơi nóng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 77 of 393

Người  thường  niệm  Phật  nếu  lúc  lâm  chung  bị  quyến  thuộc  vô  tri 

tắm  rửa,  thay  quần  áo  sẵn  và  hỏi  han  mọi  chuyện,  cũng  như  khóc  lóc 

v.v… Do những nhân duyên ấy phá hoại chánh niệm liền khó được vãng 

sanh.  Vì  thế,  người  niệm  Phật  lúc  thường  ngày  ắt  phải  bảo  ban  quyến 

thuộc trong nhà đều niệm thì khi chính mình lâm chung bọn họ đều biết 

trợ niệm. Lại do thường nói lợi ích của trợ niệm khi lâm chung và những 

họa hại do khóc lóc, bày vẽ mù quáng, họ sẽ chẳng đến nỗi vì lòng hiếu 

mà khiến cho người thân vẫn phải hứng chịu nỗi khổ sanh tử lớn lao, sẽ 

ngay trong đời này hưởng lợi ích lớn lao vãng sanh Tây Phương. 

2.  Biện  định  nhằm  giải  trừ  mối  nghi  về  chuyện  vãng  sanh  Tây 

Phương của ông Trương Huệ Bính 

Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều sẽ thành Phật, nhưng do 

chưa  ngộ,  mê  muội  chẳng  biết,  khởi  tham  -  sân  -  si,  tạo  giết  -  trộm  - 

dâm, trầm luân trong biển khổ sanh tử từ kiếp này sang kiếp khác chẳng 

thể  thoát  ra,  đáng  thương  xót  quá  đỗi!  Trương  Huệ  Bính  vốn  có  thiện 

căn  từ  đời  trước,  tiếc  rằng  sống  ở  nơi  không  có  Phật  pháp,  đến  khi  đi 

học,  dần  dần  nhiễm  phải  học  thuyết  của  Châu  -  Trình  -  Hàn  -  Âu   (sức 

 báng  Phật  của  Châu  -  Trình  còn  lớn  hơn  Hàn  -  Âu  nữa)  khiến  cho  lý  tự  tánh 

trong tâm càng bị vùi lấp, không cách nào hiển hiện được! 

May  mắn  là  ông  Trương  trải  đời  đã  lâu,  thường  gặp  cảnh  tai  họa, 

loạn  lạc,  chẳng  tránh  khỏi  thường  ôm  lòng  chán  ngán.  Khéo  sao  gặp 

được  Thường  Huệ  Dương  đem  pháp  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương 

khuyên  nhủ,  bèn  như  mạ  gặp  hạn  đã  lâu  chợt  gặp  trận  mưa  dầm  ngọt 

ngào,  liền  bừng  bừng  tăng  trưởng,  thế  khôn  ngăn  được!  Tuy  chưa  hiểu 

Phật  pháp  thật  rõ  ràng  nhưng  đã  thấy  rành  mạch,  sâu  xa  cái  tâm  cong 

vẹo của bọn Trình - Châu - Hàn - Âu; đâm ra tín tâm do đấy càng tăng 

thêm.  Từ  khi  được  nghe  pháp  môn  Tịnh  Độ  trở  đi,  giữ  chặt  thời  khắc, 

chưa đầy hai năm liền được chánh niệm vãng sanh, cũng đáng gọi là bậc 

trượng phu dũng mãnh! Đến khi lâm chung, ông ta bị trúng phong không 

nói  được;  ấy  chính  là  vì  ác  nghiệp  trong  đời  trước  đáng  lẽ  phải  hứng 

chịu trong đời kế tiếp sau khi đã chết đi, nhưng do công đức tu trì trong 

đời này mà chuyển báo nặng trong đời sau thành báo nhẹ trong đời này 

nhằm giải quyết cho xong! 

Chết  rồi  vẻ  mặt  tươi  tắn,  xác  thân  mềm  mại,  mặt  lộ  vẻ  mỉm  cười, 

đỉnh đầu nóng rực tay [của người sờ vào]. Những cảnh tượng ấy đều là 

tướng lành vãng sanh, nhưng vẻ mặt tươi sáng, thân xác mềm mại, mặt 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 78 of 393

lộ vẻ mỉm cười thì người sanh lên cõi trời cũng có thể đạt được như vậy. 

Chỉ có chuyện đỉnh đầu còn nóng thì người sanh lên cõi trời không hề có 

chuyện này! Trong kinh có bài kệ nói về chứng cứ sanh vào các nẻo sau 

khi mất như sau: 

 Đảnh thánh, nhãn thiên sanh, 

 Nhân tâm, ngạ quỷ phúc, 

 Súc sanh tất cái ly, 

 Địa ngục cước bản xuất. 

Bởi  lẽ  con  người  chết  đi,  hơi  nóng  từ  dưới  dồn  lên  trên  thì  siêu 

thăng, từ trên dồn xuống dưới thì đọa lạc. Nếu toàn thân đều lạnh, đỉnh 

đầu vẫn ấm thì siêu phàm nhập thánh. Sanh về Tây Phương là siêu phàm 

nhập  thánh  tối  thắng,  cho  nên  nói  là  “đảnh  thánh”.  Nếu  hơi  nóng  đọng 

nơi  trán  và  mắt  là  sanh  trong  đường  trời.  Ngực  vẫn  nóng  là  sanh  trong 

nhân đạo. Bụng còn ấm là sanh trong ngạ quỷ đạo, đầu gối ấm là sanh 

trong  súc  sanh  đạo,  bàn  chân  ấm  là  sanh  trong  địa  ngục  đạo.  Do  toàn 

thân đã lạnh, chỉ còn có chỗ ấy là ấm để làm chuẩn. Nhưng người niệm 

Phật, nếu bình thường có lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, lâm chung 

lại  được  quyến  thuộc  tốt  lành  trợ  niệm,  chẳng  bị  phá  hoại  bởi  quyến 

thuộc  xấu  hèn  tắm  rửa,  thay  quần  áo  sẵn,  khóc  lóc,  hỏi  chuyện,  mù 

quáng  an  ủi  v.v…  thì  chắc  chắn  sẽ  có  thể  vãng  sanh.  Khi  lâm  chung, 

Huệ Bính bị cấm khẩu, chắc sẽ có kẻ do vậy bèn hoài nghi. Chuyện đỉnh 

đầu còn ấm là một chứng cứ; huống chi lại có những chuyện như vẻ mặt 

tươi tắn v.v… ư? 

Năm  trước,  ông  Trịnh  Huệ  Hồng  ở  huyện  Bảo  Sơn,  tỉnh  Vân  Nam 

chết,  bà  mẹ  do  lòng  quá  thương  con  bèn  uống  thuốc  độc  rồi  ngồi  ngay 

ngắn niệm Phật qua đời, trọn chẳng có dáng vẻ đau khổ. Địa phương ấy 

từ trước đến nay chẳng biết Phật pháp, cha [Huệ Hồng] tên Bá Thuần là 

một vị túc nho, chẳng thích ra làm quan, thoạt đầu nghiên cứu kinh Dịch 

mấy năm, rồi nghiên cứu kinh điển của bọn luyện đan, cuối cùng tham 

Thiền tông. Huệ Hồng buôn bán ở Chiêu Thông (thuộc Vân Nam), gởi 

thư  xin  quy  y  [với  Quang],  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  nhiều  phen  khuyên 

cha tu Tịnh nghiệp, thỉnh nhiều kinh sách Tịnh Độ xin cha hãy đọc. Do 

vậy  Bá  Thuần  sanh  lòng  tin,  tự  hành,  dạy  người,  soạn  cuốn  Niệm  Phật 

Khẩn Từ để cầu khẩn người khác niệm Phật. Năm Dân Quốc 22 (1933), 

Huệ Hồng thôi buôn bán, trở về nhà. Mùa Xuân năm sau qua đời, cũng 

không  có  tướng  lành  chi  cho  lắm!  Nhưng  bà  mẹ  uống  thuốc  độc  vãng 

sanh so với những người chết tốt lành bình thường chẳng hề kém cạnh 

gì! Do vậy, người trong một vùng đều cảm động. Bá Thuần là một người 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 79 of 393

văn lẫn hạnh đều khá, đứng ra đề xướng, lại nhờ chuyện lạ của vợ con, 

dẫu  kẻ  tà  kiến  cố  chấp  trọn  chẳng  có  lòng  tin  tưởng  cũng  chẳng  thể 

không bị cảm động! 

Bọn Tống Nho đọc kinh Phật, bèn dùng những nghĩa mầu nhiệm ấy 

để xưng hùng, ngược ngạo bài xích Phật, vì sợ người đời sau biết “diệu 

nghĩa”  [do  bọn  Tống  Nho  khoác  lác  “chính  mình  đã  tự  tìm  ra”  ấy]  do 

đâu mà có, đến nỗi những kẻ học Nho đời sau chẳng dám nhắc đến nhân 

quả,  luân  hồi.  Vì  thế,  thiện  không  có  gì  để  khuyên,  ác  không  có  gì  để 

trừng phạt. May mắn là gần đây người tu Tịnh nghiệp đông đảo, vẫn còn 

có thể đẩy lùi con sóng cuồng loạn đôi chút. Nếu không, đạo làm người 

chắc sẽ gần như bị diệt mất! Nay do Huệ Bính khiến cho một vùng biết 

được tướng trạng vãng sanh Tây Phương, ắt sẽ khiến cho những kẻ nối 

tiếp ông ta vãng sanh về lâu về dài càng đông đảo vậy. Do vậy, tôi viết 

những điều này nhằm làm nêu sáng tỏ ý nghĩa thật sự; xin ai nấy hãy tự 

gắng lên! 

3. Thông cáo tạ tuyệt trao đổi thư từ 

Ấn Quang là một ông Tăng tầm thường, chẳng có hiểu biết gì; mười 

mấy năm qua thường có những người tưởng lầm Quang là thiện tri thức, 

thừa dịp bưu chánh thuận tiện, nườm nượp gởi thư tới. Quang chẳng tự 

lượng,  hễ  thư  gởi  đến  liền  trả  lời.  Mùa  Đông  năm  ngoái,  do  ban  đêm 

giảo chánh sách dưới ánh đèn điện, mắt bị tổn thương nặng. Từ đấy, hễ 

ai  gởi  thư  đến  đều  nhắc  nhở  sau  này  đừng  gởi  thư  tới  nữa,  nhưng  vẫn 

không  có  hiệu  quả  gì!  Đến  nay,  số  người  gởi  thư  tới  so  với  trước  kia 

chưa  hề  giảm!  Cho  nên  nay  tôi  bất  đắc  dĩ  đăng  thông  cáo  trên  hai  báo 

Tân Thân và Phật Học Bán Nguyệt San để mong ai nấy đều biết: Nếu từ 

nay  vẫn  gởi  thư  tới,  quyết  chẳng  bóc  ra,  cũng  chẳng  phúc  đáp.  Nếu  có 

chuyện gì quan trọng gởi tới bằng thư bảo đảm, tôi sẽ để nguyên thư gởi 

trả lại. Thư thông thường sẽ quăng vào giỏ đựng giấy vụn để mong tịnh 

tâm, dưỡng mắt, hòng giữ được sức nhìn để còn thấy được ánh sáng mặt 

trời. 

Nếu vẫn lầm lạc coi Quang là tri thức, xin hãy trực tiếp hướng đến 

Phật Học Thư Cục ở Thượng Hải hoặc Hoằng Hóa Xã thuộc chùa Báo 

Quốc ở Tô Châu để thỉnh Ấn Quang Văn Sao, Ấn Quang Gia Ngôn Lục 

về đọc, sẽ đạt được lợi ích thật sự gấp trăm lần so với gởi thư đến. Tiến 

hơn nữa là đọc Tịnh Độ Ngũ Kinh và các trước thuật về Tịnh Độ của cổ 

đức thì chắc chắn sẽ có thể đem nhân địa tâm khế hợp với quả địa giác 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 80 of 393

vậy  (Ngày mồng Một tháng Hai năm Dân Quốc 24 - 1935) 

4. Thông cáo khuyên khắp đồng bào toàn cầu cùng niệm thánh hiệu 

Quán Âm

Quán Thế Âm Bồ Tát từ vô lượng kiếp trước thành Phật đã lâu, hiệu 

là Chánh Pháp Minh, nhưng bi tâm vô tận, từ thệ khôn cùng. Do vậy, lại 

hiện  thân  Bồ  Tát  và  những  thân  trời,  người,  phàm,  thánh  v.v…  trong 

mười phương thế giới để thí vô úy (ban phát sự không sợ hãi) nhằm rủ 

lòng cứu vớt. Phẩm Phổ Môn nói:  “Nên dùng thân nào để độ được, liền 

 hiện thân ấy để thuyết pháp”.  Chẳng những hiện thân hữu tình, mà ngay 

cả núi, sông, thuyền, bè, cầu bến, đường sá, dược thảo, cây cối, lầu đài, 

điện, gác cũng tùy cơ ứng hiện. Nói chung là Bồ Tát chú trọng lìa khổ 

ban vui, chuyển nguy thành an. Phàm ai gặp đao binh, nước, lửa, bệnh 

ngặt,  thú  dữ,  oán  gia  đối  đầu,  ác  quỷ,  rắn  độc,  đủ  mọi  nỗi  nguy  hiểm, 

nếu  chí  thành  xưng  niệm  Nam  Mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  liền  có  thể 

được Bồ Tát gia bị, chuyển nguy thành an. 

Hiện  tại,  sát  kiếp  tràn  ngập,  toàn  cầu  đều  không  có  chỗ  nào  là  yên 

vui  cả,  mà  cũng  chẳng  ai  được  yên  vui.  Nguyện  đồng  bào  trong  ngoài 

nước  cùng  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm,  cùng  lấy  tâm  cứu  khổ  cứu  nạn 

của  Quán  Âm  làm  tâm  mình,  cùng  lấy  sự  nghiệp  lợi  người  lợi  vật  của 

Quán Âm làm sự nghiệp của mình thì ý niệm ta - người đều không còn, 

chuyện  đấu  tranh  tự  dứt,  tự  có  thể  cùng  hưởng  thái  bình,  cùng  vui  lẽ 

thường. Dẫu cho định nghiệp khó chuyển, bị táng thân mất mạng, vẫn có 

thể nương cậy sức Bồ Tát để vãng sanh Tây Phương thì kẻ do túc nghiệp 

bị mất mạng cũng sẽ được nhờ Phật lực thoát khỏi biển khổ. Các đồng 

bào trong ngoài nước của tôi xin hãy cùng xét cho tấm lòng ngu thành 

này!  (Năm Dân Quốc 26 - 1937) 

IX. Vấn đáp 

1. Đáp lời hỏi của sư Thiện Huân  (lược bỏ câu hỏi) 

1)  Ngoại  đạo  giữ  phương  cách  bí  mật  là  vì  sợ  người  khác  biết  rõ 

pháp  của  chúng  nên  không  cho  người  khác  niệm  Phật  ra  tiếng.  Trong 

Phật  pháp,  không  có  thuyết  bí  mật  nào!  Niệm  Phật  hãy  tùy  theo  khí 

phận,  sức  lực  của  mỗi  người  lớn  hay  nhỏ  mà  niệm  lớn  tiếng  hay  niệm 

nhỏ tiếng. Niệm ra tiếng lâu dài sẽ bị tổn khí; vì thế, lại cần phải tĩnh tọa 

niệm thầm. Bất luận niệm lớn tiếng, niệm nhỏ tiếng hay niệm thầm, nói 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 81 of 393

chung  là  chính  mình  phải  nghe  tiếng  niệm  Phật  của  chính  mình.  Niệm 

thầm  cũng  vẫn  có  tiếng,  vì  thế  cũng  cần  phải  nghe.  Nếu  thường  nghe, 

tâm tự quy nhất. Đấy chính là cách niệm Phật hay nhất. 

2) Trừ Phật pháp ra, tất cả các môn đều là tà giáo, chứ nào phải chỉ 

có  Thanh  Tịnh  Môn47?  Các  loại  tà  giáo  đều  lấy  luyện  đan  vận  khí  làm 

chánh đạo, nhưng họ lấy niệm Phật, niệm kinh, khuyến thiện để làm căn 

cứ dẫn dụ người khác vào đạo của họ. 

3) Đồng Thiện Xã cũng là ngoại đạo. Ở đây nói  “đừng học theo Tế 

 Công”  48 chỉ là nói về kẻ ngoại đạo, chớ nên nhất loạt bao gồm hết. 

4) Cầu cơ cũng không phải là chánh pháp, phần nhiều là do linh quỷ 

giả mạo. Đối với chuyện Tăng, ni uống rượu, ăn thịt thì [bọn họ] chính 

là chủng tử địa ngục còn chưa thể cứu được chính mình. Cớ sao lại viện 

vào hành vi của bọn chúng để chỉ trích Phật giáo vậy? 

5)  Ngũ  Huân  (Ngũ  Tân)  thì  nước  ta  chỉ  có  bốn  thứ,  tức  hành,  hẹ, 

kiệu,  tỏi.  Kiệu  chính  là  Tiểu  Toán49,  ở  Tây  Vực  có  Hưng  Cừ,  nước  ta 

không có loại ấy. Có kẻ cho Nguyên Tuy (Cilantro, ngò Tây) là một loại 

47  Thanh  Tịnh  Môn  còn  gọi  là  Văn  Hương  Giáo,  Hữu  Đại  Thừa  Giáo,  Đông  Đại 

Thừa Giáo, Đại Thừa Hoằng Thông Giáo, Hoằng Phong Giáo, Thiện Hữu hội, Thanh 

Trà  Môn,  Thâu  Duyên  Môn,  Nhất  Chú  Hương,  Viên  Đốn  Môn  Hưng  Long  Phái, 

Thái Thượng Cổ Phật Môn v.v… vốn là một chi phái của Bạch Liên Giáo, do một gã 

thợ làm nghề thuộc da tên Vương Sâm (1542-1619), đạo hiệu Thạch Tự Nhiên, sáng 

lập vào thời Vạn Lịch đời Minh. Họ Vương tuyên bố do cứu hồ tiên (chồn tinh), hắn 

liền học được dị hương thuật, tự xưng là Thiên Chân Cổ Phật Chuyển Thế, đặt pháp 

hiệu là Pháp Vương Thạch Phật, gọi giáo pháp của mình là Văn Hương Giáo (hoặc 

Bát Quái Giáo), còn gọi là Đông Đại Thừa Giáo để phân biệt với Tây Đại Thừa Giáo 

của  chùa  Bảo  Minh  thuộc  pháp  hệ  “chánh  thống”  của  Bạch  Liên  Giáo.  Họ  Vương 

biên soạn (hoặc nhờ người khác biên soạn rồi đội tên mình là tác giả) các bộ tà kinh 

như Lão Cửu Liên, Tục Cửu Liên, Cổ Phật Thiên Chân Khảo Chứng Long Hoa Bảo 

Kinh, Phật Xá, Tam Giáo Chỉ Nam. Giáo phái này pha trộn phương pháp tu tiên của 

Đạo  Gia  với  bùa  chú,  đồng  cốt,  cầu  cơ  v.v…  vay  mượn  những  danh  từ  nhà  Phật, 

xuyên tạc giáo nghĩa nhà Phật để biện minh cho giáo thuyết của chúng. Đạo này có 

rất đông tín đồ tại các vùng Sơn Đông, Tứ Xuyên, Hà Bắc, Sơn Tây, Hà Nam v.v.. 

Năm  Vạn  Lịch  41  (1614),  Vương  Sâm  bị  bắt,  rồi  chết  trong  tù  vào  năm  1619.  Về 

sau, con trai hắn là Vương Hảo Hiền phát động khởi nghĩa lật đổ nhà Minh thất bại, 

bị truy nã ráo riết nên giáo phái này mới đổi thành đủ mọi tên như đã kể trên để dễ 

hoạt động. 

48 Do Tế Công thị hiện những nghịch hạch (ăn thịt chó, uống rượu, say sưa, ngủ li bì 

v.v…) nhằm thị hiện thần thông hóa độ những kẻ hữu duyên, bọn ngoại đạo ăn thịt, 

uống rượu, say sưa, trác táng cũng viện cớ là “học theo hạnh của Tế Công” nên Tổ 

Ấn Quang mới quở như thế. 

49 Tiểu Toán là tên gọi khác của Giới (Kiệu). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 82 of 393

trong Ngũ Tân, đấy chính là [tà thuyết] do ngoại đạo lập ra. 

6)  Tam  Yếm50  là  Thiên  Yếm,  Địa  Yếm,  Thủy  Yếm.  Thiên  Yếm 

chính là chim nhạn. Do chim nhạn có tình nghĩa vợ chồng cho nên chẳng 

được ăn, đấy chính là thuyết của Đạo gia. Trong Phật pháp, hết thảy các 

thứ thịt đều chẳng được ăn; sao lại chỉ có ba thứ ấy? Bọn họ bảo: “Người 

già  là  Bạch  Yếm,  cớ  sao  lại  thỉnh  Tăng  để  hệ  niệm51  cho  người  chết?” 

Nói nhăng, nói càn, há nên nghe theo! 

7) Niệm Phật nhớ số là để ngừa giải đãi. Nếu không có tâm giải đãi 

thì không nhớ số cũng được. Để nhớ số cũng có thể không dùng tới tràng 

hạt. Lúc thoạt đầu nên dùng tràng hạt để niệm [Phật] một tiếng đồng hồ, 

sau  đó  niệm  nhanh  hay  chậm  đều  giống  như  vậy.  Niệm  một  khắc,  nửa 

tiếng,  hay  một  tiếng  đều  có  thể  biết  được  số  câu  niệm  Phật.  Hơn  nữa, 

cách niệm Phật nhớ số trong Văn Sao là cách nhiếp tâm hiệu quả nhất, 

hãy đọc sẽ tự biết. 

8) Nếu có tượng Phật, hãy nên hướng về Phật lễ bái. Không có tượng 

Phật  thì  lễ  bái  thầm  trong  tâm,  hoặc  hướng  về  phương  Tây  lễ  bái.  Có 

hương,  đèn  cố  nhiên  là  tốt,  nhưng  không  có  cũng  chẳng  sao!  Tùy  theo 

khả năng của từng người mà làm, há nên chấp hẹp hòi nơi pháp ư? 

9)  Kinh  Kim  Cang  giảng  về  pháp  môn  tâm  địa,  nên  nói:   “Phàm 

 hữu  sở  tướng,  giai  thị  hư  vọng” (Phàm  những  gì  có  hình  tướng  đều  là 

hư  vọng).  Ông  chẳng  biết  đọc  những  câu  thuộc  phần  trước  hai  câu  ấy 

trong kinh văn, chỉ dựa vào hai câu này để rồi nghi ngờ phép niệm Phật 

vãng sanh Tây Phương, chẳng biết có hữu tướng tam-muội và vô tướng 

50 Tam Yếm có nghĩa là ba thứ thịt phải kiêng ăn do Đạo Giáo đặt ra, gọi là Thiên 

Yếm,  Địa  Yếm  và  Thủy  Yếm,  tức  thịt  của  ba  thứ:  Chim  Nhạn  (Thiên  Yếm),  Chó 

(Địa Yếm) và Rùa Đen (Thủy Yếm). 

51 Hệ niệm (xin chú ý ở đây Tổ dùng chữ “hệ niệm”) có nghĩa là chuyên niệm, chú 

tâm  niệm  một  đức  Phật,  chuyên  ròng  niệm  Phật,  không  xen  tạp,  không  gián  đoạn, 

khiến  cho  người  sắp  mất  luôn  hướng  lòng  về  A  Di  Đà  Phật.  Gọi  là  “hệ  niệm”  để 

phân  biệt  với  lối  trợ  niệm  thông  thường  vẫn  được  áp  dụng  tại  nhiều  nơi,  kể  cả  ở 

Việt Nam: Chư tăng ni hay Phật tử nhóm họp, khai kinh sám hối ngày đầu, ngày kế 

tụng Phổ Môn để cầu cho người sắp mất được khỏe lại, ngày sau cùng tụng Di Đà 

để người sắp mất ra đi. Nếu vẫn chưa mất thì sẽ chuyển sang tụng kinh Kim Cang, 

kinh  Dược  Sư,  hoặc  kinh  Địa  Tạng  v.v…  Nói  chung  là  chú  trọng  tụng  kinh  nhằm 

giúp cho người chết giảm bớt nghiệp chướng, ra đi nhẹ nhàng, chứ không chú trọng 

hướng dẫn cho người ấy biết tới pháp môn Tịnh Độ, phát tâm cầu được vãng sanh! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 83 of 393

tam-muội.  Phàm  rất  nhiều  kinh  thuộc  Bát  Nhã  Bộ52  cũng  như  những 

điều  được  nói  trong  Thiền  tông  đều  là  dựa  theo  vô  tướng  tam-muội  để 

giảng rõ. Phàm các kinh Đại Thừa giảng cặn kẽ về nhân tu nhân chứng 

quả  và  khai  thị  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  thì  đều  dựa  theo  hữu 

tướng tam-muội để giảng rõ. Ông hoàn toàn chẳng biết đạo lý thế gian, 

huống hồ đạo lý xuất thế gian; nhưng vẫn tự cho rằng mình thông minh, 

bàn luận Phật pháp bừa bãi! Muốn chẳng chuốc lấy ác quả, há có được 

chăng?  Ông  đã  có  Tịnh  Độ  Thập  Yếu   (sách  này  rất  sâu),  Gia  Ngôn  Lục 

 (sách này rất nên đọc kỹ càng), sao chẳng đọc kỹ mà cứ một mực coi những 

lời lẽ vô tri vô thức của bọn ngoại đạo là đúng vậy? 

2. Đáp lời hỏi của hòa thượng Mộ Tây 

1)  Hỏi:  Thiên  Phật  Y  có  phải  là  tổ  y  53  thêu  hình  tượng  Phật,  còn 

Long  Hoa  Y  là  [ca-sa]  thêu  rồng  thêu  hoa  hay  không,  xin  hãy  rủ  lòng 

dạy bảo? 

Đáp: Thiên Phật Y chính là y do một ngàn vị Phật trong Hiền Kiếp54 

chế ra, tức là tổ y năm điều hay bảy điều chúng ta thường đắp. Kẻ vô tri 

không hiểu biết bèn thêu hình tượng Phật lên y, tội đáng chết muôn vàn! 

Kẻ  ngu  chẳng  biết  tội  lỗi,  ngược  ngạo  tưởng  đó  là  sang  trọng!  Lại  còn 

thêu rồng, thêu hoa! Đường đường là một vị tỳ-kheo lại học theo thói nữ 

nhân,  tư  cách  kẻ  ấy  chẳng  đáng  giá  nửa  đồng!  Điều  thứ  nhất  trong  tác 

phẩm Chánh Ngoa Tập của Liên Trì đại sư đã luận về chuyện này! 

52  Bát  Nhã  bộ  là  một  trong  năm  bộ  (phân  loại)  lớn  của  Đại  Thừa  (Bát  Nhã,  Hoa 

Nghiêm, Phương Đẳng, Pháp Hoa và Niết Bàn). Bát Nhã Bộ bao gồm kinh Đại Bát 

Nhã  (bản  dịch  của  ngài  Huyền  Trang)  và  tất  cả  những  kinh  biệt  xuất  (tức  những 

phẩm hoặc một phần của kinh Đại Bát Nhã được dịch trước thời ngài Huyền Trang). 

Hiện thời, nếu lấy Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh làm chuẩn thì Bát Nhã Bộ có 

42 bộ kinh, tổng cộng 776 quyển. Phần Śer-phyin trong tạng Cam Thù Nhĩ (Kanjur) 

của Đại Tạng Kinh Tây Tạng gần như tương ứng với Bát Nhã Bộ của Đại Tạng Kinh 

Hán truyền. 

53 Tổ y: Y ca-sa. 

54 Hiền Kiếp (Bhadrakalpa) là Trụ Kiếp trong hiện tại. Trong hai mươi trụ kiếp tăng 

giảm, có một ngàn vị Phật ra đời, cho nên gọi là Hiền Kiếp. Kinh Bi Hoa, quyển 5 

chép:   “Do  nhân  duyên  nào  tên  gọi  là  Hiền  Kiếp?  Do  trong  đại  kiếp  này  có  nhiều 

 chúng sanh tham dục, sân khuể, ngu si, có một ngàn đức Thế Tôn thành tựu đại bi 

 xuất hiện trong cõi đời”.  Vị Phật đầu tiên là Câu Lưu Tôn (Krakucchanda), vị Phật 

cuối cùng là Lâu Chí (Rucika). Thích Ca Mâu Ni Phật là vị Phật thứ ba, Di Lặc Phật 

là vị Phật thứ tư xuất thế trong Hiền Kiếp. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 84 of 393

2)  Hỏi:  Nuôi  tóc  dài,  để  móng  tay  dài,  đeo  khuyên  bằng  bạc,  bằng 

đồng, có phải là tướng Đầu Đà hay chăng? 

Đáp:  Đầu  Đà  là  tên  gọi  của  vị  hành  khổ  hạnh.  Hạnh  Đầu  Đà  gồm 

mười  hai  điều55.  Người  đời  nay  chẳng  thể  hành  được,  lại  lầm  lạc  đem 

tướng của ma vương, ngoại đạo ghép vào, đáng than quá đỗi! 

3) Hỏi: Người bế quan niệm kinh, niệm Phật cho người khác có phải 

là tà mạng hay không? 

Đáp:  Bế  quan  cần  phải  có  chánh  niệm,  chân  thật  niệm  kinh,  niệm 

Phật. Nếu chuyên niệm cho thí chủ, chẳng biết chú trọng nơi chuyện tu 

hành của chính mình thì có bị gọi là tà mạng cũng đáng! Nếu chỉ dùng 

bế quan để gạt gẫm kẻ khác cúng dường thì sẽ trở thành đại tà mạng vậy! 

4) Hỏi: Có người [suy nghĩ] quan phòng (nơi để bế quan) này do vị 

thí chủ nọ cúng dường, bèn niệm kinh để báo đáp người ấy. Có thể dùng 

pháp bảo để làm quà tặng được hay chăng? Hơn nữa, tăng nhân vì người 

khác  xem  kinh,  đếm  số  quyển  [kinh  mình  đã  tụng]  để  tính  giá  trị,  viết 

một  phiếu  tụng  kinh  giao  cho  người  ta,  những  tăng  nhân  như  vậy  mắc 

những tội gì, người tục gia có được phước gì? 

Đáp: Người ta tài thí, mình dùng pháp thí [để đáp tạ] thì cũng không 

phải  là  không  được.  Nếu  chẳng  biết  Phật  pháp,  chuyên  môn  vì  người 

khác niệm kinh thì cũng giống như cuốc đất tính công lãnh tiền! [Tụng 

kinh  hay  xem  kinh]  đã  bị  coi  như  là  làm  lụng  mà  nếu  lại  còn  thật  sự 

55 Đầu Đà (Dhūta) có nghĩa là trừ khử trần cấu, là một pháp tu khổ hạnh của hàng 

Tăng sĩ nhà Phật nhằm đoạn trừ tham trước, tu luyện thân tâm. Ngài Ma Ha Ca Diếp 

được tôn xưng là Đầu Đà đệ nhất. Người tu hạnh Đầu Đà tuân thủ mười hai điều sau 

đây: 

1. Ở tại A Lan Nhã, tức lìa nơi ồn náo, ở nơi yên tịnh, xa cách chỗ ở của cư dân 2. 

Khất thực 3. Khất thực theo thứ tự (không phân biệt nhà giàu, nhà nghèo, cứ thuận 

đường mà đi, khất thực đủ bảy nhà thì thôi) 4. Ăn một bữa 5. Ăn vừa mức (tức chỉ 

xin vừa đủ ăn, hễ xin đủ phần mình ăn thì dẫu chưa đủ bảy nhà liền đậy bát, trở về 

tinh xá) 6. Sau giờ Ngọ, không uống các thứ nước trái cây ép, sữa, súp v.v.. cho khỏi 

đói 7. Mặc y kết bằng các mảnh vải vứt đi 8. Chỉ có ba y 9. Ở nơi mồ mả 10. Nghỉ 

dưới gốc cây 11. Ở nơi đất trống 12. Chỉ ngồi chứ không nằm. 

Không rõ từ bao giờ ở Trung Hoa xuất hiện những Tăng nhân giả danh, tự xưng tu 

hạnh Đầu Đà, thường xõa tóc dài, không cạo râu, cổ đeo chuỗi hạt rất to, đầu bịt một 

chiếc  vòng  bằng  đồng  hay  sắt  (để  giữ  cho  tóc  khỏi  xõa  xuống  trán.  Đôi  khi  chiếc 

vòng  ấy  còn  được  chế  kiểu  cọ  có  hình  trăng  lưỡi  liềm  trước  trán),  đeo  khuyên  tai 

to nặng, mặc áo rộng tay, nhưng vạt ngắn, đôi khi còn phạch ngực, cầm tích trượng 

bằng  sắt  đúc  to  kềnh,  tập  luyện  võ  nghệ,  đi  lang  thang  khắp  nơi,  tuy  xin  ăn  nhưng 

hay  cậy  võ  nghệ  hiếp  đáp  người  khác,  ăn  ở  lôi  thôi,  nhớp  nháp,  bẩn  thỉu,  ăn  chay 

nhưng không kiêng rượu! Loại đầu-đà kiểu này rất thịnh hành dưới đời Tống. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 85 of 393

chẳng  xem,  chỉ  viết  một  tờ  phiếu  ghi  những  kinh  đã  tụng  để  làm  bằng 

chứng  thì  so  ra  chỉ  có  thể  diện  hơn  đánh  cướp  một  chút,  chứ  thật  ra  là 

cùng  một  loại  dụ  dỗ,  lừa  gạt!  Niệm  hay  chẳng  niệm  không  nhất  định, 

cung  kính  hay  không  cung  kính  cũng  không  nhất  định  thì  làm  sao  có 

thể định tội kẻ ấy cho được? Kẻ tại gia có tâm chánh tín xuất tiền thỉnh 

niệm, dẫu cho tăng nhân chẳng niệm, chỉ dùng một tờ phiếu kê khai để 

lừa người ta thì cũng chẳng thể nói là [thí chủ] trọn không có công đức. 

Từ nay chớ nên gởi thư đến nữa, tôi không có thời gian và sức lực rảnh 

rỗi để bàn luận những chuyện thừa thãi này! 

3. Đáp lời hỏi của cư sĩ Niệm Phật  (tức cư sĩ Châu Mạnh Do) 

[Cư  sĩ  Niệm  Phật  hỏi]:  Trong  thư  trả  lời  cư  sĩ  Hương  Nghiêm  của 

Triệt Ngộ đại sư có câu:  “Hãy nên dùng lòng tin sâu xa để thấu hiểu sâu 

 xa:  Ngoài  tâm  không  Phật,  ngoài  Phật  không  tâm,  toàn  tâm  chính  là 

 Phật,  toàn  Phật  chính  là  tâm.  Nhất  niệm  hiện  tiền  thì  nhất  niệm  tương 

 ứng, niệm niệm hiện tiền thì niệm niệm tương ứng, chỉ nên giữ sao cho 

 niệm  ấy  thường  hiện  tiền  thì  sẽ  đạt  được  hiệu  nghiệm  chân  thật.  Lìa 

 ngoài  niệm  ấy  ra  thì  đừng  cầu  hiệu  nghiệm,  bởi  đã  gián  đoạn,  chẳng 

 thân thiết, liền đi vào ngõ rẽ. Kinh dạy: ‘Tâm này làm Phật, tâm này là 

 Phật’ chính là nói về ý này vậy!” 

Tuy con tin đoạn văn dài này là mấu chốt cho sự tu Tịnh, nhưng lời 

văn đảo đi, đảo lại, rườm rà, chẳng dễ gì thấu suốt được lý. Nay con kính 

cẩn  trình  bày  những  điều  nghi  nan,  ngưỡng  xin  thầy  rủ  lòng  phân  tích, 

giải thích cặn kẽ để con nhờ vào đây vun bồi tịnh nhân thì thật là may 

mắn lớn lao! 

1)  “Ngoài tâm không Phật, ngoài Phật không tâm, toàn tâm chính là 

 Phật, toàn Phật chính là tâm”.  Thế nào gọi là tâm? Thế nào gọi là Phật? 

Nếu chỉ giải thích sơ sài thì “hiện tiền khởi niệm là tâm”, chẳng biết có 

thích đáng hay chăng? 

Đáp:  Cái  tâm  niệm  Phật  hiện  tiền  chính  là  tâm.  Vị  Phật  được  niệm 

trong  hiện  tiền  là  Phật,  tức  là  vị  Phật  được  tạo  bởi  tự  tâm.  Vì  thế  nói: 

 “Tâm này làm Phật, tâm này là Phật”. 

2)  Bốn  câu  này  ý  nghĩa  có  tương  tự  bốn  câu  “Sắc  bất  dị  Không, 

 Không bất dị Sắc, Sắc tức thị Không, Không tức thị Sắc”  của Tâm Kinh 

hay không? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 86 of 393

Đáp:  Sắc  -  Không  của  Tâm  Kinh  so  ra  rộng  rãi  hơn  ý  nghĩa   “làm, 

 là”   trong  Quán  kinh.  “Làm,  là”   trong  Quán  Kinh  càng  thân  thiết  hơn 

“bất dị, tức thị” (chẳng khác, chính là) của Tâm Kinh. 

3)  Đã  nói   “ngoài  tâm  không  Phật,  ngoài  Phật  không  Tâm”   sao  lại 

nói  “toàn tâm tức Phật, toàn Phật tức tâm”  là ý nghĩa gì? 

Đáp: Hai câu sau giải thích lại ý nghĩa của hai câu trên. 

4) Chữ “niệm” trong  “nhất niệm hiện tiền”  và “niệm niệm hiện tiền”  

cùng với chữ Tâm trong  “tâm Phật”  ý nghĩa có giống nhau hay không? 

Đáp:  Tâm  và  niệm  chỉ  là  một  thứ.  Chẳng  qua  ước  theo  sự  thường 

còn mà gọi là Tâm, ước theo sự hiện khởi mà gọi là Niệm. 

5)   “Ngoài  tâm  không  Phật,  ngoài  Phật  không  tâm...”   bốn  câu  này 

có phải là nói về Tánh Đức? Còn  “một niệm hiện tiền, một niệm tương 

 ứng…”  bốn câu này có phải là nói về Tu Đức hay chăng? 

Đáp:  Cả  hai  đều  là  Tu  Đức,  bởi  lẽ   “ngoài  tâm  không  Phật,  ngoài 

 Phật không tâm”  chính là điều sẽ đạt được bởi công phu. 

6)  “Nhất niệm hiện tiền thì nhất niệm tương ứng…”  bốn câu này thì 

kẻ sơ cơ làm được hay phải là người tu lâu mới làm được? 

Đáp: Sơ cơ có sự tương ứng của sơ cơ, tu lâu có sự tương ứng của tu 

lâu, há nên chấp chết cứng? 

7)  Tin  sâu,  thấu  hiểu  chắc  thật  là  nói  kiểu  viên  dung.  Chưa  đạt  tới 

mức thấu hiểu chắc thật, chẳng thể gọi là tin sâu! Nếu gọi là tin sâu thì 

sẽ thấu hiểu chắc thật. Nói theo thứ tự thì tin sâu dễ, thấu hiểu chắc thật 

là khó. Chưa hiểu chắc thật, chẳng trở ngại gì tin sâu; trong lá thư này, 

ngài  Triệt  Ngộ  nói  “tin  sâu,  thấu  hiểu  chắc  thật”  là  nói  kiểu  viên  dung 

hay nói theo thứ tự? 

Đáp: Chẳng cần phải phân biệt như thế, do chẳng biết ông ta (tức cư 

sĩ Hương Nghiêm) thuộc hạng căn tánh nào! 

8) Phần trên nói  “hãy nên tin sâu, thấu hiểu chắc thật”.  Phần dưới 

nói  “chỉ nên giữ sao cho niệm ấy thường hiện tiền thì sẽ đạt được hiệu 

 nghiệm chân thật”,  dường như có nghĩa là sau khi đã tin sâu, thấu hiểu 

chắc thật thì mới có hiệu nghiệm chân thật? 

Đáp: Đây là tin và ngộ. 

9) Như vậy là chỉ nên giữ cho niệm ấy thường được hiện tiền? 

Đáp: Đấy là thực hành. 

10) Nhưng chưa đủ lòng tin sâu xa, hoặc chưa đạt đến mức thấu hiểu 

chắc  thật,  dẫu  cho  niệm  ấy  thường  hiện  tiền  vẫn  tự  chẳng  thể  có  hiệu 

nghiệm chân thật ư? Nếu vậy thì người tin sâu, thấu hiểu chắc thật chẳng 

có  mấy  ai,  mà  cũng  chẳng  thấy  được  nhiều  kẻ  đạt  được  hiệu  nghiệm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 87 of 393

chân thật cho mấy! 

Đáp:  Chưa  thể  tin  hiểu  mà  thường  hiện  tiền  như  thế  cũng  chẳng 

nhiều nhặn gì! Nhưng chất phác niệm đến chỗ tột cùng thì cũng có thể 

đạt đến địa vị ấy! 



11)  Vợ  chồng  đệ  tử  tập  khí  xấu  xa  sâu  nặng,  sửa  đổi  chẳng  dễ,  do 

vậy  sanh  ra  những  đứa  con  hoang  đàng,  biếng  nhác,  ngang  ngạnh,  phô 

trương, thật chẳng có hy vọng gì chúng sẽ nên người. Con tính trong lúc 

này, cứ nghĩ sẵn trước là chúng sẽ bị đọa lạc trong tương lai, [tự mình] 

buông những hoài bão xuống, tự điều chỉnh sao cho thích nghi. Nếu quả 

thật  sau  này  có  ngày  đọa  lạc,  ly  tán  thì  do  đã  suy  nghĩ  kỹ  càng,  chín 

chắn, sẽ chẳng đến nỗi hứng chịu phiền não, tiếc hận lớn lao. Lối nghĩ 

tưởng như thế có đáng nên vâng giữ hay chăng? 

Đáp: Nên vâng giữ! 

12) Xưa kia Văn Chánh Công thường nói: “Phàm làm người kỵ nhất 

 là  lo  nghĩ  ngược  ngạo  tới  sự  truân  chuyên,  trắc  trở  mai  sau,  nhưng 

 người  đọc  sách  mắc  bệnh  này  rất  nhiều,  đấy  đều  là  dấu  hiệu  chứng  tỏ 

 bạc phước” . Lời nói ấy có đích xác hay không? 

Đáp: Đích xác! 

13)  Lại  nữa,  trong  bài  Gia  Huấn  của  Lục  Phóng  Ông  có  câu :  “Cư 

 hương, dĩ khốn úy, bất nhược nhân, vi triết56” (Sống trong làng thì phải 

khôn  ngoan  xử  sự  bằng  thái  độ  ta  là  kẻ  kém  cỏi,  e  dè,  chẳng  bằng  ai). 

Nên giải nói như thế nào, xin thầy khai thị? 

Đáp: Đã biết ta kém cỏi, biết e dè, đã biết ta chẳng bằng người, sao 

dám cùng người khác tranh cãi? Kẻ nào tranh cãi đều không có ba tâm 

ấy. 

14) Đệ tử thường mộng thấy niệm Phật bay lên, thường bị một căn 

nhà trên đỉnh lợp toàn bằng pha lê ngăn trở, hễ thân thể bay lên thì căn 

nhà  ấy  và  lớp  pha  lê  phủ  trên  nóc  đều  cùng  bay  theo.  Con  muốn  vượt 

56 Câu giáo huấn ấy của Lục Phóng Ông đã dựa theo ý tưởng của đoạn văn sau đây 

trong  thiên  Liệt  Ngự  Khấu  của  sách  Nam  Hoa  Kinh:   “Cùng  hữu  bát  cực,  đạt  hữu 

 tam tất. Hình hữu lục phủ, mỹ, nhiêm, trưởng, đại, tráng, lệ, dũng, cảm, bát giả câu 

 quá nhân dã, nhân dĩ thị cùng. Duyên tuần yển ương, khốn úy, bất nhược nhân, tam 

 giả câu thông đạt”  (Có tám điều khiến cho con người khốn quẫn tới tột bậc, có ba 

điều ắt dẫn đến sự thông đạt. Đẹp đẽ, râu đẹp, cao lớn, khôi ngô, tráng kiện, duyên 

dáng,  mạnh  mẽ,  quả  cảm,  tám  điều  ấy  đều  vượt  xa  người  khác  thì  sẽ  do  vì  những 

điều ấy mà gặp cảnh khốn cùng. Thuận theo lẽ tự nhiên kính trọng người khác, náu 

mình  e  dè,  làm  ra  vẻ  như  ta  chẳng  bằng  ai,  ba  điều  ấy  đều  dẫn  đến  sự  thông  đạt). 

Chúng tôi dịch đoạn này theo cách diễn giải của Lý Đạt trong cuốn Trang Tử Dịch 

Thích. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 88 of 393

thoát ra khỏi lớp pha lê ấy để vùng vẫy trong hư không liền chẳng được 

như ý, chưa biết là nghiệp chướng gì? 

Đáp:  Giấc  mộng  ấy  cũng  chẳng  dễ  có.  Nếu  vượt  thoát  ra  được  thì 

tốt,  Nhưng  chỉ  nên  nhất  tâm  niệm  Phật,  chớ  nên  chuyên  mong  tưởng 

thực hiện được giấc mộng ấy để khỏi do lợi ích mà đâm ra bị tổn hại. 

15)  Có  người  cho  rằng  “khuyên  người  niệm  Phật  cầu  sanh  là  Chủ 

(chánh  yếu),  còn  tự  mình  tu  là  Trợ” ;  có  người  nghĩ   “tự  tu  là  Chủ, 

 khuyên  người  khác  là  Trợ”.   Cả  hai  đều  phát  xuất  từ  lòng  chí  thành, 

nhưng công đức nào vượt trỗi hơn? 

Đáp: Quan điểm sau tốt hơn quan điểm trước. 

16) Một vị Tăng nói đến nhân quả, chăm lo chùa miếu, vì nhằm lợi 

lạc  tứ  chúng  mà  tịnh  tu,  nhưng  ý  niệm  ta  -  người,  lợi  danh  khá  nặng. 

Một  vị  Tăng  khác  nghiêm  trì  giới  hạnh,  chuyên  niệm  Phật,  hồi  hướng 

cầu cho các chúng sanh sẽ được vãng sanh, ý niệm ta - người, lợi danh 

rất nhẹ, [so ra hai người ấy] hơn - kém ra sao? 

Đáp: Người sau trỗi hơn. 

17)  Hành  giả  lâm  chung  sanh  Tây,  cưỡi  đài  hoa  sen  thì  ngồi,  hay 

quỳ, hay đứng? 

Đáp: Ngồi. 

18)  Có  lúc  muốn  làm  một  chuyện,  tự  cảm  thấy  dường  như  cũng 

mang lòng từ mẫn, mà hình như cũng ôm lòng ghen ghét, hoặc là mang 

lòng hâm mộ quyền thế, tham lợi. Chẳng làm thì sợ tổn hại đến lòng từ 

mẫn,  làm  thì  sợ  đọa  vào  tình  kiến,  ngay  trong  lúc  ấy  chẳng  tự  biết  ý 

niệm là thiện hay ác, là nặng hay nhẹ! Lại chẳng thể cân nhắc sự duyên 

lợi - hại, hoãn - gấp. Lại không có thiện tri thức để quyết đoán thì nên xử 

trí như thế nào là hay nhất? 

Đáp: Gặp chuyện, nên lấy nghĩa làm chuẩn. Nếu không, sẽ trở thành 

người không có chủ ý gì hết! 

19)  Con  trộm  thấy  có  tăng  sĩ  chưa  từng  phải  lo  liệu  [xây  cất]  chùa 

miếu, ý vẫn cho rằng nếu hoàn thành được một ngôi chùa để tự lợi, lợi 

tha,  bèn  có  thể  chuyên  tâm  niệm  Phật,  một  dạ  sanh  Tây.  Đến  khi  nhân 

duyên  hợp  đủ,  chùa  miếu  đã  hoàn  thành,  dần  dần  lại  tham  mến  chùa 

miếu, mưu tính tích cóp sản nghiệp, nắm níu quẩn quanh, chần chừ, lầm 

lỡ  chuyện  vãng  sanh.  Đấy  mới  chỉ  là  nêu  một  trường  hợp  làm  thí  dụ. 

Những kẻ khác thì muốn thông giáo lý, trở thành nhà trước tác, và kẻ thế 

tục  thì  mong  cầu  nhà  cửa  dư  dả,  con  cháu  hiển  đạt  v.v…  Những  điều 

này đều là đệ tử tự lượng thân phận, sợ sẽ giẫm theo vết xe đổ, nguyện 

tùy  duyên  niệm  Phật  chẳng  mong  tạo  tác.  Tuy  chưa  đạt  đến  mức  ấy, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 89 of 393

nhưng thật lòng muốn gắng công, có được hay chăng? 

Đáp: Được. 

20)  Xưa  kia  tại  Thượng  Hải,  đứa  con  gái  thứ  ba  của  con  chết  yểu, 

đau tiếc không sao nguôi được, do vậy tạm làm công đức cho cháu. Tiếp 

đó  được  thầy  ban  lời  an  ủi,  khuyên  nhủ,  bảo  là  “nương  nhờ  sức  Tam 

Bảo, con gái ông sẽ được sanh Tịnh Độ”. Đệ tử liền quyết định tin tưởng 

chẳng nghi, thôi than khóc vì chuyện “lá vàng” [phải khóc cho lá xanh] 

nữa,  nỗi  buồn  nhanh  chóng  ngưng  dứt.  Trong  Lâu  Các  Chú  Kinh57  có 

dạy:   “Chép  chú  ngữ  này  để  lên  thân  người  chết,  người  chết  liền  được 

 sanh về Tịnh Độ”.  [Do vậy], con thường in những tấm chú này tặng cho 

thân hữu để họ dùng kèm thêm trong đồ liệm. Cũng có kẻ sanh lòng tin 

quyết định, nói: “Người ấy ắt sanh Tịnh Độ, chẳng khởi tâm niệm ngờ 

vực”,  tâm  thật  mừng  vui  an  ủi.  Có  kẻ  chẳng  tin  thì  nguyện  dùng  công 

đức tu trì, đủ mọi phương tiện khiến cho họ sanh lòng tin tưởng kiên cố, 

cùng được thấm nhuần lợi ích nơi mặt pháp. Dụng tâm như thế có phải 

cũng là một phương pháp tự độ, độ tha, chân thật thọ dụng hay chăng? 

Không rõ con làm như vậy có bị lệch lạc, sai lầm hay chăng? 

Đáp: Chú lực chẳng thể nghĩ bàn, tâm lực chẳng thể nghĩ bàn. Nếu 

tặng cho kẻ hờ hững, hời hợt thì lợi ích cũng sẽ bị giảm nhẹ theo! 

21)  Công  khóa  hằng  ngày  của  đệ  tử  là  niệm  Phật  hai  tiếng,  niệm 

Quán  Âm  một  tiếng,  hễ  bận  thì  ngưng  niệm  Quán  Âm.  Bữa  nào  tâm 

cảnh thanh tịnh thì niệm Phật tương ứng nhất   (đối với chữ Ứng (應),  đệ tử 

 chuyên  đọc  theo  giọng  Khứ  Thanh,  bản  khắc  kinh  Hoa  Nghiêm  ở  Hàng  Châu  ghi 

 đọc theo giọng Bình Thanh (tức Ưng), chưa biết đọc theo cách nào đúng hơn?) 

57 Kinh này có tên gọi đầy đủ là Đại Bảo Quảng Bác Lâu Các Thiện Trụ Bí Mật Đà 

La  Ni  Kinh  (Mahāmani  Vipula-vimānavśva  Supratisthita  Gūhyā-parama  Rahasya 

Kalpa-rāja  Dhāranī),  ba  quyển,  do  ngài  Bất  Không  dịch  vào  đời  Đường.  Kinh  văn 

thuyết  minh  công  đức,  oai  lực  của  chú  Đại  Bảo  Quảng  Bác  Lâu  Các  Thiện  Trụ  Bí 

Mật  Đà  La  Ni  và  dạy  các  pháp  tu  quán,  trì  tụng,  vẽ  mạn-đà-la  cũng  như  các  nghi 

quỹ.  Kinh  này  còn  có  một  hai  bản  dịch  nữa  là  Quảng  Đại  Bảo  Lâu  Các  Thiện  Trụ 

Bí Mật Đà La Ni Kinh do ngài Bồ Đề Lưu Chi dịch vào đời Đường và Mâu Lê Mạn 

Đà  La  Chú  Kinh  (mất  tên  người  dịch)  đời  Lương.  Theo  bản  của  ngài  Bất  Không, 

chú  văn  như  sau:   “Nẵng  mạc  tát  phạ  đát  tha  nghiệt  đa  nẫm.  Án,  vĩ  bổ  la  nghiệt 

 bệ,  ma  nê,  bát  la  bệ,  đát  tha  đa,  nễ  nại  xả  ninh,  ma  nê  ma  nê,  tô  bát  la  bệ,  vĩ  ma 

 lê.  Sa  nghiệt  la,  nghiễm  tỳ  lệ.  Hồng  hồng,  nhập  phạ  la,  nhập  phạ  la,  một  đà  vĩ  lô 

 chỉ đế, ngu hế dạ, địa sắt xỉ đa nghiệt bệ, sa phạ ha” (Namah sarvatathāgatanām. 

 Om,  vipulagarbha,  maniprabhe,  tathātā  nidar’sane,  mani,  mani,  suprabhe,  vimale. 

 Sāgara  gambhīre,  hūm,  hūm,  jvala,  jvala,  buddhāvilokite  gūhyādhistita  garbhe, 

 svāhā)

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 90 of 393

Đáp:  Đọc  Bình  Thanh  (tức  Ưng)  thì  có  nghĩa  là  tâm  và  Phật  tương 

ứng, đọc giọng Khứ Thanh (Ứng) thì có nghĩa là cảm ứng đạo giao. Hai 

âm ấy đọc theo cách nào cũng được. 

22) Gặp phải hôm sợ hãi, tham - sân - si lừng lẫy, con đem hai tiếng 

đồng  hồ  niệm  Phật  đổi  hết  thành  niệm  Quán  Âm,  còn  ngày  nào  sợ  hãi 

v.v… đều tiêu tan thì vẫn niệm Phật hiệu, có được hay chăng? 

Đáp: Được! 

23) Xưa kia con được thầy rủ lòng Từ dạy cho cách đọc kinh: Thân 

phải ngồi ngay ngắn như đối trước thánh dung, đích thân nghe viên âm, 

chẳng  dám  manh  nha  một  ý  niệm  giải  đãi,  khởi  một  ý  niệm  phân  biệt 

nào! Từ đầu đến cuối đọc thẳng một lượt, bất luận dù văn hay nghĩa đều 

nhất loạt chẳng bận tâm đến. Duyệt kinh như thế thì người lợi căn sẽ có 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 91 of 393

thể ngộ được lý Nhị Không58, chứng được pháp Thật Tướng. Dẫu là kẻ 

căn  khí  ngu  độn  kém  cỏi  cũng  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  tăng  trưởng 

phước huệ. Nếu cứ một mực phân biệt câu này nghĩa như thế nào, đoạn 

này nghĩa ra sao thì sẽ hoàn toàn là phàm tình vọng tưởng, dò đoán, suy 

lường,  làm  sao  có  thể  ngầm  thông  ý  Phật,  viên  ngộ  ý  chỉ  của  kinh  để 

nhân  đấy  nghiệp  chướng  tiêu  diệt,  phước  huệ  tăng  trưởng?  Đệ  tử  cho 

rằng  đoạn  huấn  thị  này  có  lẽ  là  vô  thượng  diệu  pháp  để  duyệt  kinh. 

Nhưng  nói:   “Chẳng  khởi  phân  biệt,  dù  văn  hay  nghĩa  đều  nhất  loạt 

 chẳng bận tâm đến”  có phải là dốc cạn lòng thành kính, nhận biết văn tự 

58 Nhị Không (hai thứ không) có nhiều cách hiểu: 

1) Theo tư tưởng Bát Nhã, Nhị Không là Nhân Không (còn gọi là Ngã Không hay 

Sanh Không) và Pháp Không. Ngã Không là không thấy có cái Ngã, Ngã chỉ là giả 

danh do Ngũ Uẩn kết hợp, không có một chủ tể thường trụ nào. Do không có Ngã sẽ 

không thấy có ta - người, do đó, Ngã Không còn gọi là Nhân Không; do không còn 

tạo tác khởi lên phân biệt nữa nên gọi là Sanh Không. Pháp Không là các pháp vốn 

không, chỉ là giả danh, không có thực thể. Khái niệm Nhị Không thường được hiểu 

theo khái niệm này nhất. 

2) Theo tông Thiên Thai (căn cứ theo sách Ma Ha Chỉ Quán) thì Nhị Không là Đản 

Không và Bất Đản Không: 

a)  Đản  Không:  Trong  bốn  giáo,  Tạng  Giáo  và  Thông  Giáo  chẳng  hiểu  rõ  Tam  Đế 

Không, Giả, Trung, thấy các pháp đều là huyễn vọng, coi lý Không được hiểu theo 

cái thấy ấy là tột cùng nên chỉ thấy Không, chứ chưa thấy được Bất Không nên gọi là 

Đản Không (chỉ có cái không). 

b) Bất Đản Không: Đối với cái Đản Không vừa nói đó, Viên Giáo và Biệt Giáo thấy 

được  cái  bản  thể  của  cái  Không  là  “chẳng  phải  chỉ  là  không”  nên  thầm  hợp  với  lý 

Trung Đạo. Do vậy gọi là Bất Đản Không. 

3) Cũng theo Ma Ha Chỉ Quán, Nhị Không còn có thể hiểu là Tánh Không và Tướng 

Không:  Các  pháp  không  có  Thật  Tánh  nên  gọi  là  Tánh  Không.  Do  các  pháp  đã 

không có Thật Tánh, chỉ có tướng giả danh nên cũng không có thật có; vì thế gọi là 

Tướng Không. 

4) Theo Đại Thừa Khởi Tín Luận, Nhị Không là Chân Như Không và Chân Như Bất 

Không: Trong bản thể của Chân Như không có hết thảy vọng nhiễm, có thể hiển hiện 

sự thật rốt ráo nên gọi là Chân Như Không; trong bản thể của Chân Như đầy đủ hết 

thảy công đức vô lậu nên gọi là Chân Như Bất Không. 

5)  Theo  Bảo  Tánh  Luận,  Biện  Trung  Biên  Luận  và  Đại  Thừa  Huyền  Luận,  Nhị 

Không  là  Quyền  Không  và  Thật  Không.  Sự  ngộ  nhập  Sanh  Không  của  hàng  Nhị 

Thừa là Quyền Không, sự ngộ nhập của hàng Bồ Tát đối với Sanh Không lẫn Pháp 

Không thì gọi là Thật Không. 

6)  Ngoài  ra,  trong  Mật  Tông,  do  lấy  năm  đại  Địa,  Thủy,  Hỏa,  Phong,  Không  ứng 

với ngón út, ngón đeo nhẫn, ngón giữa, ngón trỏ và ngón cái; nên khi kinh văn Mật 

Tông nói đến “Nhị Không” thì có nghĩa là “áp hai ngón tay cái vào nhau!” Nghĩa này 

không thể nào áp dụng vào chữ Nhị Không trong đoạn văn này được! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 92 of 393

cho rõ ràng, âm thanh niệm đọc cho thuần thục trọn vẹn giống như các 

bà  cụ  già  niệm  kinh  hay  chăng?  Bởi  lẽ,  trước  đây  đệ  tử  hay  lo  ra,  nếu 

chiếu theo cách đọc không phân biệt chẳng quan tâm đến văn nghĩa thì 

chắc là sẽ khó thể tâm đắc, chẳng sanh pháp hỷ. Vì thế, mỗi khi con đọc 

A Di Đà Kinh, Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm, liền miệng tụng, chú tâm 

nơi  sự  trang  nghiêm  của  cõi  Cực  Lạc,  sự  từ  bi  của  đức  Phổ  Hiền  tràn 

ngập cõi lòng, pháp hỷ tràn trề. Kế đó, con nghĩ cách đọc như vậy chưa 

chắc đã khỏi rớt vào lối mòn phàm tình vọng tưởng, dò đoán, suy lường. 

Dẫu cho có sở đắc nhỏ nhoi, nhưng ví như đối với nước bốn biển mênh 

mông  bát  ngát  lại  dùng  tay  vốc  nước,  đâm  ra  chỉ  được  một  chút  tẹo, 

đúng như thầy đã dạy “làm sao có thể ngầm hợp ý Phật, viên ngộ ý chỉ 

của kinh” cho được! 

Đáp: Nếu văn lẫn nghĩa đều rõ ràng thì hiểu rõ [từng câu, từng đoạn] 

đâu  có  trở  ngại  gì!  Chỉ  là  chớ  nên  đặc  biệt  sanh  tâm  động  niệm  muốn 

thấu hiểu, chứ không phải là chỉ đọc, không được phép hiểu rõ! 

24) Con lại thấy một vị Tăng nhận biết mặt chữ nhưng không hiểu ý, 

trì tụng kinh Pháp Hoa nhưng lòng vui sướng tràn ngập nơi mặt mũi, đủ 

biết: Sanh được pháp hỷ hay không chẳng chuyên liên quan tới chuyện 

có hiểu rõ văn nghĩa hay không! Nếu có thể dùng tâm cung kính, tâm từ 

bi,  chẳng  khởi  tâm  phân  biệt,  chẳng  bận  tâm  thấu  hiểu  văn  nghĩa,  cứ 

thẳng thừng mà đọc, tự nhiên sẽ đạt được lợi ích chân thật, tăng trưởng 

pháp  hỷ.  Ý  con  tính  sau  này  cứ  chiếu  theo  cách  đọc  ấy,  hồi  hướng  Bồ 

Đề; chẳng biết là có trái nghịch, sai khác với ý chỉ ban đầu của lời thầy 

dạy hay chăng? 

Đáp: Người thông minh trong thế gian phần nhiều là tâm thường cố 

thấu  hiểu.  Đối  với  nghĩa  lý  thì  được,  chứ  đối  với  pháp  hỷ  sẽ  khó  đạt 

được lắm! 

25) Thêm nữa, giữa đọc và tụng59 thì công đức nào lớn hơn? 

Đáp:  Khổng  Tử  đọc  kinh  Dịch,  ba  lượt  đứt  lề  sách.  Đọc  sẽ  có  ích 

hơn  [tụng]  nhiều.  Nếu  không,  sao  Khổng  Tử  lại  nhọc  nhằn  mở  sách  ra 

đọc như thế. Trong câu  “đứt lề sách ba lượt”  thì [chữ  “lề sách” ] chỉ cho 

59 Xin đừng hiểu lầm chữ Tụng ở đây. Cổ nhân gọi mở kinh văn ra, đọc thành tiếng 

là  “phúng”  (諷)  hoặc  “độc”  (讀:  đọc),  còn  chỉ  đọc  kinh  văn  theo  ký  ức,  đọc  thuộc 

lòng là Tụng (誦). Về sau, hai chữ này thường bị dùng đồng nhất. Xuyên suốt trong 

Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, Văn Sao Tục Biên lẫn một số lá thư trong Tam 

Biên,  Tổ  Ấn  Quang  luôn  khuyên  hành  nhân  khi  tụng  đọc  nên  mở  kinh  văn  ra  đọc 

theo, dẫu có thuộc lòng cũng đừng ỷ vào trí nhớ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 93 of 393

sợi dây bằng da để buộc các phiến gỗ hay các thẻ tre60. Dây đã bị đứt ba 

lần tức là số lần mở sách ra đọc chẳng thể đếm được số! 

26)  Phần  trường  hàng  của  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  thường 

được  ghép  trong  Phật  Học  Nguyện  Văn   (“như  thị  Thế  Tôn  Tỳ  Lô  Giá  Na, 

 như thị tận pháp giới, hư không giới” (Như nay đức Thế Tôn Tỳ Lô Giá Na, trọn hết 

 pháp giới, hư không giới như thế) v.v….) nếu chấm câu thì nên chấm sau chữ 

Tỳ Lô Giá Na hay là chấm sau chữ  “như thị” ? 

Đáp: Tám chữ đầu là nêu thí dụ, hai chữ  “như thị”  là tiếp nối ý trên. 

27)  Lại  nữa,  trong  sách  [Phổ  Hiền]  Hạnh  Nguyện  Phẩm  Tập  Yếu 

Sớ,  cụ  Đế  Nhàn  viết  rằng:   “Đối  với  câu  kệ  tụng  ‘nguyện  ngã  lâm  dục 

 mạng  chung  thời’  (nguyện  con  lúc  mạng  sắp  chấm  dứt)  nếu  đổi  hai 

 chữ  ‘nguyện  ngã’  thành  ‘thị  nhân’  (người  ấy)  thì  [ý  nghĩa]  càng  thêm 

 rõ  rệt”.   Con  trộm  nghĩ  nếu  sửa  như  thế  có  lẽ  thì  đối  với  hai  câu   “ngã 

 kim hồi hướng chư thiện căn, vị đắc Phổ Hiền thù thắng hạnh”  (con nay 

hồi  hướng  các  căn  lành,  để  được  hạnh  Phổ  Hiền  thù  thắng)  trong  phần 

trên và câu  “ngã thời ư thắng liên hoa sanh, hiện tiền thọ ngã Bồ Đề ký”  

(khi  ấy,  con  sanh  trong  hoa  sen  tươi  đẹp,  ngay  trong  lúc  ấy  được  Phật 

thọ ký cho con sẽ thành Chánh Giác) trong đoạn này, hai chữ Ngã đều 

chẳng thông suốt với nhau! Hơn nữa, theo phần Trường Hàng, khi lâm 

chung do nhờ sức tụng kinh, nương theo sức dẫn dắt của Nguyện Vương 

mà  vãng  sanh  Cực  Lạc,  liền  thấy  Phật  Di  Đà.  Trong  kệ  tụng  nói  diện 

kiến Di Đà liền sanh về Cực Lạc, [nếu đổi chữ  “ngã nguyện”  thành  “thị 

 nhân”  thì] tựa hồ như đã đẩy cái này lôi cái kia  (chữ “đẩy” ở đây hình dung 

 ý “gượng ép”) sao cho ý trong lẫn ngoài được khớp nhau. [Con cho rằng]: 

Nhằm  rốt  ráo  làm  cho  hành  giả  mong  mỏi  được  Phật  Di  Đà  tiếp  dẫn, 

cho nên nói hai chữ  “ngã nguyện”. Con nghĩ giữ nguyên chữ [như trong 

chánh kinh] so ra thỏa đáng hơn. Kiến giải của con hèn tệ như thế, chẳng 

biết có thích đáng hay chăng? 

Đáp:  Ý  này  tuy  do  ngài  Thanh  Lương  đề  ra,  nhưng  chẳng  phù  hợp 

với  kinh  văn,  đấy  là  ý  phụ  chứ  không  phải  ý  chánh.  Nếu  coi  đấy  là  ý 

nghĩa chánh yếu sẽ trở thành trái nghịch kinh, chớ nên theo. Hễ theo sẽ 

phạm lỗi! 

28) Gần đây đệ tử thường dựa theo phẩm Tịnh Hạnh [trong kinh Hoa 

Nghiêm] để phát nguyện, chỉ là gặp cảnh chạm sự liền niệm thầm “xin 

nguyện chúng sanh sẽ như thế này, thế nọ”. Chỉ cần niệm một lần hoặc 

là tùy ý tùy sức niệm liên tục chẳng quan tâm đến số biến. Lại nữa, nếu 

60 Do thời Khổng Tử chưa có giấy, sách phải viết trên các mảnh gỗ hay thẻ tre, rồi 

dùng dây da xâu lại thành sách cho khỏi thất lạc. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 94 of 393

chẳng hiểu rõ ý nghĩa nguyện văn lắm thì có thể dựa theo bài văn để đọc 

hay không? 

Đáp: Pháp tu trì trọn chẳng nhất định. Người chuyên niệm Phật sao 

không do cơ duyên, do hoàn cảnh mà niệm. Lời văn phát nguyện thì tùy 

lòng ưa thích, chớ nên chấp bài này, chê bai bài kia, chấp bài kia, chê bai 

bài này là được rồi! 

29)  Năm  trước  con  được  thầy  từ  bi  khai  thị,  bảo  đệ  tử  tuổi  đã  gần 

năm mươi rồi, chớ nên nghiên cứu kinh, chỉ nên chết lòng niệm Phật để 

mong vãng sanh. Từ đấy con chẳng đổ công sức nghiên cứu nữa; chỉ có 

điều gần đây mở xem Đại Trí Độ Luận, Tử Bách Tập, các sách ấy giúp 

mở rộng tầm mắt, cảnh tỉnh, răn nhắc thân tâm khá nhiều. Nhưng ngoài 

lúc lễ tụng trong thời khóa chánh yếu ra, có nên nhân lúc rảnh rỗi xem 

đọc  thêm  đôi  chút  những  loại  kinh  luận  ấy  hay  không,  hay  là  nhất  loạt 

ngưng xem thì mới nên? 

Đáp: Tu trì không phải là chuyện đóng đinh, đẩy mái chèo, cần phải 

sống động, hoạt bát; tuy chết lòng niệm Phật, nhưng xem thêm đôi chút 

kinh  luận  cũng  chẳng  phải  là  không  được.  Nhưng  nếu  coi  Chủ  Hạnh 

(hạnh chánh yếu) như chuyện kèm thêm thì sẽ trở thành tu trì không có 

chỗ nương tựa. Tử Bách Tập tuy là cảnh sách, nhưng [những lời dạy của 

ngài Tử Bách] chú trọng nơi tham cứu; sao không dụng tâm nơi Tịnh Độ 

Thập Yếu? Ông cho rằng Tịnh Độ Thập Yếu chẳng có ích lợi sâu xa cho 

con người bằng Tử Bách Tập ư? 

4. Đáp lời hỏi của ông Trác Trí Lập 

Hỏi: Pháp môn Tịnh Độ đã có thể thích hợp khắp ba căn, thâu tóm 

trọn  vẹn  lợi  căn  lẫn  độn  căn.  Trong  thời  đức  Phật  tại  thế,  sao  không 

chuyên nói về Tịnh Độ để vạn pháp quy nhất, cùng về theo một đường, 

mà lại giảng bàn các tông, đâm ra khơi gợi lắm mối sai lầm đi vào ngõ 

rẽ khiến người đời sau bị mất lợi ích thật sự nơi Tịnh Độ vậy?  (Trong lời 

 hỏi, bên cạnh câu “sao không chuyên nói về Tịnh Độ”, Sư đã phê: “Nói nhăng, nói 

 càn!”) 

Đáp: Nuôi người chẳng phải chỉ một thứ gạo, trị bệnh chẳng phải chỉ 

có  một  thứ  thuốc.  Do  có  các  môn  thì  mới  tỏ  rõ  sự  hay  tuyệt  của  pháp 

môn này. Nếu chỉ có một pháp Tịnh Độ thì làm sao có thể dẫn hết thảy 

những cơ nghi cùng vào trong Phật pháp được? 

Hỏi:  Thế  tục  chuyên  coi  niệm  Phật  là  để  tiễn  người  chết,  còn  niệm 

Quán Âm nhằm giữ lại mạng sống. Vì thế, kẻ tu Tịnh Độ chưa tinh ròng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 95 of 393

và  người  chưa  già  khi  lâm  chung  phần  nhiều  do  luyến  tiếc  cõi  đời  liền 

niệm Quán Âm. Người trợ niệm phần nhiều ngả theo ý này hoặc thuận 

theo ý muốn của gia quyến cũng niệm Quán Âm để trợ niệm, chứ không 

niệm Phật. Nếu lành bệnh thì cố nhiên không áy náy gì. Chứ nếu không, 

đã  gây  trở  ngại  cho  sự  linh  cảm  do  xưng  danh,  mà  còn  làm  lỡ  làng  cơ 

duyên sanh Tây. Con chẳng biết nếu gặp phải hạng căn tánh ấy phải nên 

dùng  biện  pháp  ra  sao  thì  mới  viên  thông?  Có  phải  là  trước  hết  niệm 

Quán  Âm  để  giữ  tánh  mạng  cho  họ  rồi  đến  khi  họ  đã  chết  bèn  chuyển 

sang  niệm  Phật  để  tiễn  đi  hay  chăng?  Hoặc  là  từ  đầu  đến  cuối  chuyên 

niệm Quán Âm cũng có thể khiến cho người chưa hết tuổi thọ sẽ được 

lành, tuổi thọ đã hết sẽ sanh về Tây Phương ư? 

Đáp:  Con  người  bị  bệnh  nặng  liền  hãy  nên  có  ý  tưởng  vãng  sanh, 

nhất  tâm  niệm  Phật.  Nếu  tuổi  thọ  chưa  hết  sẽ  do  niệm  Phật  mà  được 

chóng lành  (A Di Đà Phật chính là Vô Lượng Thọ, nghĩa là tiêu tai, kéo dài tuổi 

 thọ).  Còn  như  vì  người  khác  trợ  niệm,  há  nên  vì  họ  niệm  Quán  Âm,  lại 

còn cầu thọ cho người ấy? Cứ niệm Phật, chưa hết tuổi thọ cũng có thể 

kéo  dài  mạng  sống.  Niệm  Quán  Âm  thì  không  có  tâm  cầu  được  vãng 

sanh. Nếu tuổi thọ đã hết sẽ làm hỏng chuyện. 

Không phải là niệm Phật sẽ nhất định chết, niệm Quán Âm nhất định 

chẳng  thể  vãng  sanh.  Chỉ  vì  kẻ  si  không  có  tâm  niệm  cầu  được  vãng 

sanh  nên  cũng  chỉ  tạo  thành  một  thứ  nghiệp  cảm  gây  hỏng  chuyện  mà 

thôi!  Vô  Lượng  Quang  là  tiêu  tai,  Vô  Lượng  Thọ  là  diên  thọ  (kéo  dài 

tuổi  thọ).  Niệm  A  Di  Đà  Phật  công  sức  đến  cùng  cực  còn  được  thành 

Phật,  há  lẽ  nào  niệm  Phật  chẳng  thể  kéo  dài  tuổi  thọ,  khiến  cho  chóng 

chết ư?  (Trong lời đáp, bên cạnh hai chữ “si nhân”, Sư gạch dưới ba vạch để nhắc 

 nhở, những người sẽ chết sau này chớ đừng tự lầm) 

Hỏi:  Gần  đây  có  người  khuyên  kiêng  giết,  nhưng  do  thấy  người  ta 

khó tránh giết, bèn dạy hãy dùng thuốc gây mê để giết, ngõ hầu loài vật 

khỏi phải chịu chết đau đớn, giống như cầu giảm tội xử chém thành tội 

thắt cổ. Pháp ấy cũng có thể được gọi là pháp phương tiện hay chăng? 

Đáp: Chỉ có thể giảm khổ thì cũng tốt. 

Hỏi:  Theo  sách  Thái  Ất  Thần  Châm,  châm  xong  phải  uống  rượu! 

Người giữ giới không uống rượu thì tự mình chớ nên áp dụng, nhưng có 

thể bảo người khác dùng rượu hay không? Cũng như có thể dùng rượu 

để chế thuốc hay chăng? 

Đáp: Đây cũng không phải là cách chấp nhặt hẹp hòi. Hễ có bệnh thì 

niệm Phật hay niệm Quán Âm cũng đều được lành; huống hồ nếu không 

dùng rượu thì [bệnh nhân] chắc chắn chẳng thể lành bệnh ư? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 96 of 393

Hỏi:  Dùng  gạo  thóc  làm  rượu,  biến  thực  phẩm  cứu  đói  thành  thức 

uống xa xỉ, quả thật là kẻ phung phí vật thực của trời quá mức. Nếu trên 

thế  giới  đều  cấm  uống  rượu  hết  thì  sẽ  dư  ra  được  bao  nhiêu  là  lương 

thực cứu đói. Như vậy thì uống rượu không chỉ làm loạn tánh mà thôi. 

Do vậy, nếu khi cả nhà đều kiêng rượu thì có nên hủy hết những đồ để 

uống hay chứa rượu trong nhà hay chăng? 

Đáp: Điều này cũng chớ nên chấp chết cứng. Nếu là món đồ vô dụng 

cho  cả  cõi  đời  thì  làm  như  vậy  được.  Nếu  hữu  dụng,  tặng  cho  người 

khác đâu có ngại gì! 

Hỏi: Người ăn chay trường kiêng cả rượu và Ngũ Tân, tông chỉ của 

chuyện ấy chẳng nhằm chỉ để tạo ra đầu mối kiêng giết chóc. Kẻ chưa 

ăn  chay  trường  có  được  phép  thay  mặt  người  khác  mua  Ngũ  Tân  và 

rượu cùng hèm được chăng? Cũng như có được ăn các món thuốc chay 

chế  từ  rượu  hay  từ  hèm  và  những  món  chay  nấu  nướng,  nêm  nếm  với 

hèm hoặc rượu hay chăng? 

Đáp:  Mua  giùm  người  khác  cũng  nên  tránh.  Những  loại  thuốc  chế 

bằng rượu nếu chẳng gây loạn tánh thì không sao. Nếu món chay mà hơi 

rượu quá nồng thì đừng nên ăn, còn có mùi nhẹ thì ăn không sao; đấy là 

vì để khỏi bị say sưa loạn tánh vậy! 

Hỏi: Dùng con vật còn sống để làm thuốc, bèn niệm Phật cho chúng 

được độ thoát. Làm như vậy dường như vẫn tạo thành thói tệ, bởi những 

kẻ  giết  những  động  vật  thuộc  loài  thai  sanh  hay  noãn  sanh  làm  dược 

phẩm cũng có thể mượn cớ niệm Phật giải oan để lấp liếm, con cảm thấy 

khó lòng giải nói được. Con lập nguyện hễ gặp những phương thuốc như 

vậy  đều  không  thèm  dùng  tới,  chẳng  cần  phải  lưu  truyền,  chưa  biết  có 

được hay chăng?  (bên cạnh chữ “được”, Sư khuyên một chấm, biểu thị đồng ý) 

Đáp:  Chuyện  này  cũng  chớ  nên  chấp  chết  cứng!  Chúng  ta  chỉ  nên 

giữ lòng Thành của chính mình mà thôi! 

Hỏi: Nếu thầy thuốc gặp phải kẻ ác và đồ tể, chài lưới, thợ săn v.v… 

mang bệnh đến xin chẩn trị, ta dạy họ sửa ác, kiêng giết, họ không chịu 

nghe, lành bệnh rồi vẫn [tiếp tục] tạo tội nghiệt, có nên mặc kệ họ không 

chữa hay chăng? 

Đáp: Đây cũng là bàn chuyện vô lý. Như lời ông nói thì đối với con 

vật gây tổn hại đến những con vật khác thì cũng mặc kệ không cứu mới 

là đúng! Nếu thầy thuốc dùng lòng Thành để cảm thì bọn họ chắc cũng 

sẽ có thể thay đổi nghề nghiệp. Đức Phật còn dạy kẻ đồ tể nhận lãnh các 

giới  riêng,  [nhìn  vào  đó]  thì  có  thể  biết  được  cách  tùy  cơ  khuyến  hóa, 

dẫn dắt của đức Phật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 97 of 393

Hỏi: Trong nhà còn giữ những sách của ngoại đạo hoặc những sách 

tà  -  chánh  hỗn  loạn  và  sách  của  đạo  Gia  Tô,  Tam  Quan  Kinh61,  Táo 

Quân  Kinh,  Huyết  Bồn  Kinh  và  những  sách  thuốc  dạy  người  giết  chóc 

bằng phương cách đặc biệt v.v… có nên đốt hết đi hay chăng? Lại còn 

trong  những  sách  chú  giải  Tứ  Thư  của  Châu  Hy  có  những  lời  lẽ  báng 

Phật có nên bôi đi hay là sửa chữa? Đối với lời văn báng Phật của Hàn - 

Âu có nên tùy theo sở kiến mà phê phán hay đốt đi hết?  (Bên cạnh tên hai 

 kinh Táo Quân, Huyết Bồn, Sư phê chữ “bôi đi”) 

Đáp: Đối với những chỗ sai bậy trong lời chú giải của họ Châu nên 

phê theo lối Đảnh Cách (lời phê viết bên phải câu văn ấy, cao hơn một 

dòng). Phàm những sách vở thế gian đa phần mắc phải khuyết điểm ấy. 

Nếu xét trên đại thể, [nội dung sách] phần lớn là tốt đẹp, vấp phải những 

lỗi  nhỏ  nhặt  thì  hãy  phê  theo  lối  Đảnh  Cách.  Còn  sách  phạm  khuyết 

điểm quá lớn hay nói bậy thì chớ nên giữ làm gì! 

Hỏi: Những y phục có in chữ, hoặc hình tượng Phật v.v… có được 

dùng làm đồ liệm hay chăng?  (Sư phê bên cạnh “không được”).  Có nên đốt 

kinh điển cho người đã mất hay không?  (Sư phê bên cạnh “đừng đốt bừa bãi”)

Đáp: Nếu đốt thì nên sắp đặt dụng cụ để đốt riêng, chớ nên đổ lẫn tro 

kinh vào tro giấy tiền vàng bạc để bán62. Hãy nên đựng [tro kinh] vào túi 

riêng, dùng vải sạch may thành đãy, bỏ thêm cát sạch vào trong ấy. Có 

ai ra biển thì [nhờ người ấy] gieo [đãy đựng tro kinh ấy] xuống chỗ sâu. 

Nếu  không,  đừng  đốt.  Nếu  chẳng  bỏ  thêm  cát  [vào  đãy  chứa  tro  kinh], 

sợ nó không chìm, sẽ trôi tấp vào bờ! 

61  Tam  Quan  Kinh  là  một  bản  kinh  của  Đạo  Giáo,  chép  lời  tuyên  cáo  của  ba  vị 

Thượng Nguyên Thiên Quan, Trung Nguyên Địa Quan và Hạ Nguyên Thủy Quan về 

công năng diệt tội, ban phước của họ cũng như ghi chép những danh xưng của ba vị 

này theo kiểu rườm rà rất đặc trưng của các thần thánh trong Đạo Giáo. Chẳng hạn 

như danh xưng của Thiên Quan là Huyền Đô Nguyên Dương Tử Vi Cung Thượng 

Nguyên Cửu Khí Tứ Phước Thiên Quan Diệu Linh Nguyên Dương Đại Đế Tử Vi Đế 

Quân v.v… 

62  Thời  ấy,  giấy  tiền  vàng  bạc,  vàng  thoi,  đĩnh  bạc  trong  đồ  mã  làm  bằng  những 

miếng  nhôm  hay  giấy  thiếc  dát  mỏng  đính  trên  giấy  nên  sau  khi  đốt,  những  vụn 

nhôm này không cháy. Người ta thường mua tro vàng mã để gạn lọc và tái sử dụng 

những mảnh kim loại này. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 98 of 393

Hỏi: Thần có thể giết được kẻ đã làm ác, sao không giết trước khi nó 

làm như thế. Như sau khi Bạch Khởi63 chôn quân đầu hàng đến mấy vạn 

rồi mới bị tru lục ở Âm Phủ. Khi hắn sắp chôn sống [quân Triệu ra hàng]

nhưng chưa kịp làm, sao không tru lục ngay để hắn khỏi chôn vùi được 

ai?  Hay  là  những  tên  lính  ra  hàng  ấy  đời  trước  vốn  thiếu  nợ  hắn  cái 

mạng  nên  mới  bị  chôn  sống?  Chôn  xong,  oán  cũ  vừa  xóa,  oán  mới  lại 

kết, nên mới bị cõi Âm tru lục để hả lòng oán đấy chăng? Hay là làm ác 

giống như uống thuốc độc, ắt phải đợi uống vào bụng xong mới bị trúng 

độc tự chết? 

Đáp:  Chưa  làm  mà  đã  bị  giết  thì  trong  ngàn  trăm  vạn  trường  hợp 

mới  có  một  trường  hợp.  Đã  làm  rồi  mới  giết  thì  đấy  chính  là  thường 

pháp theo thiên lý nhân tình vậy. 

Hỏi:  Nếu  bảo  là  thần  thánh  có  thể  hộ  pháp  thì  sao  lại  đến  nỗi  có 

nhiều chùa bị vua này vua nọ hủy diệt. Nếu bảo là thần không hộ pháp 

thì sao lại thường có những sự tích hiển hiện linh ứng, dẹp ma? Có phải 

63  Bạch  Khởi  (?-257  trước  Công  nguyên),  còn  gọi  là  Công  Tôn  Khởi,  người  My 

Huyện,  là  danh  tướng  nước  Tần  thời  Chiến  Quốc,  rất  hiếu  sát.  Làm  tướng  suốt  ba 

mươi mấy năm, đánh hạ bảy mươi mấy thành, tàn sát cả trăm vạn địch quân, được 

phong  tước  Vũ  An  Quân.  Năm  thứ  34  đời  Tần  Chiêu  Vương  (263  trước  Công 

Nguyên), Bạch Khởi dẫn quân Tần đánh tan liên quân Triệu - Ngụy tại Hoa Dương 

(nay là Trịnh Châu, tỉnh Hà Nam), chém đầu năm mươi vạn quân. Năm 37 đời Tần 

Chiêu Vương (260 trước Công Nguyên), Bạch Khởi vây đánh Trường Bình, bắn chết 

tướng  nước  Triệu  là  Triệu  Quát.  Quân  Triệu  bị  vây  đánh  lâu  ngày,  thiếu  lương  ăn 

phải  ra  hàng,  số  tù  binh  lên  đến  hơn  bốn  mươi  lăm  vạn.  Bạch  Khởi  cho  bọn  hàng 

binh ăn uống no say rồi ngầm sai quân Tần dùng khăn trắng bịt đầu, dặn: “Thấy đứa 

nào  không  bịt  khăn  trắng  cứ  chém  giết  thẳng  tay!”  Trong  một  đêm,  bốn  mươi  lăm 

vạn  hàng  binh  nước  Triệu  bị  giết  sạch,  chỉ  còn  khoảng  hai  trăm  bốn  mươi  tên  lính 

giữ ngựa thoát được, trốn về nước Triệu báo tin. Sử chép:   “Khi ấy máu chảy vang 

 tiếng long tong, nước khe Dương Cốc đỏ au, đến nay con suối ấy vẫn còn mang tên 

 Đan Thủy. Bạch Khởi cho thu thập đầu lâu của lính Triệu, dựng thành đài trên núi, 

 đặt  tên  là  Bạch  Khởi  Đài” .  Năm  44  đời  Tần  Chiêu  Vương  (257  trước  Công 

Nguyên),  vua  Tần  vây  Hàm  Đan  của  nước  Triệu  nhưng  không  chiếm  được  thành, 

vua  Tần  sai  Bạch  Khởi  ra  đánh.  Thấy  trận  đánh  dằng  dai  lâu  ngày,  quân  Tần  đã 

nhiều phen thất bại, không thể nào đánh thắng được, Bạch Khởi cáo bệnh không ra. 

Vua Tần đành sai Vương Lăng lãnh quân đánh suốt năm tháng không thắng, lại sai 

Bạch Khởi cầm quân. Bạch Khởi vẫn giả bệnh từ chối, vua Tần giận dữ, cách tuột 

quan  chức  của  Bạch  Khởi,  giáng  xuống  làm  lính  trơn,  đuổi  khỏi  kinh  đô  Hàm 

Dương.  Khi  Bạch  Khởi  đi  đến  Đỗ  Bưu  (nay  thuộc  huyện  Hàm  Dương,  tỉnh  Thiểm 

Tây),  vua  Tần  sai  sứ  mang  gươm  đến  buộc  Bạch  Khởi  tự  sát.  Đường  cùng,  Bạch 

Khởi đành tự sát. Ông Trác Trí Lập viết là  “chôn sống” , nhưng thật ra bốn mươi lăm 

vạn quân Triệu ra hàng ấy đã bị Bạch Khởi tàn sát chỉ trong một đêm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 99 of 393

là  hộ  pháp  hay  không  hộ  pháp  đều  là  do  nghiệp  lực  đồng  phận  của 

chúng sanh chiêu cảm sâu hay cạn mà bèn hộ pháp hay không đó chăng? 

Đáp: Chuyện này chớ nên chấp chết cứng. Ấy là do pháp vận thông 

hay tắc, cũng như trong một năm nóng - lạnh thay phiên nhau theo thứ 

tự vậy. 

Hỏi:  Lịch  đại  tổ  sư  như  chư  Tổ  của  Liên  Tông  v.v…sau  khi  đã 

khuất, được người ta bình luận, phán định ra sao thì mới được cả cõi đời 

tôn sùng là Tổ? 

Đáp: Có đức lớn thì người ta tự chịu suy tôn, há cứ nên chấp hẹp hòi 

là cần phải có người bình luận, đánh giá hay chăng? 

Hỏi: Học thuyết trong thuật Địa Lý64 quá phiền, tinh thông thuật ấy 

chẳng  dễ.  Địa  Lý  chẳng  tinh  tường  thì  dẫu  chọn  đất  vẫn  chẳng  chọn 

được. Chọn lựa đất tinh tường, nhưng chẳng chọn tinh tường cái tâm, rốt 

cuộc đến nỗi biến cát thành hung thì tuy chọn được vẫn giống như chưa 

được! Đấy gọi là “nếu không có tâm điền thì cũng chẳng có phước địa” . 

Thế  tục  chỉ  nói  đến  Địa  Lý,  chẳng  nói  tới  Thiên  Lý.  Chỉ  lo  Phong 

Thủy bị tổn thương, chẳng lo báo ứng không sai. Hễ gặp chuyện gì trái ý 

bèn đổ thừa Địa Lý chẳng tinh tường, lo cái kia gây trở ngại cho cái này, 

vô sự sanh sự, luôn luôn ươm thành những tấn tuồng xấu ác, quên gốc 

chạy  theo  ngọn,  đâu  đâu  cũng  đều  như  thế  cả!  So  ra,  [hoàn  cảnh  của] 

những kẻ không nhắc đến Thiên Lý còn tệ hơn kẻ không nói đến Địa Lý 

quá  nhiều!  Người  thờ  Phật  ngăn  chặn  thói  tệ  từ  lúc  nó  mới  chớm  nẩy, 

tận lực uốn nắn những thói toan tính tệ hại của thế tục. Nếu gặp chuyện 

xây mồ, cất nhà, có nên tùy duyên chọn vị trí thích hợp, hay chỉ y theo 

Phật  lý,  giữ  thiên  lý,  chẳng  theo  lý  lẽ  thế  tục  để  nói  đến  Địa  Lý  hay 

không? 

Đáp: Tuy chẳng ra sức nói tới, cũng chớ nên hoàn toàn chẳng để cho 

thầy Địa Lý xem qua. Đấy gọi là “trọn hết chuyện con người trước đã!” 

Nếu  quanh  năm  nuôi  nấng  cung  phụng  gã  thầy  Địa  Lý  có  mắt  như  mù 

thì  sẽ  đều  là  hạng  người  cuồng  vọng,  chẳng  tuân  theo  thiên  lý,  chẳng 

hiểu rõ Địa Lý. 

5. Đáp lời hỏi của Thôi Thụ Bình cư sĩ 

64 Địa Lý (còn gọi là Kham Dư) ở đây là một môn huyền học ứng dụng Dịch học và 


Phong Thủy để chọn cuộc đất tốt nhằm an táng tổ tiên với hy vọng con cháu sẽ hiển 

đạt, phú quý. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 100 of 393

Hỏi:  Địa  Tạng  Vương  Bồ  Tát  là  bậc  phụng  hành  Phật  pháp,  nhậm 

chức U Minh Giáo Chủ65 trong chốn Âm Tào, vào trong lục đạo để độ 

chúng sanh. Nhưng thường nhân hay tưởng lầm Ngài là thần kỳ66 hoặc là 

linh quỷ. Những loại quan niệm như vậy chẳng phải chỉ có một mà thôi. 

Làm thế nào để phân biệt vị Bồ Tát phụng hành Phật pháp và thiên tiên, 

quỷ thần? 

Đáp: Thần kỳ là do nghiệp báo cảm thành nên có thể bảo là “nhậm 

chức”,  chứ  Địa  Tạng  Bồ  Tát  do  hoằng  thệ  đại  nguyện  bèn  ở  trong  U 

Minh độ thoát chúng sanh, sao lại bảo là Ngài “nhậm chức”? Người đời 

chẳng  hiểu  rõ  phàm  -  thánh,  nhất  loạt  coi  là  quỷ  thần,  cũng  không  có 

chi lạ cả! Ví như đứa bé chỉ biết người trong nhà, hết thảy những người 

khác  nó  đều  hoàn  toàn  chẳng  biết  tới,  sẽ  bảo  hết  thảy  mọi  người  đều 

chẳng tôn quý bằng cha mẹ nó! Đã biết: Bậc đoạn Hoặc chứng Chân liễu 

sanh  thoát  tử  chỉ  mới  là  bậc  thánh  nhân  trong  Tiểu  Thừa;  còn  bậc  phá 

vô minh, chứng Pháp Tánh thì mới đáng gọi là Đại Thừa Bồ Tát. Nhưng 

[những vị nào] chưa đoạn phiền não, cậy vào phước lực trong đời trước 

thì sẽ làm thần kỳ, địa vị còn kém xa chư thiên, huống là so với bậc đại 

Bồ  Tát  đã  chứng  Pháp  Thân  ư?  Nếu  chẳng  biết  Phật  pháp  thì  có  phán 

65 Do nghiệp cảm, chúng sanh trong cõi Âm thường thấy cảnh sắc tối tăm, mờ mịt, 

tâm trí của những chúng sanh thọ tội trong ấy thường si ám nên cõi Âm thường gọi 

là U Minh, đức Địa Tạng Bồ Tát thường nguyện ở mãi trong ác đạo cứu độ chúng 

sanh  thoát  khỏi  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  nên  được  xưng  tụng  là  U  Minh  Giáo  Chủ.  Bọn 

đạo sĩ đã lập lờ đánh lận con đen lập ra hai ngụy thuyết: 

1) U Minh Giáo Chủ là Phong Đô Đại Đế (còn gọi là Bắc Đế Quân, hoặc Phong Đô 

Bắc Âm Đại Đế), tức vua cõi Âm. Theo họ, Phong (豐) là tên một đất nước của quỷ 

thần ở phương Bắc, tại đó núi cao đến hai ngàn sáu trăm dặm, chu vi ba vạn dặm. 

Sáu cung điện trên đỉnh núi là nơi Phong Đô Đại Đế phán xử tội nhân. Tương truyền, 

ngọn núi ấy nay chính là núi La Phong, thuộc huyện Phong Đô, tỉnh Tứ Xuyên! Tuy 

thế,  chịu  ảnh  hưởng  của  Phật  giáo,  họ  còn  thừa  nhận  có  Diêm  La  Vương  cũng  là 

vua cõi địa ngục; như vậy là có đến hai vị chưởng quản cõi Âm. Để khỏa lấp sự mâu 

thuẫn này, các đạo sĩ bèn nói Địa Tạng Vương Bồ Tát chỉ là một danh xưng do nhà 

Phật gán cho Phong Đô Đại Đế. 

2)  U  Minh  Giáo  Chủ  là  danh  xưng  khác  của  Thái  Ất  Cứu  Khổ  Thiên  Tôn,  một  vị 

thần được tin là có công năng cứu độ sanh tử. Nhằm để cạnh tranh với cõi Cực Lạc 

của Phật giáo, bọn Đạo Sĩ cũng lập ra thuyết có một Tịnh Độ của Đạo Giáo gọi là thế 

giới Trường Lạc ở phương Đông do Thái Ất Thiên Tôn làm giáo chủ! 

66 Thần kỳ (神祇) là gọi tắt của thiên thần và địa kỳ, được dùng như một từ ngữ chỉ 

chung  cho  các  vị  thần  thánh.  Thần  ở  trên  cõi  trời  hay  trong  hư  không  gọi  là  Thần, 

thần cai quản trên mặt đất gọi là Kỳ, tức các vị thần núi non, rừng rậm, thành hoàng, 

thổ địa v.v... 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 101 of 393

định cũng chẳng hiểu rõ. Nếu đã biết Phật pháp thì cần gì phải phán định 

nữa! 

Hỏi: Cảm Ứng Thiên là do ai trước tác? Đối với sách vở của các tôn 

giáo khác thì dùng pháp nào để phân biệt, đoán định? 

Đáp:  Bản  Cảm  Ứng  Thiên  thường  được  lưu  hành  có  ghi  hai  chữ 

Thái Thượng, [là vì người đời] cho [tác phẩm này] là do Lão Tử67 viết 

ra. Cũng có kẻ cho rằng nó vốn là [một thiên sách trích từ bộ] Bão Phác 

Tử68 rồi được mở rộng ra. Nhưng bất tất phải xét tìm ai là tác giả? Chỉ 

cần  quan  tâm  đến  những  điều  lợi  ích  do  sách  ấy  đem  lại.  Đấy  gọi  là 

 “chẳng vì người mà bỏ lời”69 vậy! Tuy thánh nhân lập pháp, nhưng cố 

nhiên không nhất định phải coi [toàn bộ] những lời thánh nhân [đã nói] 

là  khuôn  mẫu,  chỉ  nên  quan  tâm  chọn  lấy  những  gì  có  ích  cho  thế  đạo 

67  Trong  Đạo  Giáo,  Lão  Tử  thường  được  tôn  xưng  là  Thái  Thượng  Lão  Quân  hay 

Đạo Đức Thiên Tôn, là một trong ba vị Tam Thanh (tức Ngọc Thanh Nguyên Thủy 

Thiên Tôn, Thượng Thanh Linh Bảo Thiên Tôn và Thái Thanh Đạo Đức Thiên Tôn). 

Người khởi đầu đề xướng tôn vinh Lão Tử là thủy tổ của Đạo Giáo chính là Trương 

Đạo Lăng (sáng tổ của Ngũ Đấu Mễ đạo – tiền thân của Đạo Giáo). Vào thời Hán 

Thuận Đế, Trương Đạo Lăng tôn xưng Lão Tử là Thái Thượng Lão Quân. Sau này, 

Khấu  Khiêm  Chi  lại  gọi  Lão  Tử  là  Đạo  Đức  Thiên  Tôn  vì  Lão  Tử  là  tác  giả  của 

Đạo Đức Kinh. Về sau, các đạo sĩ đặt thêm nhiều danh xưng cho Lão Tử như Hỗn 

Nguyên Lão Quân, Giáng Sanh Thiên Tôn, Thái Thanh Đại Đế, Thái Thượng Huyền 

Nguyên Hoàng Đế, Đại Thánh Tổ Cao Thượng Đại Đạo Kim Khuyết Huyền Nguyên 

Thiên  Hoàng  Đại  Đế  v.v…  nhưng  Thái  Thượng  Lão  Quân  vẫn  là  danh  xưng  phổ 

biến nhất. 

68 Bão Phác Tử là một bộ sách do Cát Hồng (283-363) soạn vào đời Đông Tấn, được 

coi là một kinh điển trọng yếu của Đạo Giáo. Nội dung chia làm hai phần: 

1)  Nội  Thiên  chuyên  nói  về  cách  luyện  những  phương  thuốc  để  uống  vào  sẽ  trở 

thành thần tiên (tức cách luyện kim đan và tiên dược), những sự biến hóa quỷ quái, 

các pháp thuật nhương tai trừ họa, nguồn gốc của vũ trụ, phương pháp tu luyện của 

Đạo Gia. 

2) Ngoại Thiên luận về tình hình xã hội, chịu ảnh hưởng mạnh mẽ bởi những khái 

niệm  của  Nho  gia.  Phần  này  luận  về  lẽ  được  mất  trong  nhân  gian,  châm  biếm  thói 

tục, pháp bình trị xã hội, yêu dân, tiết dục… 

69 Ý nói: Chẳng vì một người có những điểm đáng chê trách mà vứt hết những câu 

nói hợp lý của người ấy. Nếu coi Cảm Ứng Thiên là của Cát Hồng thì tuy Cát Hồng 

đề xướng những toa thuốc tiên nhảm nhí (có rất nhiều chất độc như thủy ngân, chì), 

những  cách  tu  luyện  kỳ  quái,  bùa  chú  quàng  xiên  v.v..  thì  cũng  không  vì  vậy  mà 

sổ toẹt những lời luận định chí lý về đạo lập thân, xử thế trong bộ Bão Phác Tử nói 

chung và Cảm Ứng Thiên nói riêng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 102 of 393

nhân tâm. Trùng Văn, Điểu Thư70 là đầu mối mở mang văn tự lớn lao, 

nào dám vì Trùng, Điểu không đáng trọng mà chẳng dùng đến văn tự ư? 

Nêu lên một chuyện này thì sẽ có thể dứt được những lời lẽ rườm rà vô 

ích bàn bạc đúng - sai xằng bậy! Những lời lẽ rườm rà ấy vẫn chẳng có 

phong vị thiên nhiên như chim mùa Xuân ríu rít lúc ban ngày, trùng mùa 

Thu rền rĩ ban đêm vậy. 

Hỏi: Thế nào là Ngũ Bộ Lục San? 

Đáp:  Đấy  là  sách  do  ngoại  đạo  bịa  đặt  viết  ra,  chia  thành  năm  bộ 

loại, nhưng có sáu cuốn, nên gọi là Ngũ Bộ Lục San71. Loại sách ấy cần 

gì phải hỏi đến? Hỏi đến thì sẽ giống như chẳng coi Tứ Thư Ngũ Kinh là 

đúng, cứ muốn nghiên cứu những khúc hát quê mùa do lũ trẻ nít xướng 

lên ngoài ngõ! Uổng phí tâm thần, trọn chẳng có ích gì! 

Hỏi: Bình (Thôi Thụ Bình tự xưng) làm luật sư, thụ lý hồ sơ vụ án. 

Do  chức  vụ,  con  phải  soạn  án  từ,  cố  nhiên  vẫn  tùy  thời  chú  ý  để  khỏi 

gieo nhân ác. Nhưng để giải oan cho người khác, con thường gặp những 

trường  hợp  có  đủ  chứng  cớ  phạm  tội,  khi  giao  cho  Đề  Hình72  khởi  tố, 

tuy bản án phát xuất từ ý chỉ của những người được ủy thác [làm nhiệm 

vụ  xét  xử],  nhưng  do  con  soạn  án  từ  mà  kẻ  ấy  bị  lãnh  tội,  trong  tâm 

trọn chẳng yên. Những kẻ nắm giữ luật pháp hiện thời chỉ nói riêng tại 

Thượng Hải đã có hơn tám trăm người, cố nhiên chẳng thiếu những kẻ 

còn giữ được một ít lương tâm, nhưng có rất nhiều kẻ tuy chẳng cẩn thận 

vẫn  chẳng  hề  bận  tâm,  thậm  chí  hèn  tệ  chẳng  thể  kham  được!  Những 

70 Trùng Văn, Điểu Thư (còn gọi là Điểu Trùng Thư, Điểu Trùng Triện) là tên gọi 

chung cho những loại chữ tượng hình sơ khai của văn tự Trung Quốc trước thời Tần 

Thủy Hoàng. Đây là một trong những lối chữ của Kim Văn (tức những văn tự được 

khắc trên đồ kim loại, như đỉnh, lư đồng, kiếm, ấn v.v...) Do nét chữ nguệch ngoạc, 

ngoằn ngoèo như giun bò nên gọi là Trùng Văn; do có những nét vẽ giống như hình 

con chim vẽ cách điệu hoặc vết chân chim nên gọi là Điểu Thư. 

71 Ngũ Bộ Lục San là từ ngữ chỉ kinh thư của La Giáo (một thứ tà giáo do La Thanh 

sáng  lập  vào  thời  Gia  Tĩnh  -  Vạn  Lịch  nhà  Minh).  Gọi  là  Ngũ  Bộ  Lục  San  vì  tà 

giáo này có năm bộ kinh thư trọng yếu, tức 1) Khổ Công Ngộ Đạo Quyển 2) Thán 

Thế Vô Vi Quyển, 3) Phá Tà Hiển Chánh Thược Thi Quyển (chia thành hai quyển 

thượng  và  hạ)  4)  Chánh  Tín  Trừ  Nghi  Tự  Tại  Quyển  và  5)  Nguy  Nguy  Bất  Động 

Thái Sơn Thâm Căn Kết Quả Bảo Quyển. 

72 Đề Hình có hai cách hiểu: 

1) Gọi tắt của Đề Điểm Hình Ngục Ty, là một chức quan được lập ra vào thời Tống, 

tương đương với Bộ Trưởng bộ Tư Pháp hiện thời. 

2) Gọi tắt của Đề Hình Án Sát Sứ, viên quan chuyên coi về tố tụng trong một tỉnh. 

Đến đầu thời Dân Quốc, chữ Đề Hình thường được dùng để chỉ cho Công Tố Viện 

nói riêng và bộ Tư Pháp nói chung. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 103 of 393

người trực tiếp hay gián tiếp mắc phải họa hại bởi lũ ấy không thể nào 

gập ngón tay [để đếm xuể]. Dám xin thầy khai thị, đấy cũng là một đầu 

mối để cứu vãn lòng người vậy. 

Đáp:  Đối  với  những  chuyện  ấy  phải  thường  xuyên  giữ  lòng  nghĩ 

tưởng trời đất, quỷ thần, Phật, Bồ Tát đều thấy rõ, biết tỏ cái tâm của ta 

thì sẽ tự chẳng đến nỗi tạo ác nghiệp. Nếu không, vốn nhằm giải quyết 

khó khăn, tháo gỡ rắc rối mà lập ra biện pháp ấy, nhưng thật ra là căn cứ 

để gạt gẫm dân lành, ban thưởng khích lệ kẻ gian trá. Đáng sợ đến cùng 

cực!  Nếu  có  cách  sanh  sống  khác,  cố  nhiên  tốt  nhất  là  nên  thoát  khỏi 

phạm vi ấy! 

6. Đáp lời hỏi của Huyễn Tu Học Nhân 

Hỏi:  Chuyên  tu  trì  danh,  nguyện  được  Niệm  Phật  tam-muội,  cầu 

sanh Tịnh Độ thì dụng công ra sao? 

Đáp: Dùng tín nguyện sâu để niệm Phật. Niệm Phật tam-muội cũng 

chẳng dễ gì đạt được, nhưng phải thường nên phát cái tâm ấy. Đấy gọi là 

 “noi theo pháp bậc thượng, chỉ đạt được bậc trung”. 

Hỏi: Có kẻ nói niệm ra tiếng, trì danh theo lối Truy Đảnh73, có người 

bảo niệm Kim Cang trì, có người nói niệm thầm, có người bảo nhớ số, 

có  người  nói  “tùy  tức”  v.v…  Muốn  đắc  nhất  tâm  bất  loạn  thì  có  nên 

chuyên trì một pháp hay không? 

Đáp:  Truy  Đảnh  dễ  bị  bệnh.  Niệm  lớn  tiếng,  nhỏ  tiếng,  niệm  Kim 

Cang  hay  thầm  niệm,  đều  tùy  theo  tinh  thần  của  chính  mình  mà  điều 

chỉnh để dùng. Há nên chấp chết cứng một pháp đến nỗi bị bệnh ư? Tùy 

Tức chẳng bằng Tịnh Thính (lặng lẽ lắng nghe), bởi lẽ Tùy Tức không 

khéo thì cũng bị bệnh, còn Tịnh Thính thì chẳng bị bệnh! 

Hỏi:  Có  lúc  Kim  Cang  trì,  có  lúc  niệm  thầm,  có  lúc  nhớ  số,  có  lúc 

niệm theo lối Tùy Tức v.v… chẳng biết [niệm như vậy] có gây trở ngại 

cho nhất tâm hay không? 

Đáp: Nhất tâm là do niệm, chứ không phải do âm thanh niệm Phật, 

sao lại bảo là trở ngại? Nhớ số cũng chỉ là nhớ khi động, chứ khi ngồi 

tịnh tọa chỉ nên niệm thầm, đừng nên lần chuỗi. Nếu lần chuỗi ắt bị tổn 

thương. 

73 Truy Đảnh là một cách niệm Phật nhằm đối trị tâm tán loạn, câu nọ gối lên câu kia 

không xen hở chút nào. Cách này chỉ có thể áp dụng để đối trị loạn tâm chứ không 

nên áp dụng thường xuyên vì sẽ bị tổn khí, sanh bệnh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 104 of 393

Hỏi:  Hiện  thời  trong  khi  tịnh  tọa,  học  nhân  niệm  ra  tiếng  bốn  chữ 

hồng danh, nhiếp tâm niệm thiết tha, áp dụng phương pháp “tâm - miệng 

[niệm Phật] phân minh, rõ ràng để chấp trì, dùng tai lắng nghe”, hơi cảm 

thấy khinh an (nhẹ nhàng, dễ chịu). Con muốn tu sao cho đạt đến nhất 

tâm bất loạn thì có thể chuyên hành pháp ấy hòng đạt được hay không? 

Đáp:  Pháp  ấy  rất  hay!  Lúc  tịnh  tọa  nên  niệm  thầm,  niệm  ra  tiếng 

cũng được. Nhất tâm bất loạn là do tâm chuyên chú và khẩn thiết vậy! 

Hỏi:  Trong  bộ  Văn  Sao  cao  quý  của  thầy,  pháp  Tùy  Tức  được  cực 

lực  đề  xướng,  nhưng  chưa  nói  rõ  cách  niệm  như  thế  nào?  [Niệm  Phật 

Tam Muội] Bảo Vương Luận ghi:  “Có thể nương cậy lớn lao vào pháp 

 này” , nhưng cũng chỉ nói:  “Xưng danh hiệu Phật theo hơi thở” , con vẫn 

chưa hiểu rõ cách niệm như thế nào? Chỉ có sách Sức Chung Tân Lương 

ghi:   “Tùy  Tức  Niệm  Phật  dùng  khi  thở  ra  chứ  không  dùng  khi  hít  vào. 

 Cứ  mỗi  một  hơi  thở  ra  là  một  câu,  hoặc  hai  chữ  đều  được”   Học  nhân 

nghi rằng: Khi hít vào chẳng niệm, há chẳng phải là gián đoạn ư? Con 

thường  thử  luyện  mỗi  hơi  thở  ra  là  một  câu,  cảm  thấy  rất  phí  sức,  mà 

niệm cũng chẳng rõ ràng cho lắm! Chỉ có khi hít vào niệm A Di, thở ra 

niệm  Đà  Phật  thì  đã  không  gián  đoạn,  mà  còn  được  rõ  ràng,  lại  chẳng 

tốn sức. Chẳng biết cách niệm như vậy có được hay chăng? Hay là lúc 

hít vào thì chẳng được niệm? 

Đáp: Khi hít vào chẳng niệm, trong khi ấy sao lại nói là gián đoạn? 

Thở ra niệm một câu, hít vô bèn chẳng niệm; chứ khi hít vô lẫn thở ra 

đều niệm ắt sẽ bị tổn khí. Nếu chỉ niệm hai chữ thì trong một hơi hít vô 

thở ra niệm một câu Phật hiệu sẽ chẳng trở ngại chi! 

Hỏi:  “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối”,  hành trì như thế nào? 

Đáp:  Tông  chỉ  của  Niệm  Phật  là  sanh  lòng  tin  chân  thật  (tức  Tín), 

phát nguyện thiết tha (tức Nguyện), chuyên trì Phật hiệu (tức Hạnh). Ba 

pháp  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  là  tông  chỉ  của  Niệm  Phật.  Phương  pháp 

dụng  công  Niệm  Phật  hay  nhất  là   “nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp 

 nối”.  “Nhiếp  trọn  sáu  căn”   là  cái  tâm  niệm  Phật  chuyên  chú  nơi  danh 

hiệu Phật, tức là nhiếp Ý Căn. Miệng phải niệm sao cho rõ ràng rành rẽ, 

tức  là  nhiếp  Thiệt  Căn.  Tai  nghe  cho  rõ  ràng  rành  rẽ  tức  là  nhiếp  Nhĩ 

Căn. Ba căn ấy được nhiếp trong Phật hiệu thì mắt quyết chẳng thể nhìn 

ngó loạn xạ. Khi niệm Phật nên buông rèm mắt xuống, tức là hạ thấp mí 

mắt xuống, chớ nên mở banh mắt. Mắt đã nhiếp rồi thì mũi cũng chẳng 

thể  ngửi  loạn  được,  tức  là  mũi  cũng  được  nhiếp!  Thân  phải  cung  kính 

tức  là  thân  cũng  bị  nhiếp.  Sáu  căn  đã  nhiếp,  chẳng  tán  loạn  thì  tâm 

không vọng niệm, chỉ nghĩ đến Phật; đấy mới là tịnh niệm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 105 of 393

Hễ  sáu  căn  không  nhiếp  thì  tuy  niệm  Phật  trong  tâm  vẫn  có  vọng 

tưởng tơi bời, khó đạt được lợi ích thật sự. Nếu có thể nhiếp trọn sáu căn 

để niệm thì gọi là  “tịnh niệm tiếp nối”.  Tịnh niệm đã có thể thường tiếp 

nối thì nhất tâm bất loạn và Niệm Phật tam-muội sẽ đều có thể dần dần 

đạt được. Xin chú ý chỉ mong đạt được   “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm 

 tiếp nối”  thì nghiệp sẽ tiêu, trí sẽ rạng, tâm địa sẽ khai thông, lo gì chẳng 

hiểu rõ nghĩa kinh nữa! Xin hãy gắng sức! 

7. Đáp lời hỏi của cư sĩ Châu Văn San 

Con  có  những  điều  thưa  hỏi  kể  ra  như  sau,  kính  xin  thầy  chỉ  bày. 

Công đức vô lượng! 

1) Lão pháp sư niệm Phật phát chí nguyện lớn lao như thế nào? 

Đáp:  Nguyện  sanh  Tây  Phương,  thấy  Phật,  nghe  pháp,  chứng  Vô 

Sanh Nhẫn, trở vào Sa Bà phổ độ chúng sanh. 

2) Thân người cầu liễu thoát đến nơi đâu? 

Đáp: Đến Cực Lạc thế giới. 

3) Phật nói:  “Chúng sanh đều có trí huệ của Như Lai”  là đã gộp cả 

Tín - Nguyện - Hạnh vào trong ấy hay chăng? 

Đáp: Trí huệ của Như Lai không pháp nào chẳng bao gồm, nói trên 

phương diện chúng sanh thì chỉ là Lý Tánh mà thôi, chớ nên hiểu lầm! 

4)  Chúng  sanh  cõi  Sa  Bà  sanh  vọng  tưởng  thì  là  Ngã  Kiến  hay 

không phải Ngã Kiến? 

Đáp:  Vọng  tưởng  bao  gồm  hết  thảy  phàm  tình,  Ngã  Kiến  là  [phàm 

tình] nặng nề nhất. 

8. Đáp lời hỏi của cư sĩ Du Đại Tích 

Kính  đem  những  nghĩa  con  thường  nghi  chia  thành  mười  bốn  điều 

như sau, cúi xin thầy chỉ dạy uốn nắn. 

1) Người tu hành dứt ác làm lành là chuyện thuộc về bổn phận, đáng 

nên gắng công, nhưng có điều ngoài công khóa và mười hai thời ra, ba 

tâm quá khứ, hiện tại, vị lai qua lại loang loáng, nói chung là chưa thể 

trừ. Tâm nghiệp chưa trừ cho sạch được thì có gây trở ngại cho sự vãng 

sanh hay chăng? 

Đáp: Công khóa hãy nên chuyên, đừng nên xen tạp. Hễ chuyên sẽ dễ 

nhiếp tâm, còn tạp sẽ khó thể quy nhất được! Vãng sanh là do tín nguyện 

chân  thiết.  Nếu  không  có  lòng  tin  chân  thật,  nguyện  thiết  tha,  dẫu  cho 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 106 of 393

tâm thanh tịnh cũng khó được vãng sanh. Chớ nên không biết! 

2) Cổ đức nói:  “Ái chẳng nặng chẳng sanh Sa Bà”.  Phải nên trừ ái là 

lẽ đương nhiên! Nhưng trong vòng con cháu, giữa lẽ lợi - hại, nói chung 

chẳng thể mặc kệ, quên bẵng tình cảm thì làm như thế nào để chế ngự 

được? 

Đáp:  Yêu  thương  con  cháu  thì  phải  yêu  thương  theo  đúng  lẽ  đạo: 

Dạy cho chúng nó đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành, kiêng 

giết, bảo vệ sanh mạng, tín nguyện niệm Phật thì lòng yêu thương ấy liền 

trở thành Trợ Hạnh cho tịnh nghiệp. Đấy chính là căn cứ lớn lao để ngừa 

hại đạt lợi vậy! 

3)  Tử  Bách  lão  nhân  nói:   “Làm  chủ  được  giấc  mộng  thì  khi  lâm 

 chung sẽ tự chủ được” . Như vậy là cảnh trong mộng hết sức quan yếu! 

Khi lên giường sắp ngủ, con cũng từng niệm thầm, nhưng đến khi mộng 

vẫn là tơi bời tán loạn, chẳng dính dáng gì đến Niệm Phật hết. Thậm chí 

có lúc [nằm mộng thấy] ăn mặn, có khi biết ngay, hoặc chẳng biết liền, 

thật đáng hận, đáng thẹn! Con nên dùng cách nào để vãn hồi? 

Đáp:  Muốn  mộng  cảnh  tương  ứng  hãy  nên  cật  lực  cầu  tương  ứng 

trong khi ban ngày. Nếu lúc tỉnh thường tương ứng thì trong mộng sẽ tự 

được tương ứng. 

4)  Người  tu  hành  có  cảnh  giới  tốt  đẹp  thì  hoặc  mộng  đến  Tây 

Phương,  hoặc  gặp  mặt  Di  Đà,  hoặc  ngửi  thấy  mùi  hương  lạ,  hoặc  thấy 

hoa  sen.  Cư  sĩ  Vương  Quý  Quả  ở  tỉnh  Tương  (Hồ  Nam)  thường  được 

thấy  như  thế.  Con  niệm  Phật  suốt  mười  năm  không  có  tướng  lành  nào 

phát  hiện,  lỡ  lâm  chung  vẫn  như  thế  thì  có  phải  sẽ  khó  đến  được  Cực 

Lạc  hay  chăng?  Rốt  cuộc  có  nên  cứ  để  xuôi  theo  tự  nhiên,  đừng  sanh 

lòng mong mỏi gì hết ư? 

Đáp: Chỉ cầu tâm hợp với Phật, chẳng cần phải dốc sức để thấy được 

cảnh  giới.  Tâm  đã  tương  ứng  với  Phật  mà  có  tín  nguyện  chân  thật  sẽ 

chắc chắn vãng sanh. Nếu tâm mong cầu cảnh giới mà chưa tương ứng 

thì hễ có cảnh hiện ra, có thể sẽ bị ma dựa. 

5) Tuổi tác già suy, chẳng thể thức dậy ngay trong đêm. Con có nên 

suốt cả một ngày tận hết tâm lực để dụng công [tụng niệm, tu tập], đến 

chỗ nào cần phải thể hiện lòng thành kính nhưng tâm không thấy được 

thì lạy nhiều để biểu lộ. Trong mười đại nguyện vương, điều đầu tiên là 

lễ kính, lợi ích như thế nào? 

Đáp:  Tuổi  già  thân  thể  vẫn  mạnh  thì  cố  nhiên  lễ  nhiều  là  tốt.  Chứ 

nếu không thì trong hết thảy thời, hết thảy chỗ thường giữ lòng kiêng nể 

thì cũng là ý nghiệp lễ kính! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 107 of 393

6) Khi niệm Phật, ngồi xếp bằng trước tượng Phật, miệng niệm, tai 

nghe, tay lần chuỗi, tâm tưởng Vô Lượng Quang Phật để mong tam mật 

tương  ứng,  nhưng  vẫn  không  thể  tránh  khỏi  hôn  trầm,  tán  loạn  thì  nên 

thong dong để đợi khi thuần thục hay là có pháp nào để giúp đạt được 

“nhiếp trọn sáu căn” hay chăng? 

Đáp: Ngồi xếp bằng niệm thì chớ nên lần chuỗi. Hễ lần chuỗi, tâm 

sẽ khó lắng bặt suy tư, có thể bị bệnh. Hãy nên dựa theo đồng hồ để tính 

số câu niệm, một khắc niệm được bao nhiêu câu Phật hiệu sẽ giống hệt 

như  lần  chuỗi.  “Nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối”   chính  là  pháp 

chế ngự cái tâm hay nhất. 

7) Ưa điều lành dường như phát xuất từ tánh mà thành. Chỉ vì lực bất 

tùng tâm nên chẳng thể tài thí, cũng không thể pháp thí được. Chỉ đành 

hễ  gặp  ai  thì  đều  khuyên  bảo  niệm  Phật,  ăn  chay.  Cũng  như  năm  năm 

trước đây, buổi sáng con tụng công khóa, buổi chiều ra khỏi cửa thu nhặt 

giấy có viết chữ bị [người ta] quăng bỏ; gần đây tinh lực suy nhược hơn, 

công khóa cũng tăng, chẳng thể chuyên chú, thành kính đi ra ngoài thâu 

nhặt [giấy có viết chữ] được nữa. Chỉ trong lúc đi đường thì vẫn chú ý 

thâu nhặt; xét ra có trở ngại gì cho việc niệm Phật hay không? 

Đáp:  Người  niệm  Phật  nên  tu  hết  thảy  thiện  hạnh,  nhưng  cần  phải 

chia ra thành Chủ - Bạn, Chánh - Trợ. Nếu đảo lộn vị trí của Chủ và Bạn 

sẽ được lợi rất nhỏ. Nếu có thể dùng Bạn để giúp cho Chủ thì sẽ như một 

người khoanh tay, trăm quan lo liệu việc cai trị, nào còn có trở ngại gì để 

nói nữa đây? 

8)  Tam  phước,  tam  tâm  trong  Quán  Kinh  phải  giữ  gìn  cẩn  thận,  hễ 

hơi dễ duôi liền mất ngay, chưa khỏi có chỗ không thực hiện được! Con 

thường tự oán, tự thẹn, do vậy thường niệm Sám Hối Văn, rốt cuộc có 

tiêu trừ được tội khiên hay không? 

Đáp: Tiêu trừ tội khiên chẳng thể nói lơ mơ được. Chẳng viên thành 

Phật đạo sẽ chẳng thể nào hết sạch tội khiên! Chúng ta tiêu trừ được bao 

nhiêu chỉ là do lòng Thành cạn hay sâu mà định. 

9) Người già dẫu khỏe mạnh cũng chẳng đáng tin cậy, phải chuẩn bị 

sẵn biện pháp cho cái chết. Con tính không nhận lễ phúng điếu, lúc liệm 

hoàn toàn dùng vải, chỉ mặc một cái áo hải thanh, y năm điều, ngọa cụ 

xếp  bên  cạnh.  Nếu  dựa  theo  cấm  chế  của  Phật  thì  những  thứ  ấy  chẳng 

dùng  để  liệm  theo,  nhưng  nay  người  ta  thường  liệm  theo  [người  chết]. 

Có nên chẳng câu nệ đội mão Tăng, đi hài Tăng, hết thảy [cỗ bàn cúng 

bái] đều dùng món chay, cúng thất, thỉnh Tăng niệm kinh? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 108 of 393

Đáp:  Nên  lấy  những  lời  khuyên  răn  nhắc  nhở  trong  Văn  Sao  của 

Quang để dặn sẵn con cháu, [bảo họ] ắt phải chiếu theo đó để hành, ngõ 

hầu ông chẳng đến nỗi bị con cháu phá hoại chánh niệm. 

10)  Niệm  Phật  tự  biết  chẳng  đắc  lực,  muốn  tăng  thêm  công  khóa 

nhưng  chỉ  vì  không  có  sức,  lại  không  có  thời  gian,  nếu  cứ  để  như  vậy 

mãi, sợ ít có cơ hội nắm chắc vãng sanh, nhưng chí lại quyết muốn vãng 

sanh, rốt cuộc con nên dùng cách nào để có thể muôn phần trông cậy? 

Đáp:  Được  vãng  sanh  hay  không,  hoàn  toàn  do  có  tín  nguyện  hay 

không? Sao lại nói bừa, tán gẫu, chẳng lấy lời cổ nhân đã nói để làm kim 

chỉ nam vậy? 

11)  Ở  nơi  đây  hai  thứ  Long  Hoa  Giáo74  và  Tiên  Thiên  Giáo75  rất 

thịnh hành. Khuyên can, ngăn trở thì chúng nó cứng chắc không thể phá, 

khoe  hai  giáo  ấy  cũng  sanh  về  Tây  phương  được.  Rốt  cuộc  [tu  tập  hai 

giáo ấy] có thể làm trợ nhân [cho sự nghiệp vãng sanh] hay chăng? Nếu 

có thể làm như vậy được thì con sẽ học theo để “tắt lại càng thêm tắt!” 

Đáp: Ông đã quy y Phật pháp, tu trì Tịnh nghiệp, mà còn nghe theo 

lời  ma  mị  của  ngoại  đạo,  muốn  học  theo.  Sao  chẳng  biết  tốt  -  xấu  đến 

mức như thế? 

12)  Khi  niệm  Phật  tâm  thường  hay  tán  loạn,  có  kẻ  nói  là  bị  ảnh 

hưởng  bởi  tuổi  tác.  Nếu  như  tuổi  già  tâm  tán  loạn,  chẳng  thể  thâu  tóm 

được, thì người già quyết chẳng thể vãng sanh ư? Rốt cuộc có phải là vì 

tuổi tác hay là do công phu chưa đến mức đúng đắn? 

74 Long Hoa Giáo vốn là một chi phái của La Giáo do La Nhân (tức La Thanh, còn 

gọi là La Tổ) sáng lập, lấy Ngũ Bộ Lục San làm kinh điển chính, thờ đủ các vị thần 

thánh  lẫn  nhân  vật  trong  cổ  sử  hoặc  truyện  thần  thoại  như  Phục  Hy,  Thần  Nông, 

Hoàng Đế, Hứa Do, Đường Nghiêu, vua Thuấn, Quảng Thành Tử, cũng như các vị 

Phật như Nhiên Đăng, Thích Ca, Quán Âm, các vị tôn giả hoặc tổ sư như Ca Diếp, 

Huệ  Năng…  Cách  tu  tập  của  họ  bao  gồm  bùa  chú,  luyện  khí,  bói  toán,  đồng  cốt, 

phong thủy v.v… Họ tự xưng là tại gia hóa Phật giáo, thậm chí một số nhà “nghiên 

cứu  Phật  giáo”  của  Hoa  Lục  còn  cố  tình  lập  lờ  coi  Long  Hoa  Giáo  như  là  một  chi 

phái chấn hưng của tông Lâm Tế! 

75  Tiên  Thiên  Giáo  (còn  gọi  là  Tiên  Thiên  Đạo,  Thanh  Liên  Giáo,  Kim  Đan  Đạo 

v.v…)  do  Hoàng  Đức  Huy  sáng  lập,  lấy  Vô  Cực  Lão  Mẫu  làm  đối  tượng  sùng  bái 

chánh yếu, coi Đạt Ma là sơ tổ, lục tổ là Huệ Năng, thất tổ là hai vị Nam Nhạc Hoài 

Nhượng và Mã Tổ Đạo Nhất, bát tổ là La Úy Quần, Hoàng Đức Huy là cửu tổ (hai 

gã này là tà sư ngoại đạo mạo danh đắc chân truyền nhà Phật). Giáo thuyết của họ 

cũng pha trộn lung tung những tín ngưỡng dân gian, giải thích cong vạy những danh 

từ  Thiền  học  Phật  giáo,  diễn  giải  xuyên  tạc  kinh  điển  nhà  Phật  để  dễ  tuyên  truyền 

đồng  thời  biện  minh  cho  cách  tu  của  bọn  chúng.  Từ  giáo  phái  này  lại  nảy  sanh  ra 

nhiều chi phái mà nổi tiếng nhất là Nhất Quán Đạo đã được truyền sang tận Hoa Kỳ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 109 of 393

Đáp: Ông không nhất tâm là do trong tâm không có chánh kiến; do 

không có chánh kiến nên không có lòng tin chân thật, nguyện thiết tha. 

Hễ  có  tín  nguyện  chân  thật,  thiết  tha,  dẫu  chưa  thể  nhất  tâm  vẫn  được 

vãng sanh. Nếu không có tín nguyện chân thật, thiết tha, dù có thể nhất 

tâm,  cũng  khó  thể  vãng  sanh  bởi  vãng  sanh  là  do  nương  vào  Phật  lực 

vậy. 

13) Trong số các đạo hữu ở đây, có một người rất chịu dụng công, 

thọ  giới,  ăn  chay  trường,  chỉ  có  điều  nhà  ông  ta  giàu  nứt  đố  đổ  vách 

nhưng đối với chuyện công đức chẳng chịu bỏ tiền ra, [như vậy thì] có 

trở ngại cho sự niệm Phật sanh về Tây phương hay không? 

Đáp: Gã thần giữ của ấy tâm địa ô trược, hèn tệ, vẫn muốn cho con 

cháu phú quý lâu dài. Sợ rằng do cái tâm tham tài sẽ chuyển thành quả 

báo sanh trong loài ngạ quỷ cho nên trong kiếp vị lai hắn mới được thọ 

dụng thiện căn niệm Phật. 

14)  Một  người  suốt  ngày  niệm  Phật  và  cùng  với  mọi  người  niệm 

Phật nửa ngày thì so ra lợi ích nào lớn hơn?  (Hội niệm Phật ở nơi đây cứ vào 

 ngày thứ Tư liền nhóm chúng niệm Phật nửa ngày). 

Đáp:  Cùng  nhau  niệm  Phật  là  chuyện  đề  xướng.  Tùy  phận  tùy  lực 

tu trì cố nhiên chẳng ăn nhập gì tới niệm chung với đại chúng hay hành 

riêng một mình; nhưng muốn tu hành thật sự hãy nên bớt phô trương ngõ 

hầu có lợi ích thật sự. 

Mười bốn điều trên đây phần nhiều là đại bệnh sát sao của Đại Tích, 

nên con chẳng ngại mạo muội thưa hỏi từ nơi xa xăm, thiết tha cầu xin 

thầy chia thành từng điều để chỉ dạy. Thầy liền phê ngay vào lá thư gốc, 

chẳng khác nào lò rèn nung luyện vậy. Đệ Tử Du Đại Tích dập đầu lần 

nữa. 

[Sư phê]:  Xin hãy đọc kỹ Văn Sao thì mọi mối nghi sẽ tự cởi gỡ. Ở 

 đất Hỗ do lắm việc bận bịu nên tôi chẳng thể viết cặn kẽ được! 

9. Đáp lời hỏi của cư sĩ Vương Tụng Bình (lược câu hỏi đi)

1)  Tịnh  Độ  là  “duy  tâm  sở  tạo”  (chỉ  do  tâm  tạo)  thì  hãy  nên  nói  là 

“duy tâm”, chẳng nên vừa gọi là Tịnh Độ, lại vừa gọi là “sở tạo”. Nếu đã 

là cõi Tịnh Độ chỉ được tạo bởi tâm, sao lại chỉ nói là duy tâm, chứ trọn 

chẳng có Tịnh Độ nào khác là cảnh ở bên ngoài ư? “Duy tâm Tịnh Độ” 

là dùng tâm thanh tịnh niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Đến khi lâm chung, 

sẽ do tịnh tâm của chính mình mà cảm đức Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây 

Phương.  [Chẳng  hạn]  như  phương  này  chính  là  duy  tâm  Tịnh  Độ.  Nếu 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 110 of 393

không  có  Tịnh  Độ  thì  chỉ  có  thể  nói  là  “duy  tâm”,  há  lẽ  nào  từ  trong 

Không lại sanh ra Có, có thêm một cái Tịnh Độ nữa ư? Lại có thêm một 

cái  được  tạo  nữa  ư?  Vốn  không  có  Tịnh  Độ  thì  tạo  cái  gì?  Kẻ  tà  kiến 

ngăn trở người khác tu hành, tự cao giọng đề xướng, chẳng biết những 

lời lẽ của chính mình đã hoàn toàn mâu thuẫn lẫn nhau. Muốn phá người 

khác tu trì nhưng thật ra là tự phá, tự phô bày tri kiến tà vạy, lầm lạc mà 

thôi! 

2) Độc ác và từ thiện chẳng chống trái nhau. Nếu ai tâm không độc 

ác  thì  rắn,  cọp  cũng  có  thể  làm  bạn  được.  Dẫu  chưa  đạt  đến  địa  vị  ấy, 

nhưng nếu là người lành thường niệm Phật, niệm kinh, chắc chắn chẳng 

bị những giống ấy làm hại. Do sẵn lòng từ thiện sẽ có thể cảm hóa được 

những loài độc ác ấy, huống chi người tu hành thường được thiện thần 

hộ vệ ư? 

3) Chưa đạt đến địa vị “Chân cùng, Hoặc tận” thì tự nhiên thân tâm 

thế giới sẽ là có thật. Đã đạt đến địa vị “Chân cùng, Hoặc tận” thì trong 

cái  nhìn  của  người  đó  [thân,  tâm,  thế  giới]  đều  là  không,  còn  trong  cái 

nhìn của người chưa đắc được đạo ấy thì chúng đều là có. Chớ nên lẫn 

lộn thánh - phàm, lý - sự để rồi ăn nói hàm hồ, xằng bậy! Bản thể của 

tâm  chúng  sanh  chính  là  Chân  Như  Thật  Tướng,  hiềm  rằng  do  [chúng 

sanh] chưa ngộ được nên tuy suốt ngày nương vào sức Chân Như ấy mà 

suốt  kiếp  vẫn  chẳng  biết  Chân  Như  nằm  đâu!  [Tuy]  nói   “vô  minh  vốn 

 không  có  cội  rễ,  đầu  mối”,   nhưng  do  chúng  sanh  chưa  ngộ,  lại  muốn 

dạy  cho  họ  biết  về  cái  chẳng  phải  tự  họ  vốn  sẵn  có76,  cho  nên  nói  là 

 “Chân  Như  chẳng  giữ  lấy  tự  tánh,  nhưng  khởi  vô  minh”,   chứ  thật  ra 

chẳng phải là ban đầu không có [vô minh], về sau lại có! Nói như vậy là 

vì muốn cho người khác dễ hiểu bản thể. 

Ví như vàng nằm lẫn trong quặng, chứ không phải thoạt đầu thuần là 

vàng sau đó mới sanh ra quặng. Cần biết rằng: Vàng nằm trong quặng, 

nhưng vàng vẫn chẳng phải là quặng. Luyện quặng sẽ được vàng, quặng 

chẳng trộn lẫn vào vàng. Chúng ta hãy nên dốc sức ở chỗ phá vô minh, 

chớ  nên  bận  tâm  nơi  những  danh  từ  như  “thế  giới  có  hay  không,  Chân 

Như, vô minh, sanh diệt” để rồi sanh nghị luận lầm lạc! 

Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  thực  hành  sâu  xa  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa  nên 

thấy thấu suốt Ngũ Uẩn đều không, thân, tâm, thế giới chính là Ngũ Uẩn. 

Chúng ta chưa đạt đến địa vị Bát Nhã sâu xa, hãy nên coi thân, tâm, thế 

giới  là  thật  có.  Thế  giới  hư  huyễn,  nhưng  phàm  phu  thường  nghi  [điều 

76 Xét về lý, vô minh vốn không thật có nên gọi vô minh là “cái chẳng phải tự họ vốn 

có”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 111 of 393

ấy] là sai; chứ nếu phàm tình đã hết sạch thì sơn hà đại địa đều chẳng trở 

ngại lẫn nhau. Vì thế, cổ đức nói:  “Nếu có thể ngay lập tức mất sạch tình 

 kiến thì sẽ đi thẳng qua vách núi [không bị ngăn ngại gì]”. 

10. Đáp lời hỏi của cư sĩ Duyên Tịnh 

Hỏi:  Hành  nhân  niệm  Phật,  đầu  tiên  phải  lấy  nghiêm  trì  Ngũ  Giới 

làm nhiệm vụ cấp bách, ngõ hầu niệm Phật dễ được tịnh tâm, lâm chung 

vãng sanh cũng ổn. Nhưng hai chúng tại gia sống nơi Phật pháp suy đồi, 

khó thể tìm được một vị cao tăng hòng thọ giới đúng pháp. May là trong 

kinh  Phạm  Võng  từng  mở  ra  một  phương  tiện  lạ,  cho  phép  đối  trước 

tượng Phật chí thành sám hối bảy ngày, nếu thấy hảo tướng liền có thể 

tự thệ thọ giới. Kinh Địa Trì77 cũng nói như thế, nhưng không có đoạn 

kinh văn nào nói về chuyện [phải] thấy hảo tướng [rồi mới được phép tự 

thệ thọ giới], so với kinh Phạm Võng lại càng dễ hơn nữa. Khi ấy, đệ tử 

nghi ngờ, chẳng biết rốt cục nên tuân theo kinh nào mới đúng? 

Về sau, đọc Linh Phong Tông Luận, trong ấy đã giảng rõ lý lẽ: [Pháp 

tự thệ thọ giới] trong kinh Phạm Võng được lập ra cho kẻ chưa phát tâm, 

còn Địa Trì là lập ra cho kẻ đã phát tâm. Nay bọn đệ tử tín nguyện niệm 

Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  có  thể  coi  là  kẻ  đã  phát  tâm  thì  có  thể  nương 

theo kinh Địa Trì để thọ giới được hay chăng? Ngay trong lá thư gởi cho 

bà X… trong bộ Văn Sao của thầy đã có giảng về cách tự thệ thọ giới, 

cũng  không  thấy  có  đoạn  văn  nào  bảo  phải  thấy  được  tướng  hảo  [sau 

khi sám hối thì mới được phép thọ giới]. Đấy có phải cũng là vì bà ta đã 

phát  tâm  nên  được  phép  nương  theo  kinh  Địa  Trì  [để  thọ  giới],  chẳng 

cần phải câu nệ nơi thấy tướng hảo đấy chăng? Nhưng bà X… tiết tháo 

băng khiết, còn lũ đệ tử chúng con nghiệp sâu chướng nặng, có nên tham 

chiếu theo đó để làm hay chăng? Đây cũng là một nghĩa chúng con đang 

nghi ngờ cho nên chẳng nề hà mạo muội, lại vì những hành nhân niệm 

Phật  tại  gia  thông  thường  thỉnh  cầu  thầy  chỉ  dạy  phán  quyết  hòng  tiện 

tuân hành. 

77 Kinh Địa Trì có tên đầy đủ là Bồ Tát Địa Trì Kinh (Bodhisattva-bhūmi), còn gọi 

là Bồ Tát Giới Kinh, Bồ Tát Địa Trì Luận, hoặc Địa Trì Luận do ngài Đàm Vô Sấm 

dịch vào thời Bắc Lương. Tuy mang tên là Kinh, nhưng thật ra là Luận. Theo truyền 

thuyết,  bản  kinh  này  do  ngài  Vô  Trước  chép  lại  lời  giảng  của  Di  Lặc  Bồ  Tát.  Bản 

kinh  này  chính  là  bản  dịch  khác  của  phẩm  Bồ  Tát  Địa  trong  Du  Già  Sư  Địa  Luận. 

Kinh  này  giảng  về  phương  tiện  tu  hành  của  Bồ  Tát,  bao  gồm  sơ  phương  tiện  xứ, 

pháp phương tiện xứ, tất cánh phương tiện xứ. Do trong ấy lại có phần giảng nói về 

Bồ Tát Giới nên từ xưa đến nay rất được Phật môn Trung Hoa coi trọng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 112 of 393

Đáp: Phật pháp rộng lớn như biển cả, hãy tùy theo căn tánh của mỗi 

người mà thọ trì. Nếu muốn thọ giới mà có chỗ để xin thọ được thì cố 

nhiên nên thọ với sư tăng. Nếu không có ai, hãy hướng về đức Phật sám 

hối,  tự  thệ  thọ  giới.  Còn  như  nói  “thấy  hảo  tướng”  thì  há  có  phải  là 

chuyện nói dễ dàng ư? Sợ là người đời nay chẳng có thiện căn ấy đâu! 

Hoặc do chẳng hiểu rõ tâm địa, cứ dùng cái tâm bộp chộp, vọng động để 

mong cầu đến nỗi kẻ bị ma dựa thì nhiều, người được lợi ích ít ỏi! Hiện 

nay, những kẻ có hành trì đôi chút hễ động đến là khoe thấy đủ thứ cảnh 

giới!  Những  thứ  cảnh  giới  ấy  đều  do  vọng  tâm  cảm  nên.  Nếu  là  thánh 

cảnh giới biến hiện thì người khác tuy chẳng thể biết được nhưng người 

ấy phải có những dấu hiệu cho thấy tâm hạnh chuyển biến lớn lao. Nếu 

vẫn cứ y như cũ thì chẳng phải là thánh cảnh mà chính là ma cảnh đấy! 

Chớ nên không biết [điều này]! 

Phàm hết thảy mọi người hãy đều nên “đừng làm các điều ác, vâng 

làm các điều lành”. Đấy chính là giới kinh đại lược của chư Phật ba đời, 

ai nấy đều phải nên vâng giữ, chớ nên phạm. Hễ trì sẽ có công đức, còn 

phạm sẽ mắc tội lỗi. Trì cho đến mức cùng cực sẽ có thể liễu sanh thoát 

tử,  siêu  phàm  nhập  thánh,  thậm  chí  thành  Phật.  Những  ai  phát  tâm  thọ 

giới  mà  không  có  thầy  truyền  trao  thì  hãy  nên  chí  thành  khẩn  thiết  đối 

trước đức Phật sám hối bảy ngày, tự thệ thọ giới trước đức Phật là được. 

Cố nhiên không cần nói đến hảo tướng, cũng không cần phải nói đã phát 

tâm  hay  chưa.  Thời  cơ  hiện  tại  không  giống  như  thời  cơ  khi  đức  Phật 

tại thế, nhưng đã vì vãng sanh Tây Phương mà thọ giới thì hãy nên chân 

thật thọ trì. Nếu chỉ cầu danh xuông thì sẽ trở thành đùa bỡn, tội lỗi quả 

thật chẳng nông cạn, ít ỏi đâu nhé! 

Hỏi:  Nếu  hành  nhân  không  thọ  giới  sẽ  vĩnh  viễn  bỏ  mất  Phật  hải, 

đánh mất lợi ích lớn lao. Nếu phát tâm không chân thật, cứ cẩu thả thọ 

giới, hễ phạm lại mắc thêm một tầng tội là phạm giới nữa. Như vậy, thọ 

giới  thì  sợ  sẽ  vi  phạm,  còn  không  thọ  lại  bị  mất  lợi  ích  lớn  lao,  dường 

như  tấn  thoái  đôi  bề  đều  khó.  Đối  với  điều  này,  đệ  tử  có  ngu  kiến  cho 

rằng: Nếu thật sự phát tâm chân thật, ắt sẽ mang ý niệm sợ tội sâu đậm, 

quyết sẽ ít vi phạm nên chẳng ngại lập tức thọ giới. Nếu không, do tập 

khí quá nặng, hoặc do tâm cảm động nhất thời, tham cái danh “thọ giới”, 

liền  mù  mờ  thọ  giới,  trong  tương  lai  ắt  sẽ  dễ  dàng  vi  phạm.  Đâm  ra 

chẳng  bằng  nương  theo  giới  luật  vâng  giữ  hai  ba  năm,  nếu  không  vi 

phạm thì mới xin thọ giới cũng không muộn. Làm như vậy sẽ được lợi 

ích nơi giới lại chẳng đến nỗi tăng thêm tội phạm giới, dường như có ích 

vô hại! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 113 of 393

Cách  này  đệ  tử  đã  từng  thử  để  khuyên  người  khác  ăn  chay  khá  có 

hiệu  nghiệm.  Nhân  mấy  năm  gần  đây  con  từng  gặp  người  phát  tâm  tu 

hành liền khuyên họ trước hết hãy giữ sáu ngày chay và kiêng giết, giảm 

bớt ăn thịt, kiêm quán tưởng chúng sanh [và chúng ta] có cùng một thể, 

huyết nhục bất tịnh v.v… Trong vòng chưa đầy mấy năm, những người 

nhờ  đấy  mà  ăn  chay  trường  không  dưới  mười  mấy  người.  Nay  đối  với 

giới pháp, con chưa biết là có nên chiếu theo cách này để thực hiện hay 

không? 

Lại  còn  có  một  hạng  hành  nhân  khá  hiểu  rõ  nhân  duyên  tội  phước, 

tuy chưa thọ giới, nhưng có thể chiếu theo Luật Nghi để vâng giữ, khắng 

khít niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ. Nếu sau này họ vãng sanh thì phẩm vị 

của họ sẽ chẳng thua kém gì người đã thọ giới niệm Phật vãng sanh. Nếu 

quả thật như vậy thì tựa hồ mâu thuẫn với nghĩa “tâm địa vốn không có 

tự tánh giới, vốn chẳng có một vật, chỗ nào nhuốm bụi trần” của Lục Tổ. 

Nếu không, trong Luật lại nói:  “Người thọ giới đúng pháp thì mới phát 

 sanh giới thể, lại được thiên thần hộ vệ”.  Luật còn giảng rõ sự khác biệt 

lớn lao giữa người đã thọ giới với người chưa thọ giới. Đệ tử chưa hiểu 

nghĩa này, vì thế đặc biệt viết lại ở đây để xin thầy chỉ dạy. Huống chi 

con đã tính vâng giữ [giới pháp] trước rồi sau đấy mới thọ giới. Nếu như 

có khác biệt, giả sử kẻ đang trong thời hạn học Giới ấy mạng chung giữa 

chừng thì chẳng phải là mất hết hay sao? Con đang nghi ngờ điều này, 

càng chẳng thể không mong được thầy sớm giải quyết! 

Đáp: Đã muốn thọ giới, cố nhiên nên chân thật. Đã không chân thật 

thì cần gì phải thọ? Lợi ích là do chân thật trì giới mà được, chứ không 

phải vì mang danh thọ giới sẽ liền được lợi ích. Mối nghi của ông đáng 

gọi  là  vô  vị  đến  cùng  cực!  Hễ  tu  hành  thì  phải  luận  trên  tâm  địa,  chứ 

không  luận  trên  hình  tích.  Chưa  thọ  giới  mà  đã  trì  giới  thì  là  người  tu 

hành chân thật, há lẽ nào người chân thật, hành hạnh chân thật lại đâm ra 

tầm thường, kém cỏi ư? Nhưng Phật, Bồ Tát cực lực khuyên con người 

thọ  giới  là  vì  hễ  thọ  giới  ắt  phải  trì,  chứ  không  phải  vì  những  kẻ  chỉ 

khoác cái danh thọ giới hiện thời mà phát khởi vậy! Chỉ khoác cái danh 

thọ  giới  tức  là  người  thọ  giới  lại  hủy  giới  cấm  của  Phật,  tội  tăng  thêm 

một  tầng  nữa!  Những  câu  hỏi  của  ông  đều  là  chấp  chết  cứng  vào  hình 

tích, dấy lên những nghị luận lầm lạc! Ăn nói như thế đều gọi là hý luận! 

 “Thọ giới sẽ phát giới thể”  chính là bậc túc căn sâu dầy, chứ không 

phải  là  chuyện  của  những  kẻ  hời  hợt  hờ  hững  chỉ  mang  cái  danh  [thọ 

giới]  hiện  thời!  Chẳng  thọ  giới  mà  có  thể  trì  giới  chỉ  là  thiểu  số,  chứ 

không phải đa số. Vì thế, chớ nên dùng cách ấy để làm khó dễ người ta. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 114 of 393

Những người như thế thuộc hạng tánh chất đặc biệt, còn những kẻ kia là 

hạng nên dạy dỗ theo đường lối thông thường, há nên so sánh hẹp hòi? 

Đúng  là  vốn  không  có  một  chuyện  gì  lại  lầm  lẫn  khuấy  lên  sóng  gió, 

đáng than quá đỗi! Bàn luận lợi ích trên hình tích, chẳng xét đến thật tình 

nơi tâm địa là vì người trong cả cõi đời đều thích giả mạo làm người tu 

đạo vậy! 

Hỏi:  Đứa  con  gái  nhỏ  của  con  hiện  thời  hai  mươi  hai  tuổi,  lập  chí 

không  lấy  chồng,  ăn  chay  niệm  Phật  tính  ra  đã  được  mấy  năm.  Mùa 

Xuân năm nay mẹ nó mất, nó buồn thương, càng thêm chuyên dốc, thiết 

tha, mấy ngày không ăn uống. Về sau đệ tử bảo nó niệm Phật cho mẹ để 

mong mẹ được tăng cao phẩm sen; từ đấy nó đối trước linh vị mẹ niệm 

Phật,  nóng  -  lạnh  không  gián  đoạn.  Nhưng  khi  nó  niệm  Phật  đến  lúc 

thuần nhất, thường thấy mười phương tỏa quang minh, trong ấy hiện ra 

tượng Phật. Từng nhớ trong mùa Hạ năm nay, vào dịp lễ Thích Ca Văn 

Phật đản sanh, có một bữa nó đóng kín cửa, ngồi trong Phật đường niệm 

Phật,  tự  mình  cảm  thấy  thần  thức  dạo  chơi  cõi  Tịnh  Độ,  chân  đạp  lên 

mặt  đất  mềm  mại  như  đạp  lên  vải  nỉ,  hoa  trời  theo  đúng  thời  khắc  trút 

xuống, thấy Phật và hai vị Đại Sĩ lướt qua trên hư không. Quán Âm Bồ 

Tát nhìn nó mỉm cười, tay cầm cành liễu rưới nước cam lộ lên trán nó, 

và thấy vô số vị tu hành hoặc ngồi hoặc đứng, dáng vẻ đều xinh đẹp, có 

quang minh. Sau đấy, do có người đưa cơm đến cho nó ăn, cảnh tượng 

ấy liền biến mất. Đệ tử nghĩ cảnh nó được thấy tuy phần nhiều hợp với 

kinh  luận,  nhưng  trước  đấy  nó  đã  từng  tu  theo  cách  tịnh  tọa  của  Đồng 

Thiện Xã hai năm  (hiện nay đã ngưng tu theo cách tịnh tọa của Đồng Thiện Xã 

 mấy  năm),  ngay  trong  thuở  ấy  cũng  thấy  có  cảnh  giới,  quang  minh.  Nay 

chẳng  biết  cảnh  tượng  nó  được  thấy  trong  khi  niệm  Phật  ấy  có  phải  là 

cảnh tượng của Tịnh Độ hay không? Hay chỉ là huyễn ảnh của công phu 

tịnh tọa trước kia? Vì thế, đặc biệt xin thầy hãy phán định, chỉ dạy. 

Thêm nữa, đứa con gái ấy vào ngày Phật Đản, hoặc khánh đản đức 

Quán Âm và sinh nhật của ông bà nội, cha mẹ cũng như sinh nhật của 

chính  mình,  phần  nhiều  thường  giữ  thanh  trai  suốt  một  ngày  một  đêm 

không  ăn.  Nhân  đấy  đệ  tử  đọc  các  kinh  luận,  trọn  chẳng  thấy  có  đoạn 

kinh văn nào khen ngợi chuyện không ăn. Ngay cả trong pháp Bát Quan 

Trai đã lập cũng chỉ chế định không ăn quá Ngọ. Do vậy, đệ tử yêu cầu 

nó đổi sang trì Bát Quan Trai, không biết là vào hôm trì [Bát Quan Trai 

Giới] có nhất định phải theo đúng pháp đối trước tượng Phật thọ giới hay 

chăng? Hơn nữa, đệ tử xem kinh không nhiều, chẳng biết rốt cuộc suốt 

một ngày đêm không ăn và không ăn quá Ngọ có hơn - kém chi chăng? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 115 of 393

Lại nữa, mẹ của con trường trai niệm Phật cũng đã được mấy năm, trong 

khi  yên  tịnh  cũng  thường  thấy  hình  tượng  có  quang  minh,  nếu  chẳng 

chấp vào đấy thì cũng được cảnh giới tốt lành, đúng chăng? Lại cầu xin 

thầy phán định, chỉ dạy cho trọn vẹn một bề! 

Đáp:  Lệnh  ái  túc  căn  khá  sâu,  lập  chí  nguyện  ấy  thật  đáng  khâm 

phục,  kính  ngưỡng.  Cảnh  giới  được  nói  đó  có  lẽ  là  thánh  cảnh,  nhưng 

chớ nên cho đó là đúng. Chỉ nên giữ nhất tâm, đừng hâm mộ thấy cảnh. 

Nếu đạt đến nhất tâm thì không thấy cảnh cũng chẳng trở ngại gì. Nếu 

chưa đạt đến nhất tâm mà cảnh được thấy chẳng thật, hoặc thấy rồi sanh 

lòng hoan hỷ đều đủ để làm hỏng chuyện. Gần đây, con người đa số hễ 

vừa dụng công liền thấy có cảnh giới; những cảnh ấy thật ra quá nửa là 

cảnh ma! Dẫu là cảnh thánh đi nữa mà nếu như không hiểu rõ tâm địa, 

chẳng hiểu tường tận nghĩa lý, hễ sanh chấp trước liền đến nỗi bị hỏng 

chuyện; chớ nên không biết! 

Nói  tới  chuyện  Thanh  Trai  thì  trong  kinh  chưa  hề  nhắc  đến,  nhưng 

do Phó Đại Sĩ đời Lương  (do Di Lặc Bồ Tát thị hiện thân cư sĩ) thường hành 

[Thanh  Trai]  nên  cũng  không  phải  là  chớ  nên  hành.  Nếu  miễn  cưỡng 

nhịn đói thì cố nhiên chẳng nên hành, chứ nếu an nhiên không bị tổn hại, 

tự tại như pháp thì cũng chẳng phải là không được. Hơn nữa, người đời 

nay chỉ nên chiếu theo đường lối hành đạo thông thường để tu, chớ nên 

lập riêng tướng trạng khác lạ nhằm ngăn lấp những thói tệ hám danh phô 

phang chuyện lạ để mê hoặc mọi người v.v… 

Hỏi:  Đệ  tử  nghiên  cứu  Phật  học,  tự  xem  Lăng  Nghiêm,  Viên  Giác, 

Khởi Tín v.v… các kinh luận Đại Thừa xong, hơi biết thiên địa vạn vật 

và hết thảy cõi nước tịnh - uế đều y theo Nhất Chân mà huyễn hiện. Đối 

với  những  nghĩa  như   “tâm  tịnh  cảm  cõi  tịnh,  tâm  nhơ  cảm  cõi  nhơ”  

v.v… con khá tin tưởng sâu chắc, đích xác, thiết tha. Vì thế, tuy đọc các 

ngữ lục nhà Thiền chẳng những con không đến nỗi sanh lòng nghi ngờ 

Tịnh Độ mà tín nguyện càng thêm kiên cố. Từ đấy dường như chẳng đến 

nỗi bị những lời lẽ đề cao hay chèn ép Thiền - Tịnh, Tánh - Tướng mê 

hoặc. Chỉ đối với những câu  “Phật giới chẳng tăng, chẳng giảm; chúng 

 sanh giới cũng chẳng tăng, chẳng giảm”  như trong kinh luận đã nói thì 

có  lúc  dấy  lên  nghi  tình.  Ấy  là  vì  luận  theo  tánh  thể  thì  chư  Phật  lẫn 

chúng  sanh  xét  về  Thể  vốn  tương  tức78,  thật  có  thể  nói  là  chẳng  có  sai 

biệt, tăng - giảm. Còn xét về phía chúng sanh giới, tuy chúng sanh đông 

đảo nhưng đều thấy là huyễn hình, tựa hồ chẳng thể bảo là vô số được! 

78 Tương tức: Xét về lý, Phật tánh của Phật và chúng sanh giống hệt nhau, nên nói 

“chúng sanh tức là Phật, Phật tức là chúng sanh”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 116 of 393

Đã  có  số  lượng  thì  chư  Phật  ứng  thế  sẽ  đều  độ  bấy  nhiêu  chúng  sanh 

thành Phật. Phật tánh ví như nước biển, chúng sanh ví như bọt sóng. Bọt 

sóng  vỡ  lại  trở  về  với  biển  cả.  Nói  nước  không  tăng  giảm  thì  được, 

nhưng tướng bọt sóng ấy rõ ràng có số lượng, sao lại nói là không tăng - 

giảm? Hoặc nói không tăng - giảm là vì một bọt sóng vừa tan thì một bọt 

sóng khác lại trồi lên ư? 

Như  thế  thì  chư  Phật  phát  nguyện  độ  sanh  tựa  hồ  nhọc  nhằn  uổng 

công, mà lý  “chúng sanh đã thành Phật sẽ chẳng còn mê nữa”  cũng bị 

mâu thuẫn! Nếu nói bọt sóng tan chẳng còn dấy lên nữa thì chúng sanh 

trong biển tánh ấy, bọt tuy nhiều, nhưng một đức Phật đã độ được chúng 

sanh  không  lường  nổi  số;  huống  chi  sau  đấy  lại  còn  có  nhiều  vị  Phật 

giáng sanh trong thế gian. Như vậy thì tất cả chúng sanh sẽ chẳng những 

ngày một ít đi mà còn rốt cuộc sẽ có ngày độ hết. Nếu như vậy thì chẳng 

khác  gì  mâu  thuẫn  với  chuyện  không  tăng  -  giảm  được  nói  trong  kinh 

luận, mà cũng không thấu hiểu được ý chỉ “rốt cuộc chúng sanh giới lúc 

ban đầu là do đâu mà có”  (Kinh dạy:  “Vô minh không có khởi đầu”.   Nếu chúng 

 sanh giới có hết thì vô minh liền có khởi đầu vậy). 

Ở  chỗ  này,  trong  kinh  Viên  Giác,  Kim  Cang  Tạng  Bồ  Tát  đã  từng 

thưa hỏi. Để trả lời, đối với Phật giới thì đức Phật dẫn thí dụ  “quặng đã 

 thành  vàng,  chẳng  trọng  nơi  quặng”   để  giảng  rõ  lý   “Phật  chẳng  còn 

 mê”.   Đối  với  chúng  sanh  vốn  khởi  vô  minh  thì  Ngài  nói:  Do  tâm  luân 

hồi  sanh  ra  cái  thấy  luân  hồi,  có  nghĩa  là   “chưa  đích  thân  chứng  được 

 Viên Giác thì chẳng thể suy lường!”  Chuyện này được phân biệt như thế 

cũng không phải là lời hỏi nhằm đúng ngay vấn đề, nhưng sách Khởi Tín 

Nghĩa  Ký  cũng  dẫn  thí  dụ  “chim  bay  trên  hư  không”  để  chỉ  rõ  “chúng 

sanh  vô  lượng”.  Vì  thế,  chẳng  thể  nói  là  có  tăng  -  giảm,  rốt  cuộc  cũng 

khó khiến cho con người quyết định chẳng ngờ vực!  (Rõ ràng chúng sanh 

 vốn có số lượng, sao lại nói là vô lượng? Nếu thật sự vô lượng, trừ phi một chúng 

 sanh  có  thể  hóa  thành  nhiều  chúng  sanh.  Nếu  thật  sự  như  thế  thì  cũng  tránh  được 

 mối nghi “trong Phật giới lại khởi lên chúng sanh giới”. Nhưng mỗi một chúng sanh 

 là một linh thức, lý này lại nói chẳng xuôi được).  Nghĩa này sâu xa, do chúng 

sanh còn mê nên đức Phật khó thể nói thông suốt. Dẫu có nói thì chúng 

sanh vẫn không biết y như cũ. 

Đệ  tử  là  hạng  người  nào,  há  dám  dùng  tri  kiến  phàm  phu  để  suy 

lường chuyện này. Chỉ vì bậc thân sĩ học Phật ở tệ xứ, do thấy đệ tử học 

Phật sớm hơn họ, tưởng đệ tử đã hiểu được lý này, phần nhiều [đem lý 

này]  đến  chất  vấn.  Đệ  tử  tuy  viện  dẫn  kinh  luận  để  đáp,  nhưng  bọn  họ 

nói chung vẫn chưa thỏa ý, lại còn nghi ngờ những lý đã được nói trong 

Phật  học.  Cũng  có  những  kẻ  do  chẳng  hiểu  trọn  vẹn  bèn  ngã  lòng  tin 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 117 of 393

tưởng! Do vậy, con đặc biệt chép lại đoạn này, tính xin thầy chỉ dạy về 

lý  ấy.  Thầy  có  thể  dùng  thí  dụ  khác  để  xiển  minh  đại  lược  hay  chăng? 

Một là tránh cho đệ tử khỏi khởi lên sự sai lầm ấy nữa, hai là giúp cho 

con có cái để đáp lời chất vấn của bọn họ thì may mắn lắm thay! 

Đáp: Phật giới, chúng sanh giới, cả hai đều chẳng tăng, chẳng giảm. 

Đấy chính là luận theo Lý; sao ông lại dựa trên hình tướng huyễn vọng 

để luận? Chẳng thấy kinh Kim Cang dạy:  “Độ sạch hết thảy chúng sanh 

 nhưng chẳng thấy một chúng sanh nào được diệt độ”  ư? Nếu luận theo 

hình  tích  thì  lời  Phật  nói  sẽ  trở  thành  mâu  thuẫn!  Nếu  biết  [lời  nói  ấy 

nhằm]  dạy  thẳng  vào  Lý  Thể  thì  [sẽ  thấy]  giống  như  dạy  cho  kẻ  say, 

người mê đang tưởng “nhà quay, phương vị đổi dời” biết rằng “nhà vốn 

chẳng quay, phương vị vốn chẳng đổi dời”. 

Hơn  nữa,  há  có  nên  cho  rằng  [quan  niệm]  nhà  xoay  của  kẻ  say, 

phương vị đổi dời của người mê là đúng, coi lời lẽ của người không say, 

không  mê  là  sai  hay  sao?  Những  điều  như  ông  đã  nói  đều  thuộc  về  hý 

luận! Kẻ say, kẻ mê ấy trước khi chưa ngộ, trọn chẳng thể chết lòng tin 

tưởng  vào  sự  “không  xoay  chuyển,  không  đổi  dời”  vì  kẻ  ấy  đích  thân 

thấy  như  vậy.  Đến  khi  đã  ngộ,  mới  biết  [những  sự  thấy  biết  trước  kia] 

là vọng, không phải là chân. Há ông lấy điều đó (tức những sự thấy biết 

trước khi ngộ) làm chuẩn hay sao? Hay là lấy điều này (tức sự thấy biết 

sau  khi  đã  ngộ)  làm  chuẩn?  Hiểu  rõ  rồi  thì  cần  gì  phải  biện  luận  nữa 

đây? 

Ông nói đến chuyện bọt sóng trong biển đều là chấp trước trên mặt 

hình  tích.  Do  đức  Phật  muốn  cho  con  người  biết  “chính  mình  toàn  thể 

là Phật, vì đang mê nên có tướng chúng sanh”, nhưng ngay cả cái tướng 

chúng sanh ấy toàn thể đều là vọng! [Do mê, do say nên thấy] nhà xoay, 

phương hướng đổi dời, ông liền chấp trước vào sự xoay chuyển, đổi dời; 

đáng gọi là “bỏ gốc chạy theo ngọn”, sẽ thấy thường xoay, thường dời 

chẳng ngớt vậy! 

Phật là vàng đã tách khỏi quặng, Phật tánh của chúng sanh là vàng 

vẫn  còn  nằm  trong  quặng.  Vàng  ở  trong  quặng  trọn  chưa  thành  vàng! 

Chẳng qua người sáng suốt biết trong quặng có vàng thì họ mới đổ công 

nung luyện, tách vàng ra [khỏi quặng], hòng được thọ dụng. Đức Phật sợ 

chúng sanh chẳng chịu gánh vác nên chú trọng nói rõ về bản thể. Bởi lẽ, 

[nếu chúng sanh] đã biết bản thể thì sẽ trọn chẳng chịu tự khinh, không 

tu  tập.  Nếu  biết  luận  định  từ  bản  thể  thì  không  cần  phải  nghi!  Nếu  bỏ 

Thể để luận theo hình tích thì xin các hạ hãy thỉnh vị đại thông gia khác 

phán đoán, luận định. Quang là một ông Tăng tầm thường không có trí 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 118 of 393

huệ biện tài ấy đâu! 

11. Lời phê trên lá thư của cư sĩ Niệm Phật 

 (Những  chữ  viết  theo  lối  Đảnh  Cách 79   là  lời  phê  của  Ấn  Công  để  đáp  lời  hỏi,  còn 

 những chữ viết thấp hơn một chữ là những chữ được dùng trong lá thư gốc của cư sĩ 

 Niệm Phật ở Vĩnh Gia) 

Vâng  đọc  lời  huấn  dụ  từ  bi,  thuần  là  những  lời  tha  thiết  đến  cùng 

cực, tạo phương tiện đến cùng cực, buồn khóc vì đi vào ngõ rẽ cả mấy 

năm,  một  hôm  biết  được  đường  chánh.  Từ  nay  về  sau  nhất  tâm  niệm 

Phật,  hồi  hướng  cho  khắp  chúng  sanh  cùng  sanh  Tịnh  Độ.  Những  điều 

mong mỏi khác dù Tục hay Chân đều đã buông xuống. Quả thật chỉ có 

một  pháp  này  là  có  thể  an  thân  lập  mạng,  tự  lợi,  lợi  tha,  trên  an  ủi  bi 

nguyện,  báo  đáp  hồng  ân,  cầu  xin  ban  cho  sự  gia  bị,  thường  hành  tinh 

tấn.  Con  tính  trong  tháng  tới  hoặc  trong  tháng  Tám  sẽ  lại  không  nói 

năng gì (tịnh khẩu), thầm niệm thánh hiệu Quán Âm, thời hạn ngắn hay 

dài sẽ tùy sức, tùy duyên. Tất cả những nghi thức lễ niệm trong khi bế 

quan và các nghi vấn kính cẩn trình bày như sau xin thầy chỉ dạy, con sẽ 

cảm kích tuân hành. 

[Tổ Ấn Quang phê]:  Tâm thường nghĩ đến tu trì, bế quan hay không 

 đều chẳng khẩn yếu cho lắm. Nhưng phải nên viên thông, chớ nên chấp 

 chết cứng, kẻo sẽ đến nỗi chẳng yên lòng, đâm ra vô ích! Đức Quán Âm 

 từ  bi  rộng  lớn,  chắc  chắn  hễ  có  cảm  liền  ứng,  nhưng  tâm  chớ  nên  quá 

 gấp rút bộp chộp, mong được ứng ngay. Ví như trồng lúa, ngày hôm nay 

 vừa  gieo  giống  liền  mong  thâu  hoạch  ngay  trong  bữa  nay  sẽ  trở  thành 

 kẻ si! Cố nhiên, hễ có ai khởi lòng niệm Bồ Tát thì sẽ liền được gia bị; 

 nhưng  chớ  nên  có  những  quan  niệm  hẹp  hòi  mong  cầu  ấy  thì  sẽ  có  lợi 

 ích lớn lao vậy! 

1) Vào ngày bế quan đầu tiên 

Sáng dậy con niệm Phật mười hơi. Súc miệng, rửa ráy xong, lễ thập 

phương thường trụ Tam Bảo, mỗi lần một lạy, lễ Bổn Sư Thích Ca Mâu 

Ni Phật ba lạy, lễ Tây Phương giáo chủ bốn mươi tám lạy, lễ kinh luận 

Tịnh Độ ba lạy, lễ Quán Âm ba mươi hai lạy, Thế Chí, Hải Chúng mỗi 

danh  hiệu  ba  lạy,  Địa  Tạng  Vương,  Liên  Tông  chư  Tổ  (sư  tăng  hiện  tại), 

79 Viết theo lối Đảnh Cách là viết cao hơn một chữ so với những dòng khác. Do tiếng 

Việt viết theo hàng ngang không thể dùng cách trình bày ấy, lời phê của Tổ được in 

nghiêng và ghi thêm chữ “Tổ Ấn Quang phê” trong ngoặc vuông cho rõ ràng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 119 of 393

mỗi vị một lạy. Niệm chú Cúng Dường80 hai mươi mốt biến. Niệm bài 

Tây Phương Nguyện Văn của đại sư Liên Trì một biến. Niệm Quán Âm 

Tán một biến. Tiếp đó chuyên niệm thánh hiệu. Trong khoảng ấy, trừ lúc 

ăn ngủ ra, hễ gần tới giữa trưa và sau giờ Ngọ, hoàng hôn và giữa buổi 

tối, lễ Quán Âm ba mươi hai lạy. 

[Tổ Ấn Quang phê]:  Nghi tiết đơn giản mới hay! 

2) Mỗi ngày sau đó: 

Sáng  dậy  niệm  Phật  mười  hơi.  Rửa  ráy,  súc  miệng  xong,  lễ  Quán 

Âm ba mươi hai lạy, tiếp đó chuyên niệm thánh hiệu. Trong khoảng thời 

gian ấy, trừ lúc ăn ngủ ra, còn kèm thêm vào gần tới giữa trưa và sau giờ 

Ngọ, chập tối và giữa tối, lễ Quán Âm ba mươi hai lạy giống như ngày 

thứ nhất. 

Hoàn mãn một ngày. 

Nghi thức lúc sáng dậy và lúc gần sụp tối giống như trước. Ngay lúc 

đêm xuống, niệm thánh hiệu xong, niệm Tây Phương Nguyện Văn một 

biến, lễ Tây Phương Giáo Chủ bốn mươi tám lạy, lễ Quán Âm ba mươi 

hai  lạy,  Thế  Chí,  Hải  Chúng  mỗi  danh  hiệu  ba  lạy.  Hơn  nữa,  trong  bài 

nguyện văn của Liên Trì đại sư câu  “chuyên niệm A Di Đà Phật vạn đức 

 hồng  danh”  con  tự  đổi  thành   “chuyên  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  vạn 

 đức hồng danh”,  những câu khác có cần thay đổi hay không? 

[Tổ Ấn Quang phê]:  Nên châm chước để lượng định. 

Đoạn đầu của bài nguyện văn có câu:  “Kim ư Phật tiền kiều cần ngũ 

 thể” (Nay  con  đối  trước  Phật  cung  kính  năm  vóc  mọp  lạy).     Niệm  đến 

câu này, con chỉ cúi đầu lễ xong rồi đứng dậy, hay là cần phải mọp lạy 

tới mấy câu nữa rồi mới đứng dậy? 

[Tổ  Ấn  Quang  phê]:   Mọp  lạy  một  lúc  lâu  sẽ  có  thể  bị  tổn  khí,  chớ 

 nên không biết! 

Trong bài tán Quán Âm phổ biến có câu:  “Quán Âm Đại Sĩ, tất hiệu 

 Viên  Thông,  thập  nhị  đại  nguyện  thệ  hoằng  thâm” (Quán  Âm  Đại  Sĩ, 

luôn  có  hiệu  Viên  Thông,  mười  hai  đại  nguyện  thệ  rộng  sâu)  bốn  chữ 

 “thập nhị đại nguyện”  sợ là dẫn lầm từ nhân duyên của Dược Sư Như 

80 Có rất nhiều bài chú Cúng Dường tùy theo nghi quỹ, nhưng theo ngu ý, bài chú 

Cúng  Dường  được  cư  sĩ  Niệm  Phật  dùng  ở  đây  là  chú  Phổ  Cúng  Dường  (thường 

được  in  trong  các  kinh  Nhật  Tụng):   “Án,  nga  nga  nẵng  tam  bà  phạ,  phiệt  nhật  la 

 hộc”  (Om,  Gaganam  Sambhava  Vajra  Hoh).  Bài  chú  này  có  tên  gọi  đầy  đủ  là  Đại 

Hư  Không  Tạng  Bồ  Tát  Phổ  Cúng  Dường  Chân  Ngôn.  Phật  môn  thường  tụng  chú 

này với hàm nghĩa dùng tâm lượng cúng dường rộng lớn như hư không, xuất sanh vô 

biên  bảo  tạng,  cúng  dường  rộng  khắp  mười  phương  Tam  Bảo  cùng  hết  thảy  chúng 

sanh không ngăn ngại như hư không. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 120 of 393

Lai, con phải nên nói như thế nào? 

[Tổ  Ấn  Quang  phê]:   Mười  hai  đại  nguyện  không  có  xuất  xứ,  đổi 

 thành  “từ  bi  thệ  nguyện  tối  hoằng  thâm”  (từ  bi  thệ  nguyện  rộng  sâu 

 nhất) cũng được! 

Nếu  lúc  nằm  xuống  không  ngủ  được,  bèn  chỉ  quan  tâm  ức  niệm 

thánh hiệu để dỗ giấc, hay là phải tạm ngưng niệm thánh hiệu, lắng lòng 

để đối trị? 

[Tổ Ấn Quang phê]:  Lắng lòng niệm thánh hiệu.  

Lúc  dục  niệm  khởi,  phải  tưởng  như  đã  chết,  hay  là  tưởng  sắp  chết. 

Trong khi bế quan vẫn còn có chuyện gì cần phải chú ý xin thầy đều dạy 

hết cho. 

[Tổ Ấn Quang phê]:  Làm sao chỉ ra hết mọi chuyện cho được? Chỉ 

 chí thành cung kính, đừng gấp rút, bộp chộp mong cầu linh ứng. Chỉ giữ 

 lòng sao cho tương ứng với thánh hiệu, chẳng cầu cảm thông thì sẽ tự 

 được cảm thông. Nếu không, sẽ có thể bị ma dựa! 

Con thường nằm mộng thấy ở trong nhà bay lên niệm Phật, nhưng bị 

xà nhà và mái ngói ngăn trở, chẳng thể vượt thoát ra được. Lại còn một 

hôm  [mộng  thấy]  ở  ngôi  chùa  nọ  có  một  bức  tranh  thủy  mặc  vẽ  hình 

tượng  Quán  Âm,  thân  và  mắt  rất  to,  cho  đến  nay  vẫn  còn  cảm  thấy  sợ 

hãi. Qua hai duyên trên đây, chẳng biết tội chướng như thế nào? 

[Tổ  Ấn  Quang  phê]:   Giấc  mộng  ấy  thuộc  về  cảnh  giới  tốt  đẹp, 

 nhưng vẫn chưa đạt đến mức nghiệp lực tiêu trừ lớn lao. Vì thế vẫn còn 

 bị  ngăn  ngại.  Thấy  tượng  sợ  hãi  cũng  chẳng  sao  cả;  nhưng  chớ  nên 

 ghim mãi chuyện này trong lòng. 

Hơn nữa, ân sư thường nói: “Hành nhân thấy cảnh có một phân thì 

không  được  nói  một  phân  mốt,  cũng  chẳng  được  nói  chín  ly  chín.  Nói 

quá cũng mắc tội, mà nói bớt đi cũng không được”. Lại nói: “Thứ cảnh 

giới  ấy  nói  với  tri  thức  để  cầu  chứng  minh  tà  -  chánh,  đúng  -  sai  thì 

không  phạm  lỗi.  Nếu  chẳng  nhằm  xin  chứng  minh,  chỉ  muốn  khoe 

khoang thì cũng mắc lỗi. Nếu hướng về hết thảy mọi người để nói thì sẽ 

có lỗi. Trừ cầu tri thức chứng minh ra, [trong mọi trường hợp khác] đều 

không được nói” v.v… Nhưng nếu hành nhân thấy có cảnh giới, hoặc do 

tâm tưởng không trọn vẹn, hoặc do văn tự sơ sài, vụng về, đến nỗi nói ít, 

nói nhiều thì cũng gây trở ngại hay chăng? Đệ tử từng được ân sư ba lần 

dạy  bảo  về  giấc  mộng,  đã  kể  cho  người  bạn  là  X…  nghe.  Tuy  chẳng 

phải là muốn khoe khoang, chẳng phải vì cầu chứng minh, mà thật ra là 

muốn khơi gợi lòng tin cho người ấy, chẳng biết làm như vậy có mắc tội 

lỗi hay không? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 121 of 393

[Tổ Ấn Quang phê]:  Cảnh được thấy trong mộng không quan hệ lớn 

 lao cho lắm, chứ đối với cảnh được thấy trong khi Thiền Định thì phải 

 thận trọng. Người tu hành thường phạm phải căn bệnh chưa đắc đã bảo 

 là đắc! 

Sống tại gia xử thế, thấy người khác có chuyện chẳng đúng pháp, đã 

không có đủ oai đức để chế phục, lại chẳng khéo khuyên dụ khiến cho 

người ấy cảm động, nhận hiểu, chỉ đành nhẫn nại mặc kệ kẻ ấy, ức niệm 

Quán Âm để mong Ngài từ bi che chở thì có được hay không? Khẩn cầu 

thầy khai thị thì may mắn lắm thay! 

[Tổ  Ấn  Quang  phê]:   Lòng  Thành  đến  cùng  cực  thì  đá  vàng  cũng 

 phải nứt. Dẫu cho người ấy chẳng được lợi ích thì chính mình cũng đã 

 được lợi ích lớn lao.  

12. Kệ tu trì 

Giữ vẹn luân thường, 

Trọn hết bổn phận, 

Ngăn dứt lòng tà, 

Gìn giữ lòng thành, 

Đừng làm các ác, 

Vâng làm các thiện, 

Kiêng giết, cứu mạng, 

Ăn chay niệm Phật, 

Hồi hướng vãng sanh 

Thế giới Cực Lạc, 

Dùng để tự hành, 

Lại còn dạy người, 

Ấy gọi Phật tử. 

Hành giả hãy nên

Làm như thế ấy 

Công đức vô lượng. 

X. Thư từ 

1. Thư trả lời cư sĩ Thái Cát Đường 

Ngày Hai Mươi Sáu tháng Tư, Quang từ Dương Châu trở về Thượng 

Hải thấy ông gởi cho Quế Viên81 và hương. Cám ơn lắm! Bản thảo Quán 

81 Quế Viên là tên gọi khác của quả long nhãn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 122 of 393

Âm  Đại  Sĩ  Tụng  tuy  đã  gởi  tới,  nhưng  vẫn  cần  phải  giảo  chánh  tường 

tận thì mới cho sắp chữ được. Sợ là chưa thể in ra sách trong năm nay 

được đâu! [Chuyện vận động quyên mộ đóng góp cho] Viện Mồ Côi hãy 

cứ tùy duyên lo liệu. Được nhiều thì tốt, ít cũng không sao. Dẫu chẳng 

thể giúp đỡ, chỉ gởi xuông sổ quyên mộ trở lại cũng không sao cả! Đối 

với hết thảy mọi chuyện, Quang đều tùy duyên, trọn chẳng vì nhiều - ít, 

có - không mà khởi lên tâm phân biệt, suy tính. Thầy Chân Đạt gởi lời 

hỏi  thăm  ông.  Cư  sĩ  Vưu  Tích  Âm  còn  chưa  di  chuyển,  chẳng  bao  lâu 

nữa  sẽ  xuống  miền  Nam,  địa  chỉ  cư  ngụ  vẫn  chưa  định  được!  Đợi  đến 

khi nào ông ta tiến hành công việc cho Quang thì sẽ gởi tới. Đang trong 

lúc thiên tai nhân họa liên tiếp giáng xuống này, hãy nên phát khởi lòng 

Thành niệm Phật để cầu được che chở, ngõ hầu chẳng phụ thời gian tốt 

đẹp  này.  Nếu  không,  sẽ  như  người  vào  biển  cả,  đã  không  có  người 

hướng dẫn, lại không có la bàn, muốn khỏi bị chìm đắm, há có được ư? 

2. Thư gởi hòa thượng Tâm Tịnh 

Hôm  nay  có  người  từ  Như  Cao  đến,  trao  giùm  thư  của  Thôi  Tông 

Tịnh.  Cái  chuông  như  thầy  đã  nói,  lớn  -  nhỏ  có  thích  hợp  hay  chăng? 

Nếu thích nghi thì hãy nên bảo những người trong nhóm mua. Nếu giá 

chuông  hãy  còn,  chưa  bị  mục  nát  thì  cũng  nên  mua  luôn  để  khỏi  phải 

làm  cái  khác.  Cũng  nên  gõ  thử  chuông  ngay  để  coi  xem  tiếng  chuông 

[có vừa ý hay không]. Trống lớn nếu có người phát tâm [cúng dường] là 

được rồi. Nếu không, hãy bảo họ quyên mộ để đặt làm, nhưng hãy nên 

làm sao cho thích hợp, đừng nên làm quá to. Hãy nên cho họ biết kích 

thước đại lược để họ tiện quyết định đặt làm. Chi phí thỉnh chuông trống 

đều  phải  do  chính  người  [phát  tâm]  ấy  bỏ  tiền  ra,  chẳng  cần  Pháp  Vân 

Tự phải bù tiền thêm. Hãy nên nói trước với họ về chuyện đó để chẳng 

đến nỗi phải lo lắng khó lòng đáp ứng được! 

3. Thư trả lời cư sĩ Cát Khải Văn 

Túc  nghiệp  của  mọi  người  đã  cảm  thành  ác  quả  ấy.  Ông  có  thể  ở 

chùa Hộ Quốc tụng kinh lễ sám quả thật là may mắn lớn. Lúc này, trừ 

niệm  Phật  và  niệm  Quán  Âm  cầu  gia  bị  ra,  không  có  cách  tốt  đẹp  nào 

khác! Đừng vọng tưởng đạt được chuyện tốt lành. Nếu có thể chí thành 

khẩn thiết tụng kinh lễ sám thì chính mình cũng đạt được lợi ích không 

chi lớn bằng. Nếu chỉ mong cho xong chuyện mà muốn được Phật, Bồ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 123 of 393

Tát gia bị sẽ khó như lên trời! Trừ chí thành niệm Phật, niệm Quán Âm 

và chí thành khẩn thiết tụng kinh, lễ sám ra, không có phương pháp thứ 

hai nào cả! Xin hãy sáng suốt soi xét! 

4. Thư trả lời cư sĩ Lý Cẩn Đan

Nhận được thư, biết các hạ có lòng bảo vệ đạo tột bậc chân thật, tha 

thiết. Những gã chủng tử địa ngục muốn làm cao nhân bậc nhất từ ngàn 

xưa  đến  nay  cực  đáng  thương  xót.  [Ngụy  thuyết]   “Khởi  Tín  Luận  là 

 ngụy  tạo”   không  phải  do  Lương  Nhậm  Công  (Lương  Khải  Siêu)  đề 

xướng,  mà  là  do  Nhậm  Công  lấy  ma  thuyết  của  Âu  Dương  Cánh  Vô82 

làm căn cứ, coi đó như luận thuyết quyết định nhằm phô phang “ta là kẻ 

học rộng có thể phân định chân, ngụy!” Âu Dương Cánh Vô là hạng ma 

chủng  đại  ngã  mạn,  mượn  cái  danh  hoằng  pháp  để  cầu  danh,  cầu  lợi. 

Ông ta cho Lăng Nghiêm, Khởi Tín Luận là ngụy tạo, chính là vì muốn 

mê  hoặc  hàng  sĩ  đại  phu  vô  tri  vô  thức  nhằm  mong  họ  sẽ  sùng  phụng 

mình  như  một  vị  đại  pháp  vương!  Ông  ta  mượn  cái  danh  thông  suốt 

Tướng Tông (Duy Thức) để ngạo mạn cổ kim. Phàm những gì các vị cổ 

đức tông Thiên Thai, Hiền Thủ đã nói chẳng hợp với ma kiến của ông ta 

đều  bài  xích  là  “thả  rắm”,  nhưng  những  kẻ  thông  minh  do  thấy  ông  ta 

thông hiểu Tướng Tông liền đua nhau sùng phụng là bậc thiện tri thức! 

82 Âu Dương Cánh Vô (1871-1943), tên thật là Âu Dương Tiệm, tự là Kính Hồ, năm 

bốn  mươi  tuổi  đổi  tên  tự  thành  Cánh  Vô,  còn  có  tên  tự  khác  là  Cánh  Ngộ,  người 

huyện Nghi Hoàng, tỉnh Giang Tây, là hậu duệ của Âu Dương Tu. Ông được coi là 

một triết gia nổi tiếng thời cận đại, do theo học với Dương Nhân Sơn nên hâm mộ 

ý chỉ kinh Hoa Nghiêm bèn chuyên nghiên cứu Phật giáo, ẩn cư tại Kỳ Hoàn Tịnh 

Xá để chuyên nghiên cứu kinh luận. Ông từng sang Nhật du học. Năm 1912, cùng 

với Lý Chứng Cương thành lập hội Phật Giáo, chủ trương tách rời chánh quyền và 

tôn giáo, sa thải những tăng sĩ dốt nát. Ông rất thích nghiên cứu Duy Thức Học, đặc 

biệt tôn sùng Hoa Nghiêm và Du Già Sư Địa Luận, nhưng về sau lại đề xướng thuyết 

 “Hoa Nghiêm, Đại Thừa Khởi Tín Luận, Lăng Nghiêm v.v… đều là do người Trung 

 Hoa ngụy tạo!”  Ông chủ trương các tờ báo Dung Truyền, Khổng Học Tạp Chí v.v… 

Năm 1922, sáng lập Chi Na Nội Học Viện với tông chỉ hoằng dương Phật giáo, bồi 

dưỡng nhân tài hoằng pháp lợi sanh. Thái Hư đại sư từng viết bài phê phán đường lối 

cũng như cách diễn giải Phật pháp lệch lạc của Chi Na Nội Học Viện gây nên cuộc 

tranh luận sôi nổi giữa Cánh Vô và Thái Hư qua nhiều chủ đề trong nhiều năm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 124 of 393

Tướng Tông lấy Nhị Vô Ngã83 làm chủ yếu, ông ta chỉ hoại một thứ là 

Ngã Kiến, chứ trọn chẳng có khí phận Vô Ngã của Tướng Tông. Kẻ ma 

mị mà ai nấy vẫn tin, đáng buồn thay! 

Chưa thọ giới, chớ nên đắp mạn y năm điều hoại sắc. Y năm điều ấy 

không chia thành khối  (Y năm điều, mỗi một điều cắt ra thành một miếng dài một 

 miếng  ngắn,  [mỗi  một  miếng  nhỏ  ấy  gọi  là  một  khối]),  cũng  không  phải  là  hải 

thanh; hải thanh là áo dài rộng tay. Ngày nay trong pháp môn không có 

người nên [ai nấy] mặc sức làm càn. Vì thế, người thọ Ngũ Giới đều đắp 

y Ngũ Điều84, trái nghịch cấm chế của đức Phật, nhưng Tăng lẫn tục đều 

bình chân như vại, cũng đáng cảm khái lắm thay! 

5. Thư trả lời cư sĩ Diệp Phước Bị 

Ngày hôm qua, thầy Đương Gia đưa thư của ông cho Quang. Quang 

đọc thư, biết tuy cường đạo đến cướp đồ đạc của ông mà ông chẳng bị 

mất một vật nào, còn bà cụ ở phòng đối diện bị cướp mất một cái rương 

và các thứ quần áo. Đấy chính là chứng cớ rõ ràng Tam Bảo gia hộ [cho 

ông]. Chỉ nên gắng sức niệm Phật và niệm thánh hiệu Quán Thế Âm Bồ 

Tát, há nên lầm lạc sanh lòng sợ hãi, muốn dời đi chỗ khác! Ông xem có 

chỗ nào là nơi yên vui đâu? May mắn là chỗ ấy nghèo nàn nên vẫn còn 

chưa gặp họa lớn. Nếu ở nơi am giàu có, sợ sẽ càng nguy hiểm hơn! 

83 Nhị Vô Ngã là Nhân Vô Ngã và Pháp Vô Ngã, còn gọi là Nhân Không và Pháp 

Không, hoặc Ngã Pháp Nhị Không. 

1)  Nhân  Vô  Ngã:  Hiểu  rõ  thân  người  do  Ngũ  Uẩn  giả  hợp,  chứ  thật  không  có  bản 

thể của cái Ngã tự chủ tự tại. Đấy là phép Quán của Tiểu Thừa để đoạn Phiền Não 

Chướng, đắc Niết Bàn. 

2)  Pháp  Vô  Ngã:  Hiểu  rõ  các  pháp  do  nhân  duyên  sanh  ra,  không  có  thực  thể,  tự 

tánh. Đấy chính là pháp Quán của Đại Thừa để đoạn Sở Tri Chướng, trở thành Bồ 

Tát. 

84 Xin đừng hiểu lầm y Ngũ Điều của tăng sĩ trong đoạn này với Ngũ Điều mạn y 

trong  đoạn  trước.  Mạn  Y  là  y  không  chia  thành  từng  điều  (tổ  Ấn  Quang  gọi  một 

miếng  lớn  là  điều,  mỗi  điều  cắt  ra  thành  miếng  nhỏ  hơn  gọi  là  Khối).  Vì  thuở  xưa 

khổ  vải  khá  hẹp,  để  may  Mạn  Y  phải  ghép  bằng  năm  miếng  vải.  Nay  thì  Mạn  Y 

là  cả  một  khổ  vải  không  cắt  thành  miếng  nhỏ.  Còn  Y  Ngũ  Điều  của  chư  Tăng  thì 

gồm năm miếng lớn may lại. Mỗi một miếng lớn cắt thành hai miếng: một dài, một 

ngắn (Tổ gọi mỗi miếng nhỏ ấy là “khối”). Y này là loại y chư Tăng thường mặc để 

làm lụng hoặc tụng kinh lễ Phật thường ngày, cư sĩ không được tiếm dụng. Do thời 

ấy Mạn Y cũng có năm miếng nên cư sĩ thường đắp y Ngũ Điều của chư Tăng mà 

không biết mình đã phạm cấm chế của đức Phật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 125 of 393

Năm  Dân  Quốc  19  (1930),  ông  Quách  Chấn  Thanh,  chủ  tiệm  giấy 

Hợp  Pháp  ở  đường  Cảnh  Đức,  Tô  Châu,  theo  một  người  già  trong  nhà 

ông ta đến quy y. Quang bảo ông ta: “Hiện thời là tình thế hoạn nạn, hãy 

nên chí thành niệm Phật và niệm thánh hiệu Quán Âm, sẽ liền có thể gặp 

dữ  hóa  lành,  gặp  nạn  mà  được  hên”.  Tháng  Chạp  năm  sau,  ông  ta  qua 

Thượng Hải. Chiến sự nổ ra ở Thượng Hải, chẳng thể không trở về đất 

Tô được. Đến mùa Xuân năm Dân Quốc 21 (1932) vẫn còn chiến tranh, 

chẳng  thể  quay  về  được.  Do  đường  xe  lửa  bị  cắt  đứt,  Chấn  Thanh  liền 

ngồi  tàu  thủy  nhỏ  đi  vòng  theo  ngã  Gia  Hưng  trở  về  Tô  Châu.  Nhưng 

thuyền  bè  qua  lại  thường  bị  cường  đạo  cướp  bóc;  Chấn  Thanh  sợ  bị 

cướp, trong tâm thầm niệm thánh hiệu Quán Âm. Không lâu sau, cường 

đạo kéo đến, cả thuyền đều bị cướp sạch sành sanh. Chấn Thanh là một 

kẻ mập mạp, mặc một cái áo da, nhưng ở giữa bao người, bọn cường đạo 

trọn  chẳng  thèm  hỏi  tới  ông  ta!  Đủ  biết  niệm  Nam  Mô  Quán  Thế  Âm 

Bồ Tát quyết định được Bồ Tát gia bị, chẳng đến nỗi gặp tai họa ngoài ý 

muốn. 

Quang đọc qua thư ông, bỏ trong ngăn kéo của bàn viết, nay muốn 

phúc  đáp,  tìm  khắp  nơi  không  thấy.  Do  vậy  nghĩ  đấy  là  do  Bồ  Tát  thị 

hiện  cho  ông  một  dấu  hiệu  để  ông  nhất  tâm  niệm  Phật,  niệm  Bồ  Tát 

hòng ngừa họa giữ thân. Nếu ông chí thành, cường đạo thấy ông mà như 

không  thấy,  hoặc  thấy  những  đồ  đạc  của  ông  là  thứ  chúng  chẳng  cần, 

chẳng đến nỗi gây tổn thương cho ông. Hiện thời bất luận là ai, đều phải 

niệm A Di Đà Phật và niệm Quán Thế Âm Bồ Tát để làm quả núi nương 

tựa. Chỉ nhất tâm thường niệm, chẳng cần phải sợ hãi! Xin hãy sáng suốt 

suy xét! 

6. Thư trả lời cư sĩ Khang Ký Dao (thư thứ nhất) 

Chương trình của hội niệm Phật rất hay, nhưng đối với phụ nữ đang 

độ tuổi thanh xuân hãy nên bảo họ ở yên trong nhà niệm Phật, đừng đến 

dự hội. Bởi lẽ, hiện thời lòng người quá bại hoại, lại còn có binh sĩ [trấn 

đóng  khắp  nơi],  sợ  giữa  đường  gặp  chuyện  chẳng  đúng  pháp  thì  người 

ấy lẫn hội niệm Phật đều mất thể diện. Đấy chính là ý nghĩa trọng yếu để 

né  hiềm  lánh  họa.  Dương  Thúc  Cát  đã  xuống  núi  vào  hôm  Mười  Ba 

tháng  trước.  Hiện  thời  thiên  hạ  rối  beng,  đất  Thiểm  càng  rối  ren  quá 

mức. Há nên đang vô sự lại manh nha tâm niệm du hành? Há chẳng phải 

là đang ở trong yên ổn lại tìm kiếm nỗi nguy hiểm ư? Ngàn muôn phần 

chớ  nên  đi  ra  ngoài!  Dẫu  muốn  cùng  mọi  người  đi  du  lịch  ngắm  cảnh, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 126 of 393

cũng nên đợi tới lúc thái bình không có chiến tranh thì mới nên. Ở nhà 

tuy phiền, nhưng chẳng đến nỗi phải có chuyện lo nghĩ chi khác. Đang 

trong  thời  loạn  này,  dẫu  đi  ra  ngoài  thân  chẳng  gặp  phải  họa  ương  thì 

vẫn phải suốt ngày lo nghĩ cho gia quyến, há chẳng nên giữ cho cõi lòng 

thanh tịnh, không phải bận tâm chuyện gì ư? 

Cái chết của Hy Chân là do bị trời phạt, ông ta nhận được một lá thư 

“tiến  bộ”  liền  muốn  giết  sạch  hết  thảy  những  người  thuộc  giới  chánh 

khách.  Do  vậy,  chưa  đến  được  kinh  đô  liền  ngã  bệnh,  tới  kinh  đô  chết 

liền. Nếu người ấy không chết, ắt sẽ đến nỗi đại loạn! Trời già có mắt, 

khiến cho ông ta bị chết trước để ông ta chẳng đến nỗi bỗng dưng gây 

nhiễu  loạn  được!  Hùng  Đại  Minh  có  một  đứa  con  hết  sức  có  thiện  căn 

 (chưa  đầy  nửa  tuổi  đã  biết  lôi  kéo  bà  nội  và  cha  mẹ,  ép  họ  lễ  Phật.  Nếu  họ  thuận 

 theo thì nó sẽ vui vẻ).  Do tham dự cuộc Bắc Chiến và chiến trận Hồ Hám85, 

đứa con ấy liền chết; ông ta gần như cuồng si, gởi thư kêu khổ. Quang 

bèn chỉ thẳng [nguyên nhân] là do bị trời phạt; nếu chẳng sửa đổi hành 

vi,  hình  phạt  ấy  đâu  phải  chỉ  có  như  thế!  Các  ông  đã  tín  phụng  Phật 

pháp, hãy nên lấy tâm Phật làm tâm [của chính mình] thì sẽ hữu ích. Nếu 

[cứ hành xử] giống như Đại Minh và Hy Chân thì đáng gọi là “uổng làm 

đệ tử Phật” vậy! Mắt Quang không tốt, chứ không phải là thường sanh 

bệnh. 

7. Thư trả lời cư sĩ Khang Ký Dao (thư thứ hai) 

85 Bắc Chiến còn gọi là Bắc Phạt hoặc Đại Cách Mạng lần thứ nhất, kéo dài từ năm 

1926  đến  năm  1928.  Đây  là  cuộc  chiến  được  phát  động  bởi  Quốc  Dân  Đảng  Cách 

Mạng Quân. Cánh quân này do Tưởng Trung Chánh chỉ huy từ phương Nam kéo lên 

phương Bắc với ý định đánh bại chính quyền Bắc Dương nhằm thống nhất sơn hà. 

Chính  quyền  Bắc  Dương  là  chính  quyền  quân  phiệt  cai  trị  phía  Bắc  Trung  Hoa  từ 

năm 1912 tới năm 1928 sau khi lật đổ Thanh Triều, mưu toan tách Bắc Trung Hoa 

khỏi sự quản trị của chính quyền Dân Quốc tại Nam Kinh. Chính phủ này khởi đầu 

bằng  Tổng  Thống  Viên  Thế  Khải  và  kết  thúc  bằng  Chấp  Chánh  Đại  Nguyên  Soái 

Trương Tác Lâm. 

 “Hồ Hám chi chiến”  (hay còn gọi là Lạc Dương Chiến Đấu) là cuộc giao tranh giữa 

Hồ  Cảnh  Dực  và  Hám  Ngọc  Côn  kéo  dài  từ  ngày  Hai  Mươi  tháng  Hai  đến  ngày 

Mười Ba tháng Ba năm 1925 tại Lạc Dương (tỉnh Hà Nam). Nguyên nhân là do Hồ 

Cảnh Dực được chánh quyền Dân Quốc cử làm Tổng Đốc tỉnh Hà Nam, tướng chỉ 

huy  quân  sự  tỉnh  Hà  Nam  là  Hám  Ngọc  Côn  bất  mãn,  liền  đem  quân  vây  đánh  họ 

Hồ. Đôi bên giao tranh dữ dội tại Lạc Dương, rốt cuộc Hám Ngọc Côn thua trận phải 

vượt Hoàng Hà chạy trốn rồi tự sát. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 127 of 393

Trước kia đã gởi cho ông những sách cho chính Quang giảo duyệt in 

ra; nay lại muốn nói rõ ý Quang, bởi lẽ mọi việc cần phải suy nghĩ sâu 

xa thì mới thành được. Tiếp đó, tôi suy nghĩ: Nói tới sự giải trí thì chẳng 

thể làm như vậy được. Hơn nữa, trẻ nhỏ vừa mới hiểu biết liền dạy cho 

nó đóng tuồng, sợ nó sẽ chẳng vận dụng tâm tư nơi hành hiếu hành đễ; 

cứ chăm chút đổ công tô son trát phấn làm đào, kép, kép nhọ, hề86… sẽ 

trở  thành  bỏ  gốc  chạy  theo  ngọn,  biến  khéo  thành  vụng!  Thuở  nhỏ, 

Quang  nghe  người  già  kể  trong  làng  của  Quang  vào  ba  bốn  chục  năm 

86 Nguyên văn  “sanh, đán, tịnh, sửu”  là bốn loại diễn viên trong một vở tuồng của 

Trung Quốc, nhất là trong thể loại Kinh Kịch. 

1)  Sanh  (gọi  đủ  là  Sanh  Hạnh):  Tức  vai  diễn  viên  nam,  hóa  trang  vừa  phải,  không 

bôi đen mặt. Chia ra làm các loại Tu Sanh (hoặc Lão Sanh, tức vai nam trung niên, 

thường  đeo  râu  dài  hay  râu  ba  chòm,  năm  chòm),  Hồng  Sanh  (những  vai  kép  đẹp, 

hào hùng, thường tô mặt đỏ nhưng không có vằn như vai Quan Công, Triệu Tử Long 

v.v...),  Tiểu  Sanh  (những  vai  nam  nho  nhã,  trẻ  trung.  Tiểu  Sanh  lại  chia  ra  thành 

Linh Tử Sanh tức vai võ tướng đội mão có đuôi trĩ; Sa Mạo Sanh tức vai quan văn 

thường đội mão Ô Sa; Phiến Tử Sanh tức văn nhân (do thường cầm quạt nên gọi như 

vậy);  Cùng  Sanh  tức  vai  học  trò  nghèo….);  Vũ  Sanh  (vai  võ  tướng,  mặt  đẹp,  hào 

hoa, không có vẻ dữ dằn) như La Thông, Tiết Đinh San v.v... 

2) Đán (gọi đủ là Hoa Đán): Tức các vai diễn của nữ (trước thời Dân Quốc, hầu như 

không có nữ diễn viên, những vai nữ đều do nam diễn viên đóng), chia thành Thanh 

Y (vai tỳ nữ, đầy tớ, phụ nữ bình dân; tuy thế, trong thể loại Côn Khúc, Thanh Y lại 

là đào thương), Hoa Đán (đào đẹp, hay đào thương, tức nữ diễn viên đóng vai tiểu 

thư,  công  chúa,  vương  phi,  hoàng  hậu,  bà  chủ,  thôn  nữ  xinh  đẹp…  Trong  thể  loại 

Côn  Khúc,  Hoa  Đán  gọi  là  Tiểu  Đán  là  vai  nữ  nhỏ  tuổi),  Vũ  Đán  (nữ  tướng),  Lão 

Đán (đào mụ, tức vai bà già, thái hậu) v.v…

3) Tịnh (gọi đủ là Tịnh Hạnh, hoặc Hoa Kiểm): Tức các vai nam bôi mặt đen hay đỏ 

với nhiều họa tiết kỳ quái nhằm diễn tả tánh cách anh hùng, chánh trực, mạnh mẽ, 

hào sảng, nhưng thô lỗ, hoặc những vai tướng cướp hay anh hùng hảo hán v.v… tức 

các vai diễn những nhân vật như Hạng Vũ, Trương Phi, Lý Quỳ, Đơn Hùng Tín, Uất 

Trì Cung v.v…

4) Sửu (gọi đủ là Sửu Hạnh) tức những vai hề, thường vẽ mặt với những nét hoạt kê, 

lại chia làm Văn Sửu (hề văn) và Vũ Sửu (hề võ). 

Đến cuối đời Thanh, nghệ thuật tuồng còn tăng thêm một loại diễn viên nữa là Mạt, 

chuyên  đảm  nhiệm  vai  dẫn  truyện  (gần  giống  như  người  giữ  vai  Giáo  Đầu  trong 

tuồng chèo của ta). 

Do  không  có  chữ  tương  ứng  để  diễn  tả  ý  nghĩa  chữ  Tịnh,  chúng  tôi  phải  tạm  dịch 

Tịnh thành “kép nhọ” vì vai này thường bôi mặt đen thui, vằn vện. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 128 of 393

trước, chỗ nào cũng đều véo von [những ca khúc] Tạp Hý87  (tức là con em 

 bình  dân  và  những  người  làm  ruộng,  làm  thợ  v.v…  hễ  rảnh  rang  đều  hát  xướng), 

nhưng chẳng hát tuồng Vũ Hý88, còn những mặt khác đều giống như hát 

tuồng.  Hễ  có  ai  mời  hát  [thì  người  mời]  đều  phải  tự  sắm  sửa  hết  thảy 

rương tráp, trang phục, vật dụng, còn họ (tức người nhận lời đến hát) chỉ 

đi tay không tới. Lại còn phải có đầy đủ thiếp mời, dập dầu phụng thỉnh, 

vì [diễn viên] chẳng nhận tiền, được đãi đằng như khách. Rước đến, tiễn 

đi mọi người đều vui vẻ như vậy. Về sau, do mỗi lần diễn xướng Tạp Hý 

ắt bị hạn hán, từ đấy mới thôi! Đủ thấy viện lẽ giải trí [để tập tành hát 

xướng] chẳng thể không biến thành diễn tuồng thật sự! 

Tình  cảm  của  phàm  phu  bị  xoay  chuyển  theo  vật,  đối  với  hình  hài 

đất gỗ hễ trang sức đẹp đẽ liền sanh tâm tham nhiễm. Huống chi con em 

đang độ thơ ấu, hóa trang cho nó thành thân gái, tuy nói là đề cao giáo 

hóa,  nhưng  thật  ra  là  dạy  cho  con  em  phạm  lỗi  khinh  bạc!  Huống  chi 

muốn diễn xuất cho thật giống, nếu chẳng để hết tâm trí vào vai diễn thì 

làm sao có thể khiến cho người khác sướng mắt được? 

Quang vốn là tăng nhân, sao lại hỏi đến chuyện giáo dục của người 

khác? Chỉ vì ông và tôi có duyên, chẳng thể không trọn hết lòng lo tính 

một phen. Chỉ nên giảng nói với chúng về đạo hành hiếu, hành đễ. Chứ 

nếu muốn cho chúng diễn tuồng thì khoan hãy nói đến tệ đoan, chỉ riêng 

chuyện  uổng  phí  thời  gian  công  sức  đã  kể  sao  cho  xiết?  Sĩ  tử  chuyên 

tập  luyện  cử  nghiệp  mà  còn  chưa  thể  chuyển  hóa  được  khí  chất  [thành 

người  tốt  đẹp]  nữa  là!  Mượn  dịp  vui  chơi  bèn  dạy  cho  con  đóng  tuồng 

với ý định [nhờ vào tuồng tích để] chuyển hóa khí chất [của con cái] thì 

87 Tạp Hý là một loại nghệ thuật tuồng dân gian, gọi đủ là La Cổ Tạp Hý hoặc Não 

Cổ Tạp Hý, do nhạc đệm chủ yếu dùng bộ gõ (như thanh la, não bạt, trống, phách, 

mõ…) chứ không dùng đàn sáo nên gọi là La Cổ. Tạp Hý thường diễn tấu từ ngày 

Trùng Dương (mùng Chín tháng Chín Âm Lịch) trở đi. Kịch bản của tuồng thường 

là các mẫu chuyện lịch sử như Tam Quốc Chí, Thuyết Đường v.v… nhưng thường 

diễn để cúng thần, cúng hội đình chùa, hoặc khánh thành nhà mới. Trước khi diễn, 

ban hát thường đốt một đống lửa to, toàn thể diễn viên ra chào khán giả rồi mới diễn. 

Mỗi một vai diễn trước khi ra sân khấu thường có người hát giới thiệu trước. 

88 Vũ Hý còn gọi là Vũ Đả là một hình thức diễn xướng chú trọng biểu diễn những 

động  tác  của  võ  thuật  theo  tiếng  nhạc,  tuy  có  nội  dung  cốt  chuyện  hẳn  hoi,  nhưng 

phần diễn xướng và ca từ thì ít mà chú trọng nhiều vào kỹ thuật biển diễn các thế võ 

sao cho thật đẹp mắt, linh hoạt, hoa mỹ. Thể loại này bắt đầu từ màn biểu diễn “đơn 

tiên đoạt sóc” (một chiếc roi cướp giáo) từ đời Nguyên, rồi phát triển thành những vở 

đặc biệt mô tả những màn giao đấu như Tam Anh Chiến Lã Bố (ba anh em Lưu Bị - 

Quan Vũ - Trương Phi đấu với Lã Bố), Quan Công Quá Lục Quan (Quan Công Vượt 

Sáu Ải) v.v... 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 129 of 393

sợ rằng sẽ chuyển thành xấu thì nhiều, chứ ít có đứa nào sẽ chuyển biến 

thành tốt đẹp! Đừng mượn lời thánh nhân giảng về sự giải trí để khơi ra 

đầu mối khinh bạc cho con em. 

Mấy năm trước có mấy chục đứa học sinh theo học nghệ thuật diễn 

xuất ở tại chùa Pháp Vũ, đêm nào cũng diễn tuồng, giáo viên ngồi một 

bên  xem.  Bọn  chúng  liền  hóa  trang  thành  hòa  thượng  đón  tiếp  khách 

[thập phương] đến dâng hương, quả thật là khinh nhục Tăng sĩ! Quang 

nghe  chuyện,  khôn  ngăn  đau  tiếc!  Đường  đường  là  một  nhà  trường  lại 

để cho học sinh làm chuyện vô ích ấy! Chẳng ngờ ông quy y Phật pháp, 

phát  tâm  vun  bồi  nhân  tài  mà  cũng  cực  lực  tán  đồng  chuyện  đó!  Cố 

nhiên, Quang chẳng sợ bị người khác chê là cố chấp, không thông hiểu, 

mà quả thật là vì không chịu được nên mới phải nói! 

Đối với những trước tác của học sinh, nếu nhìn một cách thiển cận 

thì đâu có trở ngại gì, nhưng những kiểu ăn nói “vãi rắm ầm ĩ” v.v… rốt 

cuộc  có  ích  gì  đâu?  Chỉ  khiến  cho  kẻ  sáng  mắt  đau  lòng  mà  thôi!  Dẫu 

giấy  không  mất  tiền  mua,  cũng  chớ  nên  in  những  lời  lẽ  bậy  bạ  ấy!  Tri 

kiến  của  Quang  như  thế  đấy,  nếu  chấp  nhận  là  đúng  thì  hãy  làm  theo. 

Nếu không, cũng nên coi như Quang ăn nói nhảm nhí, bỏ mặc đó. Ông 

tự  thực  hiện  chương  trình,  quy  củ  giáo  dục  của  ông,  Quang  nào  dám 

buộc ông đừng làm! 

Một  ngàn  đồng  để  in  Văn  Sao  của  Hùng  Đại  Minh  sẽ  in  được  hai 

ngàn  bộ.  Nghe  nói  đã  gởi  chín  trăm  bộ  sang  hai  nơi  là  Thiểm  (Thiểm 

Tây)  và  Biện  (tức  thành  phố  Khai  Phong).  Xin  hãy  hỏi  thăm  xem  Đại 

Minh  đã  trở  về  đất  Tần  (Thiểm  Tây)  hay  chưa?  Nếu  ông  ta  trở  về  đất 

Tần, tôi sẽ gởi hơn một ngàn bộ sang đấy để chia ra tặng cho người có 

tín tâm ở đất Tần. Xin hãy hồi âm ngay để tiện báo với Thượng Hải Thư 

Quán gởi sách. Đối với thời cuộc hiện nay, sợ rằng sẽ còn biến động lớn 

lao! Hãy nên bảo gia quyến và hết thảy những kẻ hữu duyên kiêng giết, 

bảo  vệ  sanh  mạng,  ăn  chay  niệm  Phật  và  niệm  Quán  Thế  Âm  ngõ  hầu 

gặp dữ hóa lành, gặp nạn thành hên. Nếu không, hễ đao binh xảy tới thì 

nỗi thảm thương sẽ chẳng nỡ nào nói được đâu! 

8. Thư trả lời cư sĩ Khang Ký Dao (thư thứ ba) 

Đã  nhận  được  thư  viết  trong  tháng  Sáu,  do  hành  tung  bất  định  nên 

chẳng  trả  lời.  Tôi  chỉ  nhận  được  thư  này  mà  thôi,  những  thư  khác  đều 

chưa  nhận  được.  Hiện  nay,  cuộc  chiến  tàn  sát  bùng  nổ,  dân  không  lẽ 

sống; đang trong thời buổi này, cố nhiên hãy nên nhất tâm niệm Phật để 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 130 of 393

cầu xuất ly cũng như khuyên nhủ người hữu duyên. 

9. Thư trả lời cư sĩ Khang Ký Dao (thư thứ tư) 

Nhận  được  thư,  biết  ông  và  người  trong  đất  Tần  đều  nằm  mộng. 

[Đang  nhằm  lúc]  dân  đất  Tần  không  còn  lẽ  sống  mà  cứ  muốn  mở  đạo 

tràng, hoằng dương pháp hóa, thỉnh pháp sư Đế Nhàn [sang đấy hoằng 

pháp], há Sư chịu được sự gian nan ấy hay chăng? Sao lại nói chẳng thể 

không  khẩn  khoản  thỉnh  cầu,  dùng  cách  vòng  vo  ấy  để  làm  gì?  Vị  sư 

X…  (người này quyết chớ nên thỉnh) chỉ biết ăn nói lớn lối, trọn chẳng chân 

thật hành trì. Thỉnh loại pháp sư ấy đến hoằng pháp là muốn cho người 

khác  học  theo  khuôn  sáo  ăn  nói  lớn  lối,  hay  là  muốn  cho  họ  chân  thật 

hành trì? Trước kia, Quang đã từng nói với ông, chắc là ông cho rằng tôi 

chèn ép bậc hiền triết chứ gì? 

Nếu  bảo  Quang  chỉ  cho  ông  người  nào  [đáng  thỉnh]  thì  Quang 

thường  ở  trên  biển  cả,  trọn  không  một  ai  qua  lại  với  Quang,  biết  ai  là 

người phát Bồ Đề tâm muốn lợi khắp hết thảy mọi người đây? Chuyện 

này  quả  thật  là  chuyện  khó  nhất  trong  những  chuyện  khó!  Nếu  cầu 

những  Tăng  sĩ  chỉ  biết  ăn  cơm,  mặc  áo  thì  quả  thật  là  có,  nhưng  bọn 

họ vẫn chẳng muốn lên phương Bắc là nơi rét buốt để ăn cơm, mặc áo, 

huống  hồ  hoằng  pháp  lợi  sanh  ư?  Hãy  làm  thế  nào  để  chỉnh  đốn  Tăng 

sĩ cũng như Nho sĩ ở đất Tần khiến cho ai nấy đều y theo đạo của thánh 

nhân Nho - Thích mà hành. Than thở sườn sượt khôn xiết vậy thay! Sổ 

quyên góp và thư ngỏ đã gởi trả lại trong ngày hôm qua rồi. 

10. Thư trả lời cư sĩ Lưu Quán Thiện 

Nhận được thư, biết cư sĩ đạo niệm tinh thuần, thân yên, tâm vui, tôi 

an  ủi  lắm!  Đối  với  chuyện  [giới  giáo  dục  đòi]  biến  chùa  miếu  ở  Giang 

Tô  [thành  trường  học],  Quang  đã  sớm  gởi  thư  cho  hai  ông  Ngụy  Mai 

Tôn và Vương Ấu Nông xin họ hãy xoay sở. Ông Ngụy cầm thư Quang 

đến gặp tỉnh trưởng họ Hàn và trưởng ty giáo dục họ Tưởng. May sao, 

ông  Tưởng  cũng  thuộc  giới  Phật  giáo  [nên  nói  vun  vào],  ông  Hàn  liền 

chấp  thuận  bãi  bỏ  lệnh  này.  Ông  Tưởng  thương  lượng  với  Ấu  Nông, 

[gợi ý ] nếu kiến nghị này không do các tùng lâm liên danh thưa trình thì 

sẽ không xong. Ấu Nông bèn lôi kéo hòa thượng Diệu Liên ở Quán Âm 

Am tại ngõ Dương Bì  (vị này rất có khí khái lão thành), cậy Sư liên lạc. Diệu 

Liên tới các nơi kêu gọi, các nơi đều co cụm chẳng dám ló đầu ra! Về 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 131 of 393

sau, Sư nói chuyện với hòa thượng chùa Tỳ Lô, hòa thượng Tỳ Lô cực 

lực tán thành chuyện ấy. Sư Diệu Liên sang Vu Hồ thâu tô, đi ngang qua 

chỗ hòa thượng Tỳ Lô lại liên lạc, họ bèn ước định ngày Hai Mươi Bốn 

cùng  nhau  tới  Kim  Lăng  (Nam  Kinh)  trình  bẩm.  Đơn  thỉnh  cầu  ấy  do 

Diệu Liên cậy bạn bè soạn thảo, được cụ Mai Tôn sửa chữa. Lại đưa cho 

ông Tưởng đọc qua trước. 

Do  thấy  kỳ  hạn  còn  sớm,  Ấu  Nông  bèn  đem  văn  bản  ấy  gởi  cho 

Quang  xem,  nghĩ  rằng  chuyện  này  đã  được  bãi  bỏ  rồi.  Ấu  Nông   (nhận 

 được văn bản ấy trước ngày Mười Lăm)  cho là chuyện này nhất định đã được 

giải quyết xong; nhưng [vẫn ngại] người trong hội Giáo Dục thế lực khá 

lớn, [nếu họ] ngấm ngầm âm mưu chắc sẽ gây ra chuyện đáng lo ngại, 

liền liên lạc với hai vị pháp sư Đế Nhàn và Đạo Nguyên, [xin họ] gởi thư 

cho bộ Nội Vụ để vĩnh viễn tránh được hậu họa. Quang nhận được thư 

[của  Ấu  Nông]  liền  gởi  thư  cho  ngài  Đế  Nhàn.  Tới  bốn  năm  ngày  sau 

mới  nhận  được  thư  báo  rằng:  “Bị  bệnh,  chẳng  thể  gắng  gượng  được”. 

Trước đấy Quang đã gởi thư cho cư sĩ Trang Tư Giam, cậy ông ta đến 

Nam Kinh chạy vạy, trình báo rõ ràng cho bộ Nội Vụ. Chắc là chẳng đến 

nỗi vì sức Quang kém hèn mà sự việc bị vùi lấp vậy!  (Cư sĩ La Sưởng Sinh 

 tới núi cho biết Tư Giam sang đất Hàng sắp trở về kinh đô, cùng đi với ông ta. Tới 

 Nam Kinh phải ở lại một ngày; vì thế Quang liền gởi thư cho ông Trang. Ngày Mười 

 Chín,  ông  La  xuống  núi,  ước  chừng  hôm  Hai  Mươi  Bốn  thì  Tư  Giam  đã  đến  Nam 

 Kinh rồi) 

11. Thư trả lời cư sĩ Lưu Quán Thiện (thư thứ hai) 

Nhận được thư biết ông đã lành bệnh, an ủi lắm! Chuyện Giang Tô 

hoàn toàn do công sức của ba vị [Ngụy] Mai Tôn, [Tưởng] Trúc Trang, 

[Vương]  Ấu  Nông,  nhưng  cư  sĩ  Trang  Tư  Giam  lại  có  mặt  đúng  lúc. 

[Thế là] Quang gởi thư cậy ông ta gặp tỉnh trưởng để trình bày rõ ràng, 

vì  thế  sự  việc  được  hoàn  toàn  giải  quyết  xong.  Nếu  bảo  là  công  của 

Quang thì chẳng qua chỉ là gởi thư cho các vị ấy cậy họ xoay sở mà thôi, 

nào đáng để nhắc đến? Nếu coi đó là công, tức là đã mạo nhận công của 

người khác làm công của chính mình vậy! 

Lệnh thích89 chôn con, chết cháu, ước theo mặt tình cảm con người 

thì  cũng  chẳng  thể  nào  không  cảm  động,  nhưng  bi  thương  đến  nỗi  gần 

như điên cuồng tức là chỉ biết có con có cháu, chẳng màng tới cái thân! 

Sao  lại  mê  chấp  đến  mức  như  thế  ấy?  Thử  nghĩ:  Con  cháu  chịu  ơn  tổ 

89 Tiếng gọi tỏ vẻ tôn trọng người bề trên về bên ngoại của kẻ khác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 132 of 393

phụ,  dẫu  tan  xương  nát  thân  cũng  chẳng  thể  báo  đáp  được;  nhưng  con 

cháu  khi  phải  chôn  tổ  phụ  có  đau  đớn  như  cuồng  hay  chăng?  Nếu  là 


hạng con cháu biết luân lý thì cũng buồn bã đôi chút, bày ra nghi lễ đại 

lược thì vẫn còn có thể khiến cho vong linh của tổ phụ được an ủi, vui 

sướng. Chứ nếu là hạng con cháu từ nhỏ đã quen thói kiêu căng, phóng 

túng, tà vạy, xa xỉ thì sáng chiều chỉ mong cho tổ phụ chóng chết hòng 

được  tùy  ý  chơi  bời,  cờ  bạc,  tiêu  dao,  không  ai  quản  thúc!  Nếu  tổ  phụ 

chết thật, ắt trong tâm chúng nó sẽ hoan hỷ chẳng thể dùng ngôn ngữ nào 

để hình dung được! Từ đấy, chúng nó sẽ dùng hết gia nghiệp do tổ phụ 

tận  lực  duy  trì  để  tạo  những  ác  nghiệp  địa  ngục  cực  nặng;  còn  đối  với 

chuyện vun bồi đức, tu phước thì bỏ ra một đồng sẽ giống hệt như phải 

cắt  thịt  trên  thân  của  chính  mình,  thà  chết  cũng  không  chịu  bỏ  ra!  Do 

vậy, hạng chôn vùi thanh danh của tổ phụ, gây nhục cho tổ phụ đến trăm 

ngàn đời đông lắm! Trong mắt ông, cha, loại con cháu ấy cố nhiên vẫn 

được nâng niu như châu báu! Xét tới nguyên nhân, nói chung là do quá 

coi trọng cái tâm của chính mình, chẳng biết tới lý rộng lớn sâu xa mà 

ra! Chẳng đáng buồn sao! 

Xưa kia, Phạm Văn Chánh Công (Phạm Trọng Yêm) coi người khác 

như chính mình, coi kẻ sơ hệt như người thân, coi thiên hạ là một nhà, 

coi cả Trung Quốc như một người. Vì thế, từ đầu đời Tống cho đến cuối 

đời Thanh, trọn một ngàn năm, con cháu đỗ đạt chẳng dứt. Họ Bành ở 

Trường Châu tận lực làm lành, từ đầu đời Thanh đến nay, đỗ đạt đứng 

đầu thiên hạ; nhà ấy có bốn năm vị Trạng Nguyên, anh em ruột thịt cùng 

đỗ Tam Đỉnh Giáp90. Do họ đời đời thờ Phật, phụng hành Âm Chất Văn, 

Cảm Ứng Thiên, sẵn chí muốn tạo lợi lạc cho người khác lâu dài nên trời 

ban cho sự báo ứng sâu dầy lâu dài. 

Nếu lệnh thích là người thông hiểu, sẽ tự thẹn đức bạc cho nên gặp 

phải quả báo ấy. Từ đấy, nỗ lực tích đức để mong trời thương xót ta thì 

con  quế  cháu  lan  sẽ  tiếp  nối  nhau  sanh  ra.  Hiện  thời  thế  đạo  nhân  tâm 

chìm  đắm  tới  tột  cùng!  Thiên  tai  nhân  họa  cũng  lắm  phen  đến  mức  tột 

cùng.  Nếu  lưu  truyền  những  thiện  thư  có  ích  cho  thế  đạo  nhân  tâm  để 

mong  [ai  nấy]  cùng  lên  bờ  giác,  hoặc  cứu  vớt  những  người  dân  cùng 

quẫn đang mắc nạn lũ lụt, bão tố, để mong họ được sống sót trong cảnh 

chết chóc; so với để lại tài sản cho con cháu ăn nhậu, chơi bời, cờ bạc, 

khiến  cho  kẻ  khác  thóa  mạ,  thì  sao  bằng  chính  mình  làm  chuyện  cứu 

người, cứu đời để vun bồi phước cho chính mình trong đời sau ngõ hầu 

90 Tam Đỉnh Giáp là ba vị Tiến Sĩ đỗ đầu khoa thi Đình, tức Trạng Nguyên, Bảng 

Nhãn và Thám Hoa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 133 of 393

con cháu sẽ được thọ dụng tới trăm ngàn đời ư? Trong mùa Hạ này, tai 

ương bão tố thê thảm nhất! Trong hai mươi huyện thuộc quyền quản hạt 

của  đạo  Cối  Kê91  có  đến  mười  tám  huyện  báo  cáo  gặp  nạn  bão.  Trong 

ngày  mồng  Mười  tháng  Tám,  Đài  Châu  lại  bị  lụt  lớn.  Có  chỗ  nhà  dân 

bị ngập sâu dưới mấy thước nước. Những chỗ gần sông đều ngập nước, 

thuyền  bơi  được  trên  cầu,  tình  trạng  thê  thảm  chắc  cứ  tưởng  tượng  sẽ 

hình dung được. 

Đạo  Doãn  Hoàng  Hàm  Chi  tên  là  Khánh  Lan,  dốc  lòng  tin  tưởng 

Phật pháp, ăn chay trường, niệm Phật. Năm trước, Đài Châu bị tai nạn, 

ông  ta  đã  quyên  mộ  cứu  chẩn  rộng  rãi.  Năm  nay  tai  nạn  càng  nghiêm 

trọng  hơn,  do  quyên  mộ  khó  khăn,  dân  chúng  bị  tai  nạn  thật  đáng 

thương, [ông Hoàng] tính muốn đốt ngón tay để lo cứu trợ, chắc sẽ cảm 

động được lòng người. Cứu được một người, công đức vô lượng, huống 

là nhiều người ư? Nay ông ta bảo Quang đứng ra quyên mộ thay, Quang 

tự thẹn đức bạc, ai chịu nghe lời mình nói? Nhân nỗi lo buồn của lệnh 

thích  khiến  Quang  động  lòng  trắc  ẩn,  [Quang  cho  rằng]  nếu  ông  ta  xót 

thương  con  cháu  bị  chết  yểu  giữa  độ  tuổi  trung  niên,  hãy  vì  họ  mà  lo 

liệu  chuyện  cứu  tế  [dân  chúng  đang  bị  tai  nạn]  nhằm  cầu  siêu  cho  linh 

hồn họ, vun bồi phước đức cho chính mình, tạo duyên chiêu cảm con lan 

cháu quế, hoặc cầu siêu cho cha mẹ, tổ tông, họ hàng, hoặc cầu cửa nhà 

bình yên. Chỉ cần xuất phát từ lòng Thành thì trọn không một ai chẳng 

được phước báo. 

Con  người  hiện  thời  phần  nhiều  mượn  chuyện  công  để  lo  chuyện 

tư, vì thế người ta khó tin tưởng được! Nếu luận về tư cách làm người 

của ông Hoàng Hàm Chi thì có thể nói là trong số các trưởng quan [hiện 

thời] không có được đôi ba người như ông ta! Ở Ninh Ba, mỗi năm ông 

ta thí thuốc hơn hai vạn đồng, huống là thí tặng thiện thư và làm đủ thứ 

chuyện tốt lành ư? Ông ta làm quan chỉ đem tiền của trong nhà bù đắp 

[cho chuyện công ích], chứ không phải là phường bóc lột dân chúng, gây 

hại cho nước nhà nhằm vinh thân phì gia! Ông Trương Thụy Tằng là bạn 

thí tặng thiện thư của ông ta. Thụy Tằng lập một cơ sở cho kẻ bình dân 

vay tiền tại Dương Châu  (không cần trả tiền lời, chỉ cần trả đủ vốn), gởi thư 

xin Hàm Chi thành lập [một cơ sở giống như vậy] tại Ninh Ba. Hàm Chi 

liền thành lập ngay. [Nhờ vậy], phàm những người buôn bán nhỏ không 

91 Theo quy chế đời Thanh, một Tỉnh được chia thành nhiều Phủ. Mỗi Phủ sẽ gồm 

nhiều  Đạo  (gồm  nhiều  huyện).  Chức  quan  đứng  đầu  một  Đạo  gọi  là  Đạo  Đài  hay 

Đạo Doãn. Thời Dân Quốc, Ninh Thiệu (Ninh Ba - Thiệu Hưng) Đạo đặt trụ sở của 

quan Đạo Doãn tại Cối Kê, nên Ninh Thiệu Đạo còn gọi là Cối Kê Đạo. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 134 of 393

có tiền vốn đều không phải lo nghĩ nữa. Chỉ qua một chuyện này đã biết 

được  đại  khái.  Trong  số  những  người  bản  thân  các  hạ  quen  biết  có  rất 

nhiều nhà giàu có. Như các ông Trương, Hoàng v.v… sanh trưởng trong 

nhà phú quý, cố nhiên chẳng biết đến nỗi khổ vì bần cùng [mà vẫn làm 

những chuyện cứu tế rộng rãi]. 

Nếu chịu phát tâm vì khắp mọi đứa con của trời đất mà hành cứu tế, 

cố  nhiên  sẽ  chẳng  có  những  chuyện  gia  đình  bất  hạnh,  chôn  con,  chết 

cháu,  con  cháu  bại  hoại  thanh  danh  gia  đình  khiến  tổ  phụ  phải  ngậm 

hờn nơi chín suối! Nếu chịu phát tâm, hãy giao trực tiếp cho Đạo Doãn 

Hoàng  Hàm  Chi  ở  dinh  thự  quan  Đạo  Doãn  Ninh  Ba  thâu  nhận.  Cố 

nhiên Quang trọn chẳng nhúng tay vào. Quang nghèo không tấc đất cắm 

dùi. Trong năm trước đã hai lần đem món tiền in Văn Sao là năm trăm 

đồng  để  cứu  đói;  năm  ngoái  cũng  quyên  tặng  mấy  chỗ  một  trăm  đồng. 

Mùa Hạ năm nay lại đem khoản tiền một trăm đồng do bạn bè tặng để in 

Văn Sao gởi cho Hoàng Đạo Doãn nhằm cứu trợ tai nạn. Dùng tiền của 

người khác để giãi bày tấm lòng của tôi mà thôi! 

12. Thư trả lời cư sĩ Lưu Quán Thiện (thư thứ ba) 

Nhằm  tiết  Trung  Thu  khí  trời  trong  mát,  nghĩ  vầng  trăng  tròn  vành 

vạnh trong tâm cư sĩ cũng giống như vầng trăng trên bầu trời, rạng ngời, 

trong  trẻo,  không  cảnh  nào  chẳng  chiếu,  vui  mừng  an  ủi  lắm.  Chuyện 

[hội giáo dục] mưu chiếm đoạt chùa miếu ở Giang Tô bị dẹp tan. Trong 

chuyện này Ngụy Mai Tôn dốc sức xoay xở rất nhiều, nhưng Vương Ấu 

Nông cũng khá phí tâm lực, nhưng chỗ hay nhất vẫn là nhờ ông Tưởng 

Trúc Trang chỉ vẽ. 

13. Lược truyện hòa thượng Pháp Tràng 

Sư  húy  Hành  Xí,  hiệu  Pháp  Tràng,  biệt  hiệu  Nhị  Tuyết.  Nhà  ở 

Chương  An,  họ  Lâm,  vốn  có  tên  là  Tăng  Chí,  tên  tự  là  Khả  Nhậm.  Tổ 

tiên vốn là tiến sĩ Chánh Trọng Công đời Tống, suốt mười lăm đời đều 

nối dòng văn học. Chiêu Công – vị từng được ban tặng tước hiệu Đông 

Các Đại Học Sĩ – chính là cha của Sư. Sư chưa đầy tuổi khỏi địu, Chiêu 

Công đã khuất núi. Sư bẩm tánh hiếu hữu, ham học. Năm mười sáu tuổi 

vào trường học. Năm hai mươi ba tuổi, tức năm Ất Mão (1615), đỗ kỳ 

thi Hương, tới đọc sách tại chùa Hưng Thiện, làm bạn với các thiền tăng, 

tin  pháp  xuất  thế.  Năm  hai  mươi  bảy  tuổi,  mẹ  của  Sư  được  vua  khen 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 135 of 393

thưởng sự thủ tiết và hiếu thuận, phong tặng tước hiệu Phu Nhân. Giang 

Thị (mẹ Sư) mất, Sư đau buồn chẳng thiết sống, nghĩ nhờ vào Phật pháp 

để  báo  đáp  ân  cù  lao,  nhân  đó  thỉnh  các  pháp  bảo  để  tụng.  Như  đã  tập 

quen từ đời trước, từ đấy Sư làm những chuyện tốt lành như phóng sanh, 

chôn vùi hài cốt [bị bộc lộ] v.v…

Năm  ba  mươi  ba  tuổi,  Sư  chuyển  sang  sống  ở  chùa  Mật  Ấn  núi 

Đầu Đà, đây chính là đạo tràng Nhất Túc Giác (một đêm giác ngộ) đời 

Đường.  Hằng  ngày,  Sư  qua  lại  học  tập  nghiên  cứu  với  Thọ  Nghiệp  Sư 

là Tăng Ma Mã Sính Quân, càng biết rõ có chuyện hướng thượng. Tăng 

Ma từng gặp thiền sư Bác Sơn Vô Dị92. Ngôi điện cũ trong chùa nghiêng 

ngả, khéo sao có khu sơn trại trên mạch núi gần đó, Sư bèn đẵn sạch cây 

cỏ, [khiến nó] quang đãng như mới dựng. Ngay trong lúc ấy, Sư đã có ý 

sửa chữa, tạo dựng [chùa Mật Ấn]. Sư đỗ Tiến Sĩ năm Mậu Thìn (1628) 

lúc  ba  mươi  lăm  tuổi.  Những  người  đậu  cao  được  chọn  nhiệm  sở  đầu 

tiên. Thoạt đầu, Sư bói cỏ Thi, chọn làm huyện lệnh Bồ Kỳ thuộc đất Sở 

(Hồ  Bắc).  Ngự  Sử  Hoàng  Tông  Xương  do  thấy  Tăng  Ma  khắc  in  cuốn 

Tông Môn Tam Quan Ngữ liền hỏi Sư: 

- Trong nhà Nho cũng có tam quan ư? 

Sư nói: - Có! 

Hỏi: - Sơ quan (cửa đầu tiên) là gì? 

Sư đáp:  “Bất tri vi bất tri, thị tri dã”93 (Không biết nói là không biết, 

đấy chính là biết vậy). 

- Nhị quan? 

92  Vô  Dị  Nguyên  Lai  thiền  sư  (1575-1630)  là  cao  tăng  thuộc  tông  Tào  Động  sống 

vào đời Minh. Sư còn có hiệu là Đại Nghĩ, pháp tự Vô Dị, thường được gọi là Bác 

Sơn  Thiền  Sư.  Năm  mười  lăm  tuổi,  Sư  triều  lễ  núi  Ngũ  Đài,  tham  phỏng  ngài  Vô 

Minh Huệ Kinh chùa Bảo Phương, đọc Cảnh Đức Truyền Đăng Lục liền tỉnh ngộ. Vì 

thế bèn theo ngài Huệ Kinh đến Ngọc Sơn, được ấn khả. Năm Vạn Lịch 30 (1602), 

Sư ẩn cư tại Bách Sơn ở Tín Châu (nay thuộc huyện Quảng Phong, Giang Tây). Năm 

Thiên Khải thứ bảy (1627) chuyển sang Cổ Sơn, đồ chúng theo học cả ngàn người. 

Sư mất năm Sùng Trinh thứ ba (1621) tại chùa Thiên Giới ở Kim Lăng. Môn nhân 

dựng tháp ở Bác Sơn và chôn y bát ở ngọn Hương Lô. Sư chuyên đề xướng tông chỉ 

Thiền Tịnh Bất Nhị. Những lời dạy của Sư được chép thành Vô Dị Thiền Sư Quảng 

Lục (35 quyển). 

93 Đây là một câu Khổng Tử dạy Tử Lộ được chép trong thiên Vi Chánh sách Luận 

Ngữ. Khổng Tử dạy Trọng Do (Tử Lộ):  “Do, hối nhữ, tri chi hồ? Tri chi vi tri chi, 

 bất tri vi bất tri, thị tri dã” (Này Trọng Do! Ta dạy ông, “biết” là như thế nào? Biết 

thì  nói  biết,  không  biết  thì  nói  không  biết,  đấy  chính  là  biết  vậy).  Theo  Châu  Hy, 

Trọng  Do  tính  tình  bộp  chộp,  dễ  có  hành  động  quá  khích  trong  khi  làm  quan  nên 

Khổng Tử mới dạy như thế

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 136 of 393

Sư đáp: - “Ngô hữu tri hồ tai! Vô tri dã”  (Ta có biết chi đâu, chẳng 

biết gì cả)94. 

- Tam quan? 

Sư đáp:  “Ngô vô hành nhi bất dữ nhị tam tử dã, thị Khâu dã”95 (Ta 

không  làm  điều  gì  mà  chẳng  để  cho  hai  ba  người  các  anh  được  biết, 

Khâu làm người như vậy đấy). 

Ông Hoàng vỡ lẽ, trở thành bạn rất thân với Sư. Sư từng ở nơi công 

quán, khi đụng đến cái bô đi tiểu liền có chỗ tỉnh ngộ, bèn viết kệ rằng: 

 Kỳ tai! Đằng nịch khí, 

 Thông thân hắc tất tất, 

 Đẩu nhiên khám phá thời, 

 Tuyết tiêu địa thượng thấp. 

 (Lạ thay! Cái bô tre, 

 Toàn thân sơn đen kịt, 

 Bỗng nhiên khi nhận biết, 

 Tuyết tan, đất ướt đầm)

Trong khi cai trị, Sư dùng đức để giáo hóa trước tiên, chí thành cảm 

động lòng trời, cảm được mưa ngọt mấy lần giáng xuống. Quan Tuần Án 

là  Tống  Hiền  lấy  làm  lạ,  nhân  dịp  sang  chúc  mừng  tướng  công  Đại  Tể 

Lý Trường Canh được vua gọi vào chầu, bèn cùng dâng sớ tâu lên. Vua 

liền truyền chỉ những người đảm nhận chức vụ Khoa Đạo96 không nhất 

thiết phải tuyển từ người đỗ đạt, mà trước hết phải chọn từ những người 

được  đề  cử  để  sung  vào  chức  vụ  ấy.  Khi  đó,  mọi  người  đều  cùng  bàn 

tán:  “Mai  sau,  chắc  Bồ  Kỳ  sẽ  là  nơi  cử  hành  điển  lễ  [thăng  chức]  long 

trọng ấy”. Do vậy mới có tác phẩm Sở Bồ Ký Thụy (ghi chép về chuyện 

tốt lành ở Bồ Kỳ trong đất Sở) được khắc. 

94 Đây là một câu nói trích từ thiên Tử Hãn sách Luận Ngữ. 

95 Đây là một câu nói trích từ thiên Thuật Nhi sách Luận Ngữ:  “Nhị tam tử dĩ ngã vi 

 ẩn hồ? Ngô vô ẩn hồ nhĩ. Ngô vô hành nhi bất dữ nhị tam tử giả, thị Khâu dã”  (Hai 

ba người các anh cho rằng ta có điều gì giấu diếm chăng? Ta không có gì dấu giếm 

các anh cả. Ta không làm gì mà chẳng để cho hai ba người các anh được biết, Khâu 

là như vậy đó). Chúng tôi dịch những câu nói này theo cách giải thích của sách Tứ 

Thư Bạch Thoại Giải. 

96 Khoa Đạo: Theo quy chế thời Minh - Thanh, Đô Sát Viện, Giám Sát Ngự Sử, hoặc 

các quan Đạo Doãn thuộc các Đạo đều được gọi chung là Khoa Đạo. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 137 of 393

Dân đất Bồ lập Cam Lộ Sanh Từ97. Hai lần Sư tổ chức thi Hội ở đất 

Sở,  lập  Trung  Ẩn  Viên  trong  dinh  thự  để  giảng  sách  cho  học  trò  vào 

mồng  Một,  ngày  Rằm.  Các  sanh  đồ98  thuộc  những  ấp  lân  cận  kéo  đến 

nghe đông như họp chợ. Khi ấy, Sư có cho khắc cuốn Giảng Học Pháp 

Vũ.  Khi  mãn  nhiệm  kỳ  [làm  huyện  lệnh  tại  đất  Bồ],  Sư  được  chọn  giữ 

chức Hàn Lâm Biên Tu99. Gặp dịp Đông Cung (Thái Tử) được vua cho 

ra lập dinh thự riêng, vua bèn chọn Sư làm giảng độc (thầy dạy học) [cho 

Thái Tử], Sư bèn nhận chức. Sư luôn lo cho dân cho nước, lòng tha thiết 

mong làm lợi cho dân chúng100. Sư trông coi tấu chương của cả sáu bộ, 

97 Sanh Từ là lập đền thờ khi còn sống với ý nghĩa tỏ lòng biết ơn sâu đậm. Dân Bồ 

Kỳ cảm tạ sư Pháp Tràng đã cầu được mưa ngọt nhiều lần trong khi hạn hán nên lập 

đền thờ sống, đặt tên là Cam Lộ. 

98  Sanh  Đồ  là  những  người  sẽ  được  đi  dự  thi  Hội.  Theo  quy  chế  vào  thời  Minh 

Thanh,  những  người  dự  thi  Thường  Khảo  (những  khoa  thi  mở  theo  thông  lệ)  được 

chia thành hai loại Sanh Đồ và Hương Cống. Sanh Đồ là những người học từ trong 

các trường học do triều đình thiết lập ở kinh đô hoặc các châu, huyện, đã đậu kỳ sơ 

khảo tại trường, được ghi danh đưa lên Thượng Thư Tỉnh để dự thi Hội. Còn những 

người  không  học  ở  các  trường  do  triều  đình  thiết  lập,  nhưng  đã  đỗ  kỳ  thi  Hương, 

cũng được địa phương trình tấu lên Thượng Thư Tỉnh để dự thi Hội thì gọi là Hương 

Cống. 

99  Hàm  Lâm  Biên  Tu  là  một  chức  quan  vào  thời  Thanh  Minh  trên  danh  nghĩa  có 

nhiệm  vụ  soạn  thảo  văn  từ,  chiếu  chỉ  cho  hoàng  đế,  đồng  thời  biên  soạn,  chỉnh  lý 

kinh sách v.v… Nhưng thực ra, chức quan Hàn Lâm Biên Tu được lập ra với mục 

đích  tạo  cơ  hội  cho  người  giữ  chức  vụ  này  được  bồi  dưỡng,  huấn  luyện  bởi  các  vị 

hiền thần lão thành trong quá trình làm việc nhằm trở thành nhân tài chủ yếu cho đất 

nước, cũng như có đủ học vấn tư cách để làm thầy dạy cho các hoàng tử hoặc con 

các vị đại thần, vương công về sau. 

100 Nguyên văn  “tiến Dịch Sư Quái giảng chương, quyền thiết thượng hào”  (noi theo 

những  điều  được  giảng  dạy  trong  quẻ  Sư  Quái  của  kinh  Dịch,  lòng  luôn  tha  thiết 

nơi hào Thượng trong quẻ ấy). Sư Quái là một quẻ kép trong kinh Dịch, dưới là quẻ 

Khôn (đất), trên là quẻ Khảm (tượng trưng cho nước). Phần Tượng Truyện của quẻ 

Sư Quái giảng:   “Địa trung hữu thủy, Sư; quân tử dĩ dung dân, súc chúng”  (Trong 

đất có nước là ý nghĩa của quẻ Sư. Quân tử bao dung dân chúng, làm cho mọi người 

được yên ổn, giàu vui). Phần chú giải của Khang Thiệu Tiết cho biết ý nghĩa của quẻ 

Sư Quái là bậc quân tử phỏng theo tánh chất của đất và nước, vững chắc, bao dung 

trăm họ, chăm lo cho cuộc sống của mọi người. Do hào Thượng của Sư Quái thuộc 

về quẻ Khảm là nước, nước có tính thấm nhuần và gột sạch chất bẩn, nên nói  “lòng 

 tha  thiết  nơi  hào  Thượng”,  ngụ  ý  luôn  chăm  lo  cho  người  dân  được  sống  yên  vui, 

giàu mạnh, cai trị dân bằng sự bao dung, khiến cho lòng người hiền thiện, an vui. Do 

vậy  chúng  tôi  tạm  dịch  câu   “tiến  Dịch  Sư  Quái  giảng  chương,  quyền  thiết  thượng 

 hào”  thành “luôn lo cho dân cho nước, lòng tha thiết mong làm lợi cho dân chúng”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 138 of 393

chiếu, đối, ghi chú những bản cáo, sắc101, soạn văn, biên tập tu chỉnh bộ 

Hội Điển Lục Tử Cách Ngôn, nhận chức Kinh Diên Giảng Quan102, rồi 

chuyển  thành  Hữu  Trung  Doãn103  của  Hữu  Xuân  Phường  thuộc  Chiêm 

Sự  Phủ  Hữu  kiêm  Thị  Độc  Học  Sĩ104.  Rồi  lại  được  thăng  lên  trông  coi 

Thiếu Chiêm Sự Phân Hiệu. Năm Quý Mùi (1643), Sư làm Chủ Khảo kỳ 

thi Hội. 

Năm Giáp Thân (1644), giặc Lý Tự Thành xâm phạm cung khuyết, 

Sư  gặp  phải  quốc  nạn,  bị  tra  khảo  tàn  khốc  gần  chết,  vẫn  giữ  tiết  tháo 

chống  giặc  không  khuất  phục.  Quân  giặc  bị  [quân  Thanh  vượt  quan  ải 

vào Trung Nguyên đánh] bại, bèn xôn xao rút về phương Nam. Khi ấy 

101 Chiếu: Văn thư truyền lệnh do vua ban xuống cho các quan hay dân chúng. Nếu 

có tính cách hạn hẹp hơn, chỉ phổ biến cho các quan thuộc Nội Các hoặc Quân Cơ 

đại thần thì thường gọi là Thượng Dụ. 

Đối (gọi đủ là Chiếu Đối): Sớ tâu trình ý kiến của các quan sau khi vua ban chiếu hỏi 

ý kiến hoặc ban bố mệnh lệnh. 

Cáo và Sắc là những văn thư của vua nhằm tuyên bố những quyết định khen thưởng, 

chỉ thị hoặc răn bảo, nhưng Sắc thường được dùng để chỉ những văn bản quyết định 

khen thưởng, phong tặng do vua ban xuống. 

102 Nhiệm vụ chủ yếu của Kinh Diên Giảng Quan là dạy Thái Tử học hoặc giảng giải 

những điển tích khó trong khi Thái Tử đọc văn kiện, tấu chương. Đôi khi vị này còn 

kiêm nhiệm vai trò cố vấn cho Thái Tử. 

103 Trung Doãn là một chức quan giữ nhiệm vụ xử lý những công việc quản trị hành 

chánh (giống như chức Chánh Văn Phòng hoặc Đổng Lý Văn Phòng hiện thời) trong 

phủ  Thái  Tử  (Chiêm  Sự  Phủ).  Trong  Chiêm  Sự  Phủ  có  lập  ra  các  phân  viện  Hữu 

Xuân  Phường  và  Tả  Xuân  Phường  (dưới  thời  Minh,  Xuân  Phường  là  một  cơ  cấu 

giống  như  viện  Hàn  Lâm  của  Thái  Tử,  bao  gồm  các  cố  vấn,  nhân  tài  để  giúp  cho 

Thái Tử tập sự cai trị, điều hành đất nước sau này, đứng đầu là chức Thứ Tử). Dưới 

chức  Tả  Xuân  Phường  Tả  Thứ  Tử  lập  ra  chức  Trung  Doãn,  dưới  chức  Hữu  Xuân 

Phường Hữu Thứ Tử lập ra chức Trung Xá Nhân, nhưng từ cuối từ đời Minh trở đi 

đều gọi là Trung Doãn hết, không còn danh xưng Trung Xá Nhân nữa! 

104 Thị Độc Học Sĩ là chức được thiết lập vào thời Minh - Thanh, ngạch trật từ Nhất 

Phẩm  đến  Tứ  Phẩm,  đứng  đầu  viện  Hàn  Lâm,  thường  giữ  nhiệm  vụ  tổng  toản  tu 

(Chief Editor) các công trình biên soạn sử liệu hoặc học thuật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 139 of 393

hậu duệ của nhà Minh là Long Vũ105 dấy lên ở đất Mân (Phước Kiến); 

kiên quyết giao cho Sư giữ chức Nội Các Đại Học Sĩ. Đến khi Long Vũ 

Đế [bị quân Thanh truy kích] phải chạy sang đất Việt (Quảng Đông), Sư 

biết “theo mạng trời khí số nhà Minh đã hết”, liền xin xuống tóc với vị 

kỳ túc106 ở Lã Phong là Quá Tuân. Khi ấy, nhằm tháng mùa Đông năm 

Bính Tuất (1646), Sư tròn năm mươi bốn tuổi. 

Khi  nhà  Đại  Thanh  thống  nhất  sơn  hà,  trưng  dụng  những  bậc  di 

lão107 trong thiên hạ, riêng mình Sư không tuân chiếu. Nhà chức trách ép 

Sư ra cộng tác, Sư toan tự sát. Ngài Quá Tuân nói: “Ông đọc sách nhưng 

không hiểu được đạo. Đang trong lúc nước nhà tan vỡ, quân Thanh noi 

theo điều nghĩa vào quan ải, đánh một trận dẹp tan giặc [Sấm Vương Lý 

Tự Thành], báo thù cho các vị hoàng đế [nhà Minh], quả thật có đức đối 

với nhà Đại Minh. Nếu ông chủ trương trung thần chẳng thờ hai họ, toan 

học theo chí của Sào Do108, chưa chắc đã không được [triều đình] chấp 

thuận”.  Sư  nghe  vậy  bèn  mặc  tăng  phục  đến  gặp;  quả  nhiên  được  toại 

nguyện. Từ đấy, thiết tha dùi mài, dốc lòng nghiên cứu đại sự sanh tử. 

Một đêm nghe tiếng chuông, chướng ngại liền tan ngay, có kệ rằng: 

 Thử dạ chung thanh kháp dị thường, 

 Nhất chùy đả phá xú bì nang, 

 Bách đơn bát hạ như lôi hống, 

 Tình dữ vô tình hà xứ tàng? 

105 Long Vũ là niên hiệu của Minh Thiệu Tông (1602-1646). Minh Thiệu Tông tên 

thật là Châu Duật Kiên, là cháu nội của Đường Vương Châu Thạc Hoảng (hậu duệ 

của  người  con  thứ  23  của  Minh  Thái  Tổ  Châu  Nguyên  Chương)  được  các  di  thần 

nhà Minh đưa lên ngôi vua năm 1645 với hy vọng khôi phục giang sơn nhà Minh. 

Vua lên ngôi chỉ được một năm, quân Thanh đã đánh tới Phước Kiến, phải chạy sang 

Quảng  Đông.  Bị  quân  Thanh  truy  kích  tới  cùng,  thế  cùng  lực  kiệt,  vua  bị  bắt,  bèn 

tuyệt thực chết, thọ 44 tuổi. Do Châu Duật Kiên không phải là con cháu trực hệ của 

vua  Sùng  Trinh  nên  Tổ  dùng  chữ   “Minh  phiên”  (phên  giậu  nhà  Minh)  để  chỉ  vua 

Long Vũ. Chúng tôi chỉ dịch gọn là “hậu duệ”. 

106 Bậc tôn túc tuổi cao đức trọng. 

107 Di lão: Quan lại của triều đại trước. 

108 Sào Do: Chính là Sào Phụ (thường bị đọc trại thành Sào Phủ) và Hứa Do, hai vị 

ẩn sĩ thời vua Nghiêu. Theo bài Bá Di Liệt Truyện trong bộ Sử Ký thì vua Nghiêu 

mời Sào Do đến để bàn chuyện nhường thiên hạ cho Hứa Do, Hứa Do không nhận 

bèn lẩn trốn, ra sông rửa tai, ngụ ý không để tai mình bị nhiễm bẩn bởi danh lợi. Khi 

ấy có Sào Phụ dẫn trâu ra sông uống nước, thấy vậy, hỏi nguyên do, nghe xong liền 

chê:  “Nếu ông ở trong núi cao, hang sâu, ai biết đến ông? Ai thấy được ông. Ông 

 hời hợt, vẫn muốn được người người khác nghe tiếng, cầu cạnh đấy chứ! Uống nước 

 này chỉ bẩn miệng trâu ta”  rồi dắt trâu lên thượng nguồn cho uống. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 140 of 393

(Chuông gióng đêm nay thật lạ kỳ, 

Một dùi đập nát đãy da hôi, 

Trăm tám tiếng rền như sấm động, 

Tình với vô tình ẩn chốn nao?) 

Liền  trở  về  chùa  Mật  Ấn  để  tròn  nguyện  xưa,  tu  bổ  Tổ  Đình,  gặp 

nhiều chuyện cảm ứng huyền diệu đã được chép đầy đủ trong bi ký trung 

hưng.  Sư  vốn  chuyên  chú  nơi  đạo  Thiền,  thường  có  chỗ  ngộ,  nhưng 

chưa  dám  chắc  bèn  thiết  tha,  kính  mộ  tham  bái  khắp  các  vị  thiện  tri 

thức.  Ngẫu  nhiên  Dư  Khổng  Khiêm  ở  Côn  Dương  tham  bái  với  Tuyết 

Đậu Vân hòa thượng trở về, thuật lại lời của Tuyết Đậu như sau:  “Pháp 

 Tràng  thiền  giả  nếu  muốn  tham  phỏng  các  phương,  chắc  chỉ  có  Phí 

 huynh109 của ta là kham nổi!”  Sư nghe xong, thưa:  “Đúng là lời của bậc 

 thiện  tri  thức,  tôi  đã  có  ý  muốn  đến  gặp  Tuyết  Đậu”.   Liền  qua  núi  Tứ 

Minh  yết  kiến  Tuyết  Đậu.  Lễ  bái  xong,  Tuyết  Đậu  nói:   “Nếu  như  lão 

 tăng không còn thì lễ bái là đúng, hay không lễ bái là đúng?”  Sư toan 

thưa bày, Tuyết Đậu hét lên một tiếng thị oai. Sư bất giác mướt mồ hôi, 

ngay lập tức thấy được chỗ dụng ý của Tuyết Đậu. 

Đến tối, Tuyết Đậu đột ngột giơ nắm đấm, hỏi:   “Cái gì sanh?”  Sư 

thưa:  “Lấy hai miếng da ghép lại!”  Tuyết Đậu lại giơ nắm đấm, Sư nói: 

 “Hễ  tái  phạm  sẽ  chẳng  dung” .  Tuyết  Đậu  úp  bàn  tay,  Sư  nói:   “Chẳng 

 để hòa thượng khinh mạn!”  Ngày hôm sau, Tuyết Đậu khai thị trong giờ 

tọa  hương,  nói:   “Ta  có  một  bài  thiền  kệ  dạy  cho  Sư”.   Sư  nói:   “Ở  chỗ 

 này chẳng tiêu mối nghi được!”  Tuyết Đậu nói:  “Rốt cuộc để làm gì?”  

Sư bước ra lễ ba lạy, lui ra, liền trình kệ rằng:

 Thuấn mục đương cơ hoán thoại đầu, 

 Hà như chỉ dụng lão quyền thù, 

 Tổ thiền hội đắc hưu khinh tín, 

 Nhất diệp sơ phi biến giới thu. 

(Chớp mắt đương cơ, đổi thoại đầu, 

Sao bằng nắm đấm dạy cho nhau? 

Tổ thiền hiểu được, đừng tin vội, 

Một lá vàng bay khắp cõi thu)

Một bữa uống trà xong, nói đến mọi chuyện phải đảm đương, Tuyết 

Đậu  tặng  cho  Sư  tấm  biển   “chân  giác  tái  lai” ,  nói:   “Thượng  tọa  còn 

 gánh vác được hay chăng?”  Sư nói:  “Chẳng phải là tay giỏi gánh vác!”  

Tuyết Đậu nói:  “Cổ nhân hễ biết là chuyện quẩn quanh liền ngừng sai 

109 Tức ngài Phí Ẩn Dung, một vị thiền đức nổi tiếng thời ấy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 141 of 393

 bảo làm gì nữa!”  Sư nói:  “Tận lực nói không ra, Tuyết Đậu đừng ra!”  

Sư trở về Vũ Lâm, Tuyết Đậu có bài kệ tiễn đưa như sau: 

 Nhũ Phong cang lưỡng nguyệt, 

 Độc bộ khứ Tiền Đường

 Nhất cú siêu phương ngoại, 

 Toàn cơ tuyệt phú tàng. 

 Lâm Tế chánh pháp nhãn, 

 Diệt khước hạt lư bàng, 

 Chỉ giả phá sa bồn, 

 Đãi tương vi cử dương, 

(Nhũ Phong vừa hai tháng, 

Một mình qua Tiền Đường, 

Một câu vượt ngoài cõi, 

Cơ phong hết giấu che, 

Lâm Tế chánh pháp nhãn, 

Diệt sạch lũ lừa mù, 

Chỉ là phá chậu cát, 

Hãy đợi người thốt lời)

Đến núi Thánh Quả, tảo mộ Mã cư sĩ (tức cư sĩ Tăng Ma Mã Sính 

Quân), ấy là vì Sư chẳng quên nguồn gốc. Tham yết khắp các phương, 

trở về chỗ Tuyết Đậu thọ Cụ Túc Giới, quản lý nhà kho. Một bữa, Tuyết 

Đậu  xuống  nơi  ấy,  bỗng  dưng  đánh  cho  Sư  một  gậy  bảo:   “Nói  ngay!”  

Sư  thưa:   “Khoét  thịt  thành  ghẻ”.   Tuyết  Đậu  nói:   “Mới  chỉ  nói  được 

 một  nửa” ,  Sư  nói:   “Ngay  cả  một  nửa  cũng  chẳng  tiêu  được” .  Từ  đấy, 

đầu mũi tên ghim chắc110, không còn sơ sót, rơi rớt chỗ nào; người ghi 

chép chẳng thể thuật hết. Mùa Xuân năm Quý Tỵ (1653), Sư từ biệt trở 

về Đông Âu. Tuyết Đậu viết thật to vào đầu cuốn sách:  “Thân khiết lão 

 quyền”  (Đích thân ăn phải nắm đấm già), dặn dò bằng bài kệ: 

 Biệt ngã xuân phong lý, 

 Lâm hành nhất cú thân, 

 Trượng đầu tuyên đại ý, 

 Túc để bát phương trần. 

 Vãng phục nãi vô sự, 

 Tung hoành dĩ tuyệt luân, 

 Đáo gia nghiêm diện mục, 

 Sở dĩ tiếp gia tân. 

110 Ý nói đối đáp những câu hỏi về thiền cơ nhanh nhạy, đúng ý với người hỏi, không 

sai sót chút nào! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 142 of 393

(Giã từ trong gió Xuân, 

Dặn một lời ân cần, 

Đầu trượng tuyên đại ý

Gót chân dạo cõi trần, 

Qua lại trọn vô sự, 

Tung hoành ai sánh bằng, 

Tới nhà nghiêm sắc mặt, 

Để tiếp đón gia tân111) 

Tuyết Đậu coi trọng Sư giống như Ứng Am Hoa thiền sư coi trọng 

Mật Am Kiệt thiền sư vậy. Năm Giáp Ngọ (1654), Tuyết Đậu nhận lời 

thỉnh  của  chùa  Mật  Ấn,  tấn  phong  Sư  vào  ngôi  vị  Tây  Đường112.  Hết 

thời hạn an cư, Tuyết Đậu trở về Nhũ Phong. Sư lại đến thân cận, thăm 

hỏi.  Khéo  sao,  thân  sĩ  vùng  Tứ  Minh  thỉnh  Sư  trụ  trì  chùa  Bảo  Phước 

ở Đại Mai thuộc huyện Ngân, Sư thấy nơi đó là chỗ ẩn dật xưa kia của 

Hán Úy, lại còn hâm mộ phong cách cao cả của Thường thiền sư113, bèn 

vui  vẻ  qua  đó.  Tuyết  Đậu  đề  thơ  trên  bức  đảnh  tướng114  có  những  câu 

như sau: 

 Thanh xuất ư lam, thùy tự nhĩ, 

 Đại Mai phong đảnh khán phong lôi 

(Gió sấm Đại Mai đầu núi ngắm, 

111 Gia tân: Khách quý. 

112 Tây Đường (còn gọi là Tây Am) là từ ngữ trong tùng lâm do tăng chúng gọi vị 

Tăng trụ trì không sống trong ngôi chùa ấy, mà sống trong ngôi chùa khác; nói cách 

khác, vị ấy sống như khách trong ngôi chùa mà mình được mời làm Trụ Trì. Do thời 

cổ  coi  phương  Tây  là  khách  vị  nên  mới  gọi  như  thế.  Do  ngài  Pháp  Tràng  không  ở 

chùa Mật Ấn mà chùa Mật Ấn vẫn thỉnh ngài làm Trụ Trì nên Pháp Tràng được coi 

là Tây Đường của Mật Ấn. Ngài Tuyết Đậu dùng tư cách là vị thầy truyền pháp của 

Pháp Tràng để chứng minh lễ tấn phong ấy. 

113 Thường thiền sư chính là ngài Pháp Thường (752-839), cao tăng đời Đường, quê 

ở Tương Dương (tỉnh Hồ Bắc), xuất gia từ nhỏ, trụ tại chùa Ngọc Tuyền. Bao nhiêu 

kinh  sách  hễ  đọc  qua  liền  nhớ  mãi  không  quên.  Hai  mươi  tuổi  thọ  Cụ  Túc  ở  chùa 

Long  Hưng.  Sư  hâm  mộ  Thiền  học,  thoạt  đầu  tham  học  với  Mã  Tổ  Đạo  Nhất,  đắc 

ngộ, ẩn tu tại núi Đại Mai (thuộc huyện Ngân, tỉnh Chiết Giang), đồ chúng xin đến 

học rất đông. 

114 Đảnh tướng: Theo nguyên nghĩa là tướng búi tóc trên đỉnh đầu của Như Lai, hết 

thảy trời người không thấy được nên gọi là Vô Kiến Đảnh Tướng. Không rõ từ thời 

nào,  Thiền  Tông  Trung  Hoa  thường  dùng  thuật  ngữ  này  để  chỉ  những  bức  hình  vẽ 

các vị cổ đức của Thiền Tông, phần lớn là vẽ hình bán thân hoặc ngồi trên tòa, phía 

trên bức vẽ thường đề một bài thơ tán dương. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 143 of 393

Xanh trỗi hơn chàm, ai giống ông? )

Đình viện [Bảo Phước Tự] bỏ hoang hơn tám trăm năm, Sư cùng các 

thiền tăng chẳng ngại đội sương, dầm tuyết, vâng giữ bổn phận, gần - xa 

dần  dần  kéo  về  trở  thành  chốn  tùng  lâm.  Do  vậy,  hòa  thượng  Phí  Ẩn 

Dung có đề tặng:  “Lãnh tụ trong pháp môn, bao người trông ngóng, tám 

 vạn thông xanh nhớ mãi vẻ mặt tươi cười” , hòa thượng Mục Vân Môn 

đề tặng:  “Truyền Tổ đăng vòi vọi trên ngọn Thái Bạch, thú có sừng tuy 

 nhiều,  nhưng  chỉ  một  con  lân  là  đủ  [để  vượt  trội  hết  thảy]”   v.v…  Sư 

đến  Thiên  Đồng,  hòa  thượng  Mộc  Trần  Mẫn  thỉnh  Sư  thăng  tòa,  thấy 

những  điều  Ngài  đề  xướng  liền  nhiệt  liệt  ca  ngợi.  Viết  lời  tựa  cho  Đại 

Mai  Lục,  có  những  câu  như:  “Lòng  Từ  rỗng  rang  như  hang  gió,  chiếu 

 rạng  ông  cháu.  Sự  giác  ngộ  soi  sáng  non  Đông,  cha  con  cùng  chứng. 

 Quả  thật  tiếng  vang  rền  mãi  tới  ngàn  thu” .  Ba  vị  tôn  túc  (tức  Phí  Ẩn 

Dung,  Mục  Vân  Môn  và  Mộc  Trần  Mẫn)  lại  vui  sướng  tuyệt  mức,  hết 

sức khen ngợi Sư giống như khen ngợi ngài Ứng Am vậy! 

Sư trụ tại Đại Mai sáu năm rồi đem chuyện trong chùa giao phó lại 

cho Thủ Tọa115 Nhật Hưu Mị, nhận lời thỉnh của Đông Âu. Mùa Đông 

năm Canh Tý (1660) Sư mở giảng tòa tại Mật Ấn, so ra còn hưng thịnh 

hơn  đạo  tràng  Đại  Mai.  Năm  Bính  Ngọ  (1666),  Sư  nhận  lời  thỉnh  của 

Quát  Thương  Tịnh  Giác,  lại  đem  Mật  Ấn  giao  cho  nhiều  học  trò  trông 

coi, chứ không làm Tây Đường nữa. Cuối Hạ năm Đinh Mùi (1967), Sư 

thị hiện bệnh nhẹ, ngồi thuyền trở về Đà Phong. Ngày Rằm tháng Tám, 

Sư đối trước đại chúng nói kệ rằng: 

 Thất thập ngũ niên nhàn đả hống, 

 Tổng vô kỳ đặc xuất thường luân 

 Nhi kim tán thủ huyền nhai khứ, 

 Nhất nhậm chư phương thuyết huyễn chân. 

115 Thủ Tọa: Có hai cách hiểu: 

1) Theo Thích Thị Kê Cổ Lược quyển 3, Thủ Tọa là một chức quan được thiết lập 

vào  năm  Đại  Trung  thứ  mười  (856)  đời  Đường  Tuyên  Tông  để  cai  quản  tất  cả  các 

tăng  sĩ.  Về  sau,  những  vị  tinh  thông  kinh  luật  luận  cũng  được  phong  tặng  tước  vị 

này. Cuối cùng, danh hiệu này chỉ để phong tặng những vị thiền đức nổi tiếng. 

2) Thủ Tọa là một trong sáu chức vị trong Tăng Đường theo Thanh Quy. Thủ Tọa 

còn  gọi  là  Thượng  Tọa,  Thủ  Chúng,  Đệ  Nhất  Tọa,  Tọa  Nguyên,  Lập  Tăng,  Thiền 

Đầu…  tức  vị  làm  gương  mẫu  cho  toàn  thể  tăng  chúng,  phẩm  hạnh  cao  trỗi,  không 

còn vọng niệm yêu ghét, thị phi v.v… Về sau, chức vụ này chỉ có nghĩa là vị đứng 

đầu  Tăng  chúng,  hoặc  đứng  đầu  một  đường  nếu  tùng  lâm  chia  thành  nhiều  đường, 

chẳng hạn Tiền Đường Thủ Tọa, Hậu Đường Thủ Tọa, Danh Đức Thủ Tọa…. Chữ 

Thủ Tọa ở đây chỉ có thể hiểu theo cách thứ hai. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 144 of 393

(Dỗ ngọt người đời bảy lăm năm, 

Trọn không chi lạ khác phàm nhân, 

  

Cheo leo vách đá, tay buông thõng, 

Mặc kệ nơi nơi luận huyễn - chân)



Rồi lặng lẽ qua đời. Sư sanh vào năm Quý Tỵ nhằm niên hiệu Vạn 

Lịch  21  (1593),  mất  vào  năm  Đinh  Mùi  tức  năm  Khang  Hy  thứ  sáu 

(1667), thọ bảy mươi lăm tuổi, Tăng lạp hai mươi ba năm. 

14. Thư trả lời cư sĩ Phương Gia Phạm 

Muốn sanh về Tịnh Độ, trước hết phải hiểu rõ ràng tông chỉ. Tu trì 

theo đường lối thông thường thì không pháp nào chẳng lấy khai ngộ làm 

điều  mong  mỏi;  nhưng  chuyện  khai  ngộ  cũng  chẳng  phải  là  dễ  dàng! 

Nếu  biết  tông  chỉ  của  Tịnh  Độ,  quyết  chẳng  mong  đợi  khai  ngộ.  Nếu 

chẳng chú trọng tín nguyện, dẫu khai ngộ cũng khó liễu thoát được! Nếu 

có thể nhất tâm niệm Phật thì chẳng ngộ vẫn được vãng sanh. Trong thư 

ông viết:  “Tuy đã sẵn lòng chán nhàm cõi uế, nhưng chưa hiểu tự tánh 

 như  thế  nào?”   tức  là  ông  dốc  chí  nơi  khai  ngộ.  Khai  ngộ  mà  có  tín 

nguyện  thì  chính  là  Thiền  Tịnh  Song  Tu,  là  cao  thượng  nhất;  nhưng 

trong cõi đời rất ít ai thật sự khai ngộ! 

Thế  nào  gọi  là  thật  sự  khai  ngộ?  Đấy  chính  nói  về  minh  tâm  kiến 

tánh, tức là trong tự tâm thấu hiểu triệt để, chứ không phải chỉ biết nói 

mà  thôi!  Nếu  chỉ  biết  nói  thì  chẳng  thể  gọi  là  khai  ngộ  được!  Chớ  nên 

hiểu lầm! Thật sự đạt đến địa vị minh tâm kiến tánh, cũng vẫn phải tín 

nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương! Người đời cứ hễ cầu khai ngộ 

đều  chẳng  chú  trọng  tín  nguyện  cầu  sanh,  cứ  muốn  nương  vào  cái  ngộ 

ít ỏi, loáng thoáng ấy để liễu sanh tử thì chính là tự lầm, lầm người. Cố 

nhiên, chẳng bằng kẻ chất phác niệm Phật sẽ ổn thỏa, thích đáng hơn! 

Quang già rồi, chẳng thể nói tường tận với ông được. Nay lại gởi cho 

ông hai gói sách, ông hãy lắng lòng đọc sẽ có thể biết rõ tông chỉ Tịnh 

Độ. Nếu chẳng thể sanh lòng tin nơi các sách ấy, lại cầu minh tâm kiến 

tánh,  cầu  thành  Phật  trong  thân  hiện  tại,  Quang  cũng  chẳng  trách  ông. 

Chỉ sợ ông từ trần sa kiếp này sang trần sa kiếp khác vẫn luân hồi trong 

lục đạo. Nhưng muốn liễu sanh tử, ắt phải giữ vẹn luân thường, trọn hết 

bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ 

các  điều  lành  để  làm  người  hiền,  người  thiện  trong  thế  gian.  Nếu  luân 

thường  khiếm  khuyết,  tam  nghiệp  lắm  lầm  lỗi,  muốn  khi  lâm  chung 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 145 of 393

được Phật tiếp dẫn thì do khí phận trái nghịch với Phật, làm sao có cảm 

để ứng đây? Phàm gặp kẻ hữu duyên, hãy đều nên bảo với họ điều này! 

Nay  gởi  cho  ông  Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh,  Tịnh  Độ  Thập  Yếu,  Tịnh  Độ 

Thánh  Hiền  Lục,  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  Ấn  Quang  Văn  Sao,  Gia  Ngôn 

Lục,  Lịch  Sử  Cảm  Ứng  Thống  Kỷ,  Quán  Âm  Tụng,  Sức  Chung  Tân 

Lương,  Niệm  Phật  Khẩn  Từ,  Sơ  Cơ  Tiên  Đạo  Hợp  Biên,  mỗi  thứ  một 

bộ.  Đối  với  chuyện  thọ  giới  thì  hãy  nên  dựa  theo  lá  thư  gởi  cho  bà  Từ 

Phước  Hiền  trong  Văn  Sao  để  tự  thệ  thọ  giới  trước  đức  Phật.  Nay  đặt 

pháp danh cho ông là Huệ Phạm, nghĩa là dùng pháp môn Tịnh Độ được 

nói  từ  trí  huệ  của  đức  Phật  để  tự  hành,  dạy  người,  tạo  khuôn  phép  cho 

cõi đời. Xin hãy nhìn vào cái tên, nghĩ đến ý nghĩa rồi thực hành thì may 

mắn lắm thay!  (Ngày Mười Sáu tháng Bảy) 

Từ  nay  về  sau,  đừng  gởi  thư  tới  nữa,  cũng  đừng  giới  thiệu  người 

khác quy y. Dẫu thỉnh kinh sách từ Hoằng Hóa Xã cũng đừng thừa dịp 

thuận tiện gởi thư cho Quang vì không có sức để thù tiếp vậy. 

15. Thư trả lời đại sư Viên Chuyết 

Nhận  được  thư  khôn  ngăn  than  thở.  Người  đời  chỉ  biết  phỏng  theo 

dấu tích, chẳng xét đến đúng - sai, lợi - hại. Thường là đối với chuyện 

làm phước lại ngạo ngược tạo thành nghiệp lớn. Đừng nói gì người thế 

tục,  ngay  cả  tăng  nhân  đa  số  cũng  giống  như  thế.  Cuốn  Tây  Phương 

Công  Cứ  được  lưu  hành  trong  cõi  đời,  phía  trước  có  khắc  hình  Pháp 

Hội116,  phía  sau  khắc  A  Di  Đà  Kinh,  Vãng  Sanh  Chú.  Cuối  cùng  khắc 

cửu phẩm liên đài, trên mỗi đài sen là một đức Phật ngồi, chung quanh 

khắc những chấm tròn để người ta chấm vào. Hễ chấm kín hết [các vòng 

tròn  đó]  sẽ  đem  kinh  ấy  thiêu  đi.  Một  người  bạn  tôi  (tức  hòa  thượng 

Chân Đạt) muốn sửa chữa lại để ấn hành rộng rãi. Quang nói: “[Người 

niệm  Phật]  chấm  xong  ắt  sẽ  thiêu  sách,  cả  kinh  lẫn  hình  Phật  đều  bị 

thiêu theo. Do sách đã bị chấm đen đúa lem luốc thì cũng chẳng thọ trì 

được nữa”. Do vậy bèn bàn định biện pháp, chẳng khắc kinh, tượng, chỉ 

vẽ  hình  chín  phẩm  đài  sen  và  những  chấm  tròn  xung  quanh  để  [người 

116 Tức cảnh Tây Phương Cực Lạc, có hình A Di Đà Phật, Quán Thế Âm Bồ Tát, Đại 

Thế  Chí  Bồ  Tát  ngự  trên  tòa  sen  ở  chính  giữa,  xung  quanh  có  các  vị  thượng  thiện 

nhân  nghe  pháp,  cúng  dường,  tu  tập,  trong  ao  báu  có  ngọc  Ma  Ni  tuôn  nước  báu, 

những  người  vãng  sanh  từ  hoa  sen  báu  bước  ra,  chiêm  ngưỡng,  lễ  kính  Phật,  chư 

thiên  rải  hoa  trời  cúng  dường  trên  hư  không  v.v....  Bức  vẽ  này  còn  được  gọi  bằng 

những  danh  từ  như  Cực  Lạc  Thế  Giới  Biến  Tướng  Đồ,  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế 

Giới Y Chánh Trang Nghiêm Đồ, Tây Phương Pháp Hội Đồ v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 146 of 393

niệm Phật chấm vào] hòng nhớ số. 

Việc sửa chữa, sắp xếp ấn hành đều do Quang lo liệu, sao lại nói là 

có chuyện Đại Báo Ân Tháp? Do vậy, tôi liền qua nhà kho tìm kiếm phụ 

bản của sách ấy, quả thật có chuyện đó! Số trang của phụ bản được đánh 

số tới hai mươi thì ngừng, còn trang in hình tháp ấy được đánh số một 

và hai. Đủ biết là về sau này, do muốn khế hợp lòng ưa thích của người 

đời, người đứng in bèn thêm vào. Đủ thấy khó lay chuyển được lòng ưa 

thích  của  người  đời!  Vương  Đại  bán  hương  Ấn  Độ,  bốn  mặt  hộp  đựng 

hương in tổng cộng hình của năm mươi mấy vị Phật. Quang chẳng bằng 

lòng người ta bán loại hương đó, đã nói rõ lẽ lợi - hại với người quản lý 

tiệm hương ấy, hai lượt gởi thư bảo đảm, mong họ ắt sẽ trả lời, nhưng rốt 

cuộc họ không trả lời! Chúng ta không có quyền, làm gì được họ? 

Huyết Bồn Kinh, Thọ Sanh Kinh chính là do những tăng sĩ hèn kém 

ngụy  tạo  ra  để  cầu  lợi  khiến  cho  những  kẻ  chẳng  biết  Phật  pháp  tưởng 

kinh Phật đều toàn do lũ tăng sĩ kém hèn ngụy tạo! Đối với hàng thiện 

tín vô tri, nếu không phá huyết hồ, không trả nợ thọ sanh sẽ không được! 

Ngay  trong  những  tùng  lâm  nổi  danh  nhất  nước,  cũng  không  một  chùa 

nào chẳng tán thành làm chuyện ấy, bởi đấy là cái nguồn kiếm lợi nhuận, 

chẳng  ai  bận  tâm  chuyện  ấy  chính  là  cái  gốc  họa  hủy  diệt  Phật  pháp. 

Hiện thời chẳng thể gởi sách được! 

Một người bạn sao lại lời bàn luận của Quang với Lý Huệ Trừng về 

chuyện đốt kinh, nay tôi đem bản sao ấy gởi kèm theo thư. Ông Lý dựa 

theo  lời  người  khác  bảo  “[đốt  kinh]  có  công  đức”  nên  mở  đầu  thư  tôi 

liền bắt đầu bằng chuyện “có công đức” để nói đến tội lỗi, chớ nên hiểu 

lầm,  tưởng  Quang  tán  thành  “đốt  kinh  có  công  đức”!  Pháp  môn  bước 

vào buổi chiều tà, sai ngoa quá nhiều! Nếu thường tranh luận với người 

khác, sợ sẽ đến nỗi bị kẻ khác nhao nhao công kích, đâm ra chẳng có ích 

gì cho người ta, lại có hại cho pháp, cho mình vậy! Qua mấy chuyện này 

thì đã đủ biết rồi! Quang già rồi, mục lực lẫn tinh thần đều chẳng đủ, xin 

đừng gởi thư tới nữa, gởi đến quyết không trả lời. Xin hãy sáng suốt soi 

xét thì may mắn lắm thay!  (Ngày mồng Hai tháng Mười) 

16. Thư trả lời cư sĩ Trần Tiếp Hòa 

Nghe  nói  Sĩ  Mục  sắp  sang  Vân  Nam  bởi  cảm  thấy  thiếu  sót  vì  cha 

già đã tám mươi hai tuổi mà chính mình chẳng thể thường hầu hạ dưới 

gối  hòng  bầu  bạn  niệm  Phật  với  cha.  Quang  quyết  diệt  tung  tích  trong 

tháng  Chín  này;  ông  và  tôi  có  tình  thầy  trò,  chẳng  thể  không  giãi  bày 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 147 of 393

cùng  ông  một  phen.  Con  người  sống  đến  bảy  mươi  tuổi  xưa  nay  đã 

hiếm, huống chi ông đã tám mươi hai rồi! Nếu đã chứng được bất sanh 

bất diệt thì cố nhiên chẳng cần tới Quang phải dông dài một phen. Nếu 

chưa đạt được, cố nhiên phải như chôn cất cha mẹ, như cứu đầu cháy để 

sanh lòng tin chân thật, phát nguyện thiết tha, trì A Di Đà Phật vạn đức 

hồng danh để cầu sanh Tây Phương. Hiện nay, cõi đời đã loạn đến cùng 

cực, đúng là thời buổi đại loạn phá toang đất trời kể từ thuở có trời đất 

đến  nay.  Huống  hồ  đang  lúc  già  suy,  sáng  chẳng  bảo  đảm  được  tối,  há 

có nên giống như bọn thiếu niên vô tri, cứ chần chừ để ngày tháng trôi 

qua  đến  nỗi  sống  uổng  chết  phí,  tuy  gặp  Phật  pháp  mà  vẫn  không  có 

cách nào hưởng được lợi ích lớn lao ư? 

May  mắn  là  Trí  Dục,  Tịnh  Anh  v.v…  vẫn  sốt  sắng  niệm  Phật,  hãy 

nên trong lúc này lập ra một quy ước: Nếu đến lúc lâm chung, chớ nên 

thay  áo,  lau  rửa  sẵn   (xin  coi  lời  dạy  về  lúc  lâm  chung  trong  Gia  Ngôn  Lục!  Ở 

 đây  không  viết  cặn  kẽ)  và  khóc  lóc  đến  nỗi  nhiễu  loạn  cái  tâm  trong  lặng 

của người [sắp mất] đến mức mất chánh niệm, chẳng khế hợp với Phật, 

không cách gì được Phật tiếp dẫn, vẫn phải luân hồi trong tam đồ lục đạo 

y  như  cũ!  Đấy  gọi  là  lòng  hiếu  kiểu  “đã  té  giếng  còn  quăng  thêm  đá!” 

Nỗi hại ấy không sao nói xiết! Hãy nên đọc mấy chương dạy về đại sự 

sanh  tử  trong  Gia  Ngôn  Lục  sẽ  tự  biết  rõ.  Nếu  trong  lúc  này  chẳng  nỗ 

lực,  chỉ  mong  an  nhàn  thảnh  thơi  thì  ngàn  đời  vạn  kiếp  trọn  chẳng  có 

ngày nào thoát khổ được đâu! Nếu như tâm lực suy nhược, hãy nên bảo 

con trai, con dâu, cháu gái v.v… luân phiên trợ niệm. Chuyện này có rất 

nhiều điều lợi ích: 

1) Một là phụ trợ cho chánh niệm của chính mình. 

2) Hai là khéo léo gieo thiện căn tối thắng cho bọn họ. 

3) Ba là mở mang phong thái nhằm mong mọi người bắt chước làm 

theo. 

4)  Bốn  là  nếu  đến  lúc  lâm  chung  [thân  quyến]  sẽ  tự  chẳng  đến  nỗi 

bày  vẽ  hay  hoảng  loạn  quá  mức,  phá  hoại  chánh  niệm  [của  người  sắp 

mất]. 

Cửa  ải  lâm  chung  khẩn  yếu  cùng  cực.  Dẫu  cho  lúc  thường  ngày 

công  phu  đắc  lực,  nếu  gặp  phải  cảnh  con  cháu  phá  hoại  [chánh  niệm] 

do  chẳng  biết  pháp  môn  thì  sẽ  phải  ở  lại  trong  thế  giới  này,  chẳng  thể 

vãng sanh! Nếu biết nghĩa này, con cháu trợ niệm Phật hiệu nhằm thành 

tựu chánh niệm, tuy công phu thường ngày của người sắp mất ấy chẳng 

thích đáng cho lắm cũng vẫn được vãng sanh. Do vậy, đối với người già, 

Quang  đặc  biệt  chú  ý,  đừng  cho  là  viễn  vông,  hủ  bại  thì  may  mắn  lắm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 148 of 393

thay! 

17. Thư gởi cho hai cư sĩ La Khanh Đoan và Trần Sĩ Mục 

Hôm trước nhận được thư biết Phật pháp ở quý địa có vẻ phục hưng. 

Lời  duyên  khởi  do  các  ông  đã  soạn  chưa  thể  làm  cho  người  ta  cảm  ân 

đức  của  Phật,  Quang  soạn  riêng  một  bài  khác,  lời  văn  khá  rườm  rà,  sử 

dụng được hay không tùy các ông. Quang chẳng ép ai! Nếu sử dụng thì 

hãy nên làm một tấm bảng bằng gỗ, thỉnh người viết chữ đẹp, dùng lối 

chữ  cung  kính,  mực  thước  viết  trên  hai  tờ  giấy  Tuyên  rộng  tám  thước, 

hoặc dán, hoặc khắc [bài duyên khởi ấy] trên tấm bảng gỗ, chắc sẽ tồn 

tại lâu dài. Hoặc [chia tấm bảng đã khắc hay dán bài duyên khởi ấy] làm 

bốn miếng hay sáu miếng  (tính luôn cả bài viết “Trình bày những điều ẩn kín 

 của  Văn  Trung  Công”  chắc  sẽ  chia  thành  tám  miếng)  để  ngừa  khi  thời  cuộc 

không tốt, sẽ đem cất. 

Bài viết nêu bày ý nghĩa ẩn kín cuốn sách Hành Dư Nhật Khóa của 

Lâm Trung Công117 có quan hệ rất lớn, cũng nên theo biện pháp ấy. Bài 

văn  ấy  nhằm  giãi  bày  trọn  hết  những  điều  ẩn  tàng  của  bậc  cổ  đại  nhân 

thuở trước, chứ không phải chỉ riêng mình Văn Trung Công. Văn Trung 

Công là người đất Mân (Phước Kiến). Có được bài văn ấy thì những kẻ 

hẹp hòi, câu nệ sẽ chẳng dám buông lời báng bổ xằng bậy. Ông nói đến 

chuyện chùa Lâm Dương định chiếu theo chương trình của Linh Nham 

thì  vàn  muôn  phần  sẽ  làm  không  được  đâu!  Đừng  nói  người  khác  đến 

đấy làm không được, ngay cả thầy Đương Gia Linh Nham là Diệu Chân 

đến đấy cũng làm không được. Các ông thiếu sự từng trải nên chẳng biết 

nỗi khó khăn! Quang do trải đời năm mươi mấy năm nên mới nói thẳng 

thừng với các ông. 

Đôi câu đối ở Niệm Phật Đường của Liên Trì đại sư đã soạn vào thời 

Minh hay tuyệt, trọn chưa từng thấy ai dùng đến. Quang nhiều lượt sao 

lại  bảo  người  khác  treo,  do  đức  của  đại  sư  sẽ  cảm  được  người  rất  sâu. 

Các  ông  bảo  Quang  viết  [giùm  đôi  câu  đối  ấy]  là  vì  chẳng  biết  Quang 

một mực không viết được chữ lớn; gần đây mục lực suy đến cùng cực, 

không  dùng  kính  lão  lẫn  kính  lúp  sẽ  chẳng  thể  xem  và  viết  được  chữ! 

Tôi vốn muốn gởi thư từ sớm, nhưng do ngày hôm qua mới có giấy đưa 

đến  nên  bây  giờ  mới  trả  lời.  Từ  nay  về  sau  không  có  chuyện  gì  quan 

trọng  thì  đừng  gởi  thư  tới  nữa,  bởi  không  có  mục  lực  lẫn  tinh  thần  để 

117 Xin đọc bài này trong phần Những Bài Viết Khác của Ấn Quang Pháp Sư Văn 

Sao Tục Biên, quyển 2. Lâm Văn Trung Công chính là Lâm Tắc Từ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 149 of 393

phúc đáp! Hoằng Hóa Xã trước kia có ba người, đều do thời cuộc biến 

động lớn lao đã đi hết rồi, nên cũng phải biến đổi sao cho thật hợp thời 

nghi,  Quang  chẳng  hỏi  tới  nữa.  Thầy  Đức  Sâm  qua  chùa  Thái  Bình  ở 

Thượng  Hải  để  lo  giảo  chánh  sách,  sợ  rằng  có  lẽ  chẳng  thể  xong  được 

trong năm nay! Khi nào thầy ấy trở về, sẽ tùy thầy ấy lo liệu. 

Những sách các ông cần sẽ gởi tới. Hiện thời chỉ theo biện pháp căn 

cứ vào giá vốn, không còn cho thỉnh nửa giá hay biếu không nữa! Lần 

này gởi biếu, lần sau đều chiếu theo giá vốn để lo liệu. Nay gởi cho các 

ông Đồng Mông Tu Tri, Quán Âm Từ Lâm Tập hai cuốn, đem tờ thông 

báo rộng rãi về chuyện sữa độc giết chết trẻ con [gởi cho các ông] là vì 

mong các ông hãy nói với hết thảy mọi người [về chuyện ấy]. Xin hãy 

sáng suốt soi xét thì may mắn lắm thay!  (Ngày Mười Hai tháng Tám) 

 Chủ  Cực  Lạc  lục  bát  đại  nguyện  chi  từ  tôn,  tuyệt  hạn  lượng  thọ 

 mạng quang minh, bất ly đương xứ, 

 Quá Sa Bà vạn triệu Phật bang chi Tịnh Độ, diệu trang nghiêm lâu 

 đài trì chiểu, nguyên thị ngô hương  (Liên Trì đại sư đời Minh soạn).  

(Đức Từ Tôn chủ cõi Cực Lạc, bốn mươi tám đại nguyện, thọ mạng, 

quang minh không hạn lượng, chẳng rời nơi đây; 

Cõi  Tịnh  Độ  vượt  khỏi  Sa  Bà  vạn  triệu  cõi  nước  Phật,  lầu,  đài,  ao 

chuôm tuyệt trang nghiêm, đích thị quê mình) 

18. Thư trả lời cư sĩ Trí Mục 

Nhận được thư khôn ngăn vui mừng, an ủi. Hết thảy chúng sanh đều 

có Phật tánh, nếu không có ai đề xướng thì thiện căn không cách gì phát 

hiện  được!  Như  hạt  giống  gieo  xuống  đất,  chẳng  có  mưa  đúng  thời  sẽ 

không cách nào nẩy mầm, tăng trưởng được! Cha ông đã có thiện căn từ 

đời  trước,  cho  nên  vừa  được  thúc  đẩy  liền  chuyển  biến,  những  chấp 

trước lầm lạc trước kia bèn tiêu diệt ngay, ắt có hy vọng được vãng sanh 

trong  tương  lai!  Nay  đặt  pháp  danh  cho  cụ  là  Đức  Hòa,  bởi  Tiếp  (燮) 

chính là Hòa118 vậy. Nếu chẳng biết tự tâm sẵn có Minh Đức thì chẳng 

thể  trên  hòa  với  hoằng  thệ  đại  nguyện  của  chư  Phật  hòng  quyết  chí  ức 

niệm cho đến khi tâm và Phật tương ứng, như nước hòa lẫn vào sữa; mà 

cũng chẳng thể dưới là phát khởi cho những người cùng hàng tin tưởng 

sâu  xa,  nguyện  thiết  tha  rồi  nhất  tâm  trì  A  Di  Đà  Phật  vạn  đức  hồng 

danh để mong thoát khỏi cõi Sa Bà này lên được cõi sen kia ngay trong 

118 Cha của ông Trần Sĩ Mục là cư sĩ Trần Tiếp Hòa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 150 of 393

đời này, như mẹ với con hòa hợp, vĩnh viễn không chống trái. 

Nếu có thể lắng lòng đọc Văn Sao, rồi lại xem Tịnh Độ Tam Kinh, 

Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm, Tịnh Độ Thập Yếu, Tịnh Độ Thánh Hiền 

Lục v.v… thì sẽ tự biết được cương yếu của đạo “tự lợi, lợi người”. Lại 

còn khẩn thiết, chí thành, ra rả nói cùng với gia quyến, xóm giềng, thân 

thích, bè bạn. Dùng công đức ấy để hồi hướng vãng sanh ắt sẽ cao đăng 

Thượng  Phẩm.  Do  đấy,  cha  ông  sẽ  được  lợi  ích  thật  sự  bởi  thiện  căn 

nhiều đời. Đạo thờ cha mẹ của ông đã đạt được lớn lao. Vẫn mong ông 

khuyên dụ nhiều cách để cụ tăng trưởng tín tâm thì sẽ có lợi ích lớn lao. 

Xin hãy thấu hiểu rõ ràng thì may mắn lắm thay! 

Cháu dâu là Tâm Chi sẵn đủ thiện căn, vừa nghe liền tin, lại muốn 

quy y, nay đặt pháp danh cho cô ta là Tâm Phức. Do cái tâm sẵn có cực 

kỳ thanh tịnh mà cũng cực kỳ thơm tho119, chỉ vì đủ mọi vọng niệm nối 

tiếp nhau dấy lên nên biến thành cảnh tượng ô uế, mất đi bản thể thơm 

sạch. Cô ta đã phát tâm tu trì lại còn đem tâm hương ấy xông ướp chồng 

và con cái, khiến cho ai nấy đều trừ được tâm niệm ô uế, khôi phục bản 

thể thơm sạch. Công đức bậc nhất của nữ giới chính là hiếu thảo với bố 

mẹ chồng, giúp chồng dạy con. Đã là đệ tử Phật mà chẳng biết hiếu thảo 

với cha mẹ, giúp chồng dạy con thì chưa tròn hết bổn phận trách nhiệm 

của chính mình, chắc người khác sẽ do vậy liền chỉ trích những sai trái, 

chẳng  thể  nào  khiến  cho  người  ta  nhìn  theo  bắt  chước  làm  lành  được! 

Nếu có thể dốc sức trọn hết bổn phận của chính mình, lại còn tu trì Tịnh 

nghiệp  thì  kẻ  thấy  người  nghe  khắp  xa  gần  sẽ  đều  sanh  lòng  ngưỡng 

mộ. Đấy chính là  “dùng lời lẽ để dạy sẽ bị tranh cãi, dùng thân để dạy, 

 người khác thuận theo”.  Thất phu thất phụ nếu tốt lành thì cũng có thể 

thay  đổi  phong  tục;  nếu  chẳng  lành  cũng  sẽ  khiến  cho  phong  tục  thay 

đổi! 

Giới giáo dục hiện thời chẳng biết tới nghĩa này, cứ hở ra là khuyên 

nữ  nhân  học  tập  những  nghề  nghiệp  của  nam  giới,  chẳng  biết  răn  nhắc 

thiên  chức  giúp  chồng  dạy  con.  Cái  học  ấy  là  học  để  gây  loạn,  chứ 

không phải là cái học để đạt đến bình trị! Tôi thường nói:   “Dạy con là 

 căn bản để trị quốc bình thiên hạ, nhưng dạy con gái lại càng thiết yếu 

 hơn”.  Ấy là vì con người lúc bé hằng ngày ở cạnh mẹ được mẹ hiền un 

đúc thì chưa có ai chẳng trở thành hiền nhân. Vì thế tôi thường lải nhải 

về chuyện này, hãy nên làm cho hàng nữ nhân của thân hữu đều biết thì 

may mắn lắm thay! 

119 Phức (馥) có nghĩa là thơm ngào ngạt, thơm ngát. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 151 of 393

19. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ nhất) 

Nhận được thư và bản thảo [Phật Học] Đại Từ Điển, khôn ngăn vui 

mừng, an ủi. Các hạ soạn ra cuốn sách ấy khiến cho những người nghiên 

cứu Phật học nhập môn dễ dàng, thật giống như người chỉ cho kẻ lạc lối 

đi  đúng  đường,  công  đức  ấy  làm  sao  cân  lường  được?  Nhưng  cần  phải 

khảo sát tỉ mỉ, xin đừng đem sai ngoa lan truyền sai ngoa! 

Những  chuyện  xa  xưa  và  [chuyện  xảy  ra]  ở  ngoại  quốc  được  thuật 

dưới  từ  ngữ   “nhất  thiết  kinh”   (hết  thảy  kinh)  Quang  đều  không  biết, 

nhưng  những  chuyện  được  tường  thuật  [trong  mục  ấy  mà  Quang  được 

biết  thì]  phần  lớn  đều  sai  lầm,  như  Minh  Thành  Tổ  ghi  là  [Minh]  Thế 

Tổ. Năm Vĩnh Lạc 18 (1420), Minh Thành Tổ cho khắc Đại Tạng Kinh 

suốt hai mươi mốt năm, tới năm Chánh Thống thứ năm (1440) mới hoàn 

tất.  Đấy  là  Minh  Bắc  Tạng  (Đại  Tạng  Kinh  đời  Minh,  bản  khắc  in  ở 

phương Bắc) vậy. Nam Tạng được khắc vào thời Minh Thái Tổ, nhưng 

do  chưa  có  lời  đề  từ  và  lời  bạt  nên  không  thể  khảo  chứng  được  năm 

tháng, nhưng chắc chắn chẳng phải là được khắc dưới thời Minh Thành 

Tổ! Tuy có thuyết nói Minh Thành Tổ đã cho khắc Đại Tạng Kinh ở cả 

hai  kinh  đô  (Nam  Kinh  và  Bắc  Kinh)  và  cho  khắc  trên  đá,  nhưng  thật 

ra [Minh Thành Tổ] chỉ khắc bản Bắc Tạng. Vì sao biết? Do [xét theo] 

quy  củ  của  Nam  Tạng,  số  hòm120  và  số  quyển  đều  chẳng  theo  thứ  tự 

[như  trong  bản  Bắc  Tạng],  há  lẽ  nào  cùng  do  một  người  khắc  kinh  mà 

Nam  Tạng  lại  lập  riêng  một  quy  củ  ư?  Hơn  nữa,  trong  Bắc  Tục  Tạng 

có  [những  bản  kinh]  mà  Nam  [Tục  Tạng]  không  có,  hoặc  trong  Nam 

Tục  Tạng  có  [những  bản  kinh]  mà  Bắc  [Tục  Tạng]  không  có.  Đủ  biết 

Bắc Minh Tạng được khắc trong niên hiệu Hồng Vũ thời Minh Thái Tổ 

không còn nghi ngờ gì nữa! Bản khắc trên đá hoàn toàn chưa được thực 

hiện. 

Đối  với  chuyện  ni  sư  Pháp  Trân  khắc  Đại  Tạng  Kinh  thì  ni  sư  là 

người  thuộc  triều  Nguyên,  Tạng  [được  ni  sư  khắc]  thuộc  loại  Phạn 

120  “Hòm”  (có  nghĩa  là  cái  tráp,  cái  rương  nhỏ,  xin  đừng  lầm  là  quan  tài!)  thường 

được dùng để dịch chữ Hàm (hay còn gọi là Lang Hàm). Lang Hàm vốn là một cái 

hộp nhỏ để đựng cả một bộ sách, vừa giữ cho sách khỏi hư bìa, vừa để những quyển 

trong một bộ sách bị thất lạc. Khi xưa, sách thường được in thành từng quyển, mỗi 

quyển độ 40 trang. Đối với những tác phẩm lớn, cứ mỗi 10 quyển lại gộp thành một 

Hàm, cho dễ kiểm nhận, tra cứu, giống như hình thức chia thành tập (volume) hiện 

thời. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 152 of 393

bản121. Trong mục từ ngữ nói về Tạng Tạng (Đại Tạng Kinh Tây Tạng) 

ở trước đó, từ điển cho biết [tạng kinh của Tây Tạng] được khắc từ năm 

Khang  Hy  hai  mươi  ba  (1684)  đến  năm  Ung  Chánh  thứ  sáu  (1728), 

nhưng  Thanh  Tạng  (Hán  truyền  Đại  Tạng  Kinh  khắc  dưới  đời  Thanh) 

của  nước  ta  được  khởi  công  vào  năm  Ung  Chánh  thứ  mười  ba  (1735), 

hoàn tất vào năm Càn Long thứ ba (1738) sao lại hoàn toàn chẳng nhắc 

tới? 

Hơn nữa, Thạch Kinh Sơn122 ở Tây Kinh là nơi pháp sư Uyển Công 

đời  Tấn  khắc  kinh  trên  đá,  chứa  trong  thạch  động,  vì  lo  rằng  thời  Mạt 

Pháp  kinh  Phật  diệt  hết,  mong  sẽ  có  bậc  Đại  Sĩ  thừa  nguyện  mở  động 

ấy in kinh lưu truyền rộng khắp. Từ đời Tấn đến cuối đời Minh, vẫn có 

người khắc kinh để cất giữ [trong động ấy], phía ngoài dùng những song 

121  “Phạn  bản”  theo  nghĩa  thông  thường  có  nghĩa  là  nguyên  văn  chép  bằng  tiếng 

Sankrit (tiếng Bắc Phạn), nhưng từ ngữ này được dùng ở đây để chỉ một lối in kinh. 

Trong cách in kinh này, mỗi trang gồm mười hai dòng, mỗi dòng độ 17 chữ, được 

chia thành hai nửa trang, có vạch phân cách chính giữa, nhưng vẫn chỉ đánh số như 

một  trang  (chỉ  in  một  mặt  giấy).  Do  vậy  khi  xếp  lại  thành  quyển  để  đóng  gáy,  hai 

mặt giấy trắng đâu lưng vào nhau, mỗi một trang giấy của quyển sách đã đóng chỉ 

là nửa trang giấy ban đầu (tức mỗi trang chỉ gồm sáu dòng; đúng ra phải gọi là cột), 

cứ mỗi hai mặt của một trang giấy mới gọi là một trang (vì thế lối in này còn gọi là 

Chiết Tử). Đây là cách in mô phỏng cách chép kinh theo hàng ngang trên lá bối của 

Ấn Độ nên gọi là Phạn Bản. Đôi khi có những bản in như Thục Bản được in theo lối 

Quyển Tử, tức mỗi trang được in trên một tờ giấy dài, mỗi một tờ như vậy gồm hai 

mươi  ba  hàng,  mỗi  hàng  mười  sáu  hay  mười  bảy  chữ,  bộ  kinh  in  xong  được  cuốn 

thành  cuộn  chứ  không  xếp  giấy  đóng  thành  sách.  Về  sau  này,  khi  kỹ  thuật  ấn  loát 

tiến bộ hơn, đã in được cả hai mặt giấy, nếu mỗi trang bị cắt ra như vậy thì bản in ấy 

vẫn gọi là Phạn Bản. 

122 Thạch Kinh Sơn có tên cũ là Bạch Đới Sơn, hay Vân Cư Sơn, thuộc huyện Phòng 

Sơn,  tỉnh  Hà  Bắc.  Do  sư  Tịnh  Uyển  (Minh  Báo  Ký  ghi  là  Trí  Uyển)  khởi  xướng 

khắc  kinh  trên  đá  cất  giữ  trong  động  mà  núi  được  gọi  là  Thạch  Kinh  Sơn.  Do  thế 

núi ngoằn ngoèo kỳ vĩ nên núi còn có tên nữa là Tiểu Tây Thiên. Trong lá thư trên 

đây, sư Trí Uyển được ghi là sống vào đời Tấn có lẽ là do người sao lục chép nhầm. 

Theo  từ  điển  Phật  Quang  Sơn,  trong  niên  hiệu  Đại  Nghiệp  (605-616)  nhà  Tùy,  do 

các vua thuộc triều đại Bắc Châu, Bắc Tề nối tiếp nhau phế Phật, trục xuất sa-môn, 

đốt phá nhà chùa, sư Tịnh Uyển chùa Trí Tuyền ở U Châu liền phát nguyện tạo khắc 

Đại Tạng Kinh trên đá để kinh điển khỏi bị diệt mất. Được sự hỗ trợ của vợ vua Tùy 

Dạng  Đế,  Sư  đã  liên  tục  khắc  kinh  cho  đến  khi  viên  tịch  vào  năm  Trinh  Quán  13 

(639) đời Đường. Tiếp nối chí nguyện của Sư có các vị Huyền Đạo, Nghi Công, Huệ 

Tiêm, Huyền Pháp, Khả Nguyên, Hưng Tông, Triệu Tuân Nhân, Đạo Tông, Tông Lý 

v.v… Toàn bộ Đại Tạng Kinh được khắc xong vào năm Đại An thứ mười (1094) nhà 

Liêu. Hậu nhân vẫn tiếp tục khắc thêm những bản kinh hoặc trước tác, ngữ lục, chú 

giải cho mãi đến năm Khang Hy 30 (1691) mới thật sự ngưng khắc. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 153 of 393

sắt niêm phong cửa động, chỉ có thể đứng bên ngoài nhìn vô chứ không 

thể  vào  được.  Những  bản  khắc  đá  ấy  chất  đầy  kín  trong  động,  có  khá 

nhiều động. Trong Văn Tập của các vị Tử Bách và Hám Sơn đều chép 

về chuyện này. 

Hơn  nữa,  hai  chữ  Từ  Điển  nếu  nói  tổng  quát  thì  toàn  bộ  giáo  pháp 

trong cả Đại Tạng đều có thể gọi là Từ Điển. Nếu nói hạn cuộc thì chỉ 

những sách chuyên giảng rõ về danh tướng mới đáng gọi [là Từ Điển], 

như  Giáo  Thừa  Pháp  Số,  Đại  Minh  Tam  Tạng  Pháp  Số123  chẳng  hạn. 

Còn  như  những  ngữ  lục  trong  nhà  Thiền  chính  là  những  cơ  phong 

chuyển ngữ chuyên xiển dương pháp hướng thượng, còn chưa thể gọi là 

Giáo, há nên gọi là Từ Điển? Các vị đại thiền sư kể từ sau thời ngài Mã 

Tổ trở đi đều có ngữ lục, ngài Vân Môn còn về sau nữa, sao đối với ngữ 

lục của những vị trước đấy chẳng gọi là “từ điển”, lại gọi riêng ngữ lục 

của Vân Môn là “từ điển”? 

Hơn  nữa,  ngài  Vân  Môn  thuyết  pháp  như  mây  trôi,  mưa  dội,  trọn 

chẳng  thích  người  khác  ghi  chép  lại.  Vì  thế  Hương  Lâm  Viễn,  Song 

Tuyền Khoan mỗi vị đều lấy giấy làm áo để lén ghi chép lại, [những ghi 

chép của hai vị ấy được tập hợp thành] ngữ lục của ngài Vân Môn được 

lưu  truyền  hiện  thời  vậy!  Các  hạ  không  trình  bày  thật  rõ  ràng  thì  chắc 

rằng  kẻ  không  biết  sẽ  tưởng  ngài  Vân  Môn  tự  mình  lén  ghi,  hóa  ra  là 

chính Ngài tự ngăn cấm rồi lại làm! 

123 Giáo Thừa Pháp Số do Viên Tịnh biên tập vào đời Minh. Do thấy các sách Đại 

Thừa  Pháp  Số,  Hiền  Thủ  Pháp  Số  còn  thiếu  sót  nhiều  nên  ngài  Viên  Tịnh  đã  dựa 

trên quan điểm của tông Thiên Thai thâu thập tất cả những pháp số (những thuật ngữ 

trong Phật giáo như Tam Quy, Nhất Thừa, Ngũ Giáo, Lục Độ v.v…) trong các kinh 

điển Phật giáo và trước tác của bách gia chư tử biên soạn thành sách này. Sách bắt 

đầu bằng từ ngữ “nhất tâm” và kết thúc bằng “bát vạn tứ thiên pháp môn”. Trong ấy, 

cũng giải thích những danh số của các ngoại điển (những kinh sách không thuộc Phật 

giáo). 

Đại Minh Tam Tạng Pháp Số do sư Nhất Như biên soạn, thường được gọi tắt là Đại 

Minh Pháp Số, hoặc Tam Tạng Pháp Số, nội dung gồm những pháp số xuất phát từ 

Tam  Tạng  kinh  điển,  cũng  khởi  đầu  bằng  từ  ngữ  “nhất  tâm”  và  kết  thúc  bằng  “bát 

vạn tứ thiên pháp môn”, tổng cộng 1.555 từ ngữ, ghi rõ xuất xứ từ kinh luận trước 

thuật nào, đồng thời cũng dẫn giải những cách giải thích khác nhau của các tông. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 154 of 393

Tổ  Đình  Sự  Uyển124  là  sách  ghi  chép  những  ngôn  hạnh  trong  nhà 

Thiền, cũng như những sách Lâm Gian Lục, Tông Môn Vũ Khố125 cũng 

chẳng nên gọi là “từ điển” trong bản sửa chữa lần thứ hai. Bởi lẽ những 

sách ấy ghi chép những câu nói và những câu chuyện trực chỉ nhân tâm. 

Trong lời tựa cho thiên thứ hai, có lẽ nên đổi chữ Tông thành chữ Giáo! 

Như Lai thuyết kinh, chư Tổ hoằng truyền, lưu truyền khắp trong ngoài 

nước,  những  danh  tướng,  pháp  số  trong  ấy  nếu  không  đọc  nhuyễn  nhừ 

toàn bộ tạng kinh sẽ chẳng dễ gì biết được. Do vậy [cổ đức] bèn soạn ra 

các sách Giáo Thừa Pháp Số, Đại Minh Tam Tạng Pháp Số. Đấy chính 

là cội nguồn của những sách này vậy. 

Quang mục lực quá suy, lại thêm tinh thần chẳng đủ. Thoạt đầu vừa 

mới về đến núi thì do bị trúng gió trong khi ngồi thuyền, cả mười mấy 

ngày  chẳng  được  khỏe  khoắn;  sau  đấy  tuy  đã  khỏi  bệnh  nhưng  hằng 

ngày  lại  phải  trả  lời  thư  hoặc  giảo  duyệt  sách,  gần  như  không  rảnh  rỗi 

chút nào. Đối với bộ Lục Tổ Đàn Kinh, chỉ xem ba tấm bia của Vương, 

Liễu,  Lưu,  những  phần  khác  chưa  xem.  Các  hạ  chí  mong  lợi  người, 

muốn dùng một bộ sách để chú thích trọn khắp các kinh thì hãy nên dốc 

sức khảo sát nghiên cứu hai ba năm, ngõ hầu người đọc đoạn sạch mọi 

mối nghi thì công đức lớn lắm. Nếu chỉ muốn ra sách cho nhanh, chắc 

chắn  khó  thể  không  sai  lầm!  Đối  với  bậc  thông  gia  thì  không  trở  ngại 

gì, nhưng kẻ sơ cơ chắc sẽ không biết nguyên do. Quang túc nghiệp sâu 

nặng, chẳng thể dốc chút sức mọn cho các hạ được, nhưng trọn một niềm 

ngu thành. Chỉ vì sợ lỡ ra người trong cả cõi đời chẳng được hưởng lợi 

ích cho nên mới ăn nói phiền phức, lụn vụn như thế. 

124  Tổ  Đình  Sự  Uyển  gồm  8  quyển,  do  Mục  Am  Thiện  Khanh  soạn  vào  đời  Tống, 

ghi lại ngữ lục, hành trạng tóm tắt của các vị thiền sư nổi tiếng thời ấy như Vân Môn 

Văn  Yển,  Tuyết  Đậu  Trọng  Hiển…  Đồng  thời  sách  còn  giảng  giải  những  từ  ngữ 

khó nên trong thuở trước, sách này thường được coi như một cuốn tự điển trong nhà 

Thiền. 

125  Lâm  Gian  Lục  do  ngài  Giác  Phạm  Huệ  Hồng  (1071-1128)  soạn  vào  đời  Tống. 

Sách có tên gọi đầy đủ là Thạch Môn Hồng Giác Phạm Lâm Gian Lục. Đây chính là 

ngữ lục của ngài Giác Phạm, ghi chép những lời bàn luận, tán dương hạnh đẹp của 

các vị tôn túc, cũng như những di huấn trong thiền lâm, những ý chỉ của chư Phật, 

Bồ Tát v.v…

Tông Môn Vũ Khố do Đạo Khiêm soạn vào đời Tống, có tên gọi đầy đủ là Đại Huệ 

Phổ Giác Thiền Sư Tông Môn Vũ Khố. Sách này là phụ lục của cuốn Đại Huệ Phổ 

Giác  Thiền  Sư  Ngữ  Lục,  tập  hợp  lời  ngài  Đại  Huệ  Tông  Cảo  luận  về  nhân  duyên, 

hành trạng, giáo huấn, cơ phong chuyển ngữ nhằm tùy cơ tiếp độ người học của các 

cổ đức trong nhà Thiền, kèm thêm những lời bình chú của Đạo Khiêm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 155 of 393

20. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ hai) 

Hôm  qua  nhận  được  thư  và  cuốn  Phật  Học  Cơ  Sở  ,  khôn  ngăn  vui 

mừng, biết các hạ chỉ mong cho ai nấy đều xây lầu cao vạn trượng mau 

được thành công, vĩnh viễn không bị nghiêng đổ. “Sanh tạng” chính là 

bộ  vị  nơi  thức  ăn  chưa  được  tiêu  hóa126;  còn  “thục  tạng”  là  bộ  vị  nơi 

thức ăn đã tiêu hóa. Do vậy, con nằm trong bụng mẹ sẽ ở phía dưới sanh 

tạng, phía trên thục tạng127. Các hạ thông hiểu y học sâu xa, những hình 

vẽ  giải  phẫu  bụng  v.v…  đều  thuộc  nằm  lòng,  ắt  sẽ  biết  rõ  từng  bộ  vị, 

còn Quang chỉ biết danh nghĩa mà thôi. Tác phẩm Phật Học Cơ Sở [của 

các hạ] xếp đặt khá xác đáng, nhưng đem những lời lẽ hủ bại của Quang 

xếp vào thể loại Quỳnh Lâm128 (rừng quỳnh) thì thể loại, khí phận chẳng 

xứng,  cảm  thấy  xấu  hổ  khôn  ngằn!  Lời  tựa  của  Thiền  hòa  thượng  rất 

hay, đủ để khơi gợi lòng tin tưởng, kính ngưỡng của người khác rồi, cần 

tới lời bình hủ bại của Quang làm chi nữa? 

21. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ ba) 

Hôm  qua  nhận  được  một  bộ  Phật  Học  Tiểu  Từ  Điển  do  ông  ban 

tặng. Đọc rồi khôn ngăn cảm kích  (chẳng qua là lật xem qua mà thôi, chứ ngay 

 cả  một  trang  cũng  không  xem  trọn).   Cư  sĩ  Tôn  Kế  Chi  phát  đại  tâm  hướng 

dẫn làm lợi kẻ sơ cơ như thế ấy công đức vô lượng, nhưng cỡ chữ quá 

nhỏ, đọc lâu ắt sẽ hư mắt. Đối với người nghiên cứu Phật học đã lâu thì 

xem  sách  này  hay  không  đều  được!  Tôi  trộm  sợ  người  chỉ  có  tín  tâm, 

chưa từng nhập môn, trông thấy sách này sẽ dựa vào đấy như ngôi thành 

quan trọng, như hòn Thái Sơn, sẽ dẫn đến tình thế “nếu mắt chẳng bị tổn 

126  Sanh  Tạng  là  nơi  thức  ăn  mới  được  nghiền  nát,  chưa  được  tách  ra  thành  các 

dưỡng chất dưới tác dụng của các diếu tố (enzymes) tiêu hóa. Như vậy Sanh Tạng 

bao gồm thực quản, dạ dày. Thục tạng gồm ruột non, ruột già. 

127 Đây là lời thắc mắc của ông Đinh Phước Bảo về một câu trong Phật Thuyết Phụ 

Mẫu Ân Trọng Nan Báo Kinh (ta thường gọi là kinh Báo Ân Phụ Mẫu),  “con nằm 

 trong bụng mẹ, ở phía dưới sanh tạng, phía trên thục tạng”. 

128 Quỳnh lâm: Vốn gọi đủ là  “quỳnh lâm ngọc thụ”  (rừng quỳnh cây ngọc). Quỳnh 

(瓊) là một loại ngọc quý và đẹp. Do vậy, “quỳnh lâm ngọc thụ” thường dùng để chỉ 

chung những gì thanh cao, đẹp đẽ, nhất là những lời nói tuyệt diệu. Từ ngữ này vốn 

trích từ một câu nói trong tác phẩm Hoắc Tiểu Ngọc Truyện của Tưởng Phòng đời 

Đường:  “Đản giác nhất thất chi trung, nhược quỳnh lâm ngọc thụ, hỗ tương chiếu 

 diệu, chuyển phán tinh thái xạ nhân”  (Chỉ nhận thấy trong căn phòng khác nào rừng 

quỳnh cây ngọc, chiếu ngời lẫn nhau, đưa mắt nhìn thấy màu sắc tinh xảo lóa mắt). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 156 of 393

thương thì chẳng chịu tạm buông sách ra”. Các hạ và ông Tôn đều cùng 

sẵn lòng lợi người nhưng do đấy làm hỏng con mắt của người khác thì 

tuy kết pháp duyên mà cũng gây nên cái họa mắt bị tật trong đời vị lai. 

Ấn Quang sanh ra liền bị bệnh mắt, nay tiếc cho con mắt của người 

khác  còn  hơn  chính  mình,  thường  thấy  những  thiếu  niên  thông  minh, 

mẫn tiệp đa số đều cận thị, hỏi tới thì họ nói do đọc sách chữ nhỏ mà ra. 

Trộm  nghĩ  những  kẻ  buôn  bán  tại  các  tiệm  sách  chỉ  thích  những  sách 

hiếm lạ, phô phang chuyện dị thường để được lời to, chẳng cần biết sẽ có 

lợi hay gây hại cho người khác! Tối lòng, mờ lý, tận lực tìm cầu phương 

cách để thu lợi, hạng người ấy nào đáng để nói tới, chỉ đành mặc kệ họ 

làm  gì  thì  làm!  Quả  thật  Quang  chẳng  dám  nghĩ  các  hạ  và  ông  Tôn  đã 

phát  đại  Bồ  Tát  tâm  mà  cũng  bắt  chước  phương  thức  của  bọn  chúng! 

Hơn  nữa,  là  bạn  tâm  giao  với  nhau  đã  lâu,  vì  thế  chẳng  thể  không  giãi 

bày tấm lòng ngu thành để mong sao nhục nhãn lẫn pháp nhãn của hết 

thảy những người cùng hàng đều cùng sáng ngời, các hạ và ông Tôn sẽ 

đạt được quả báo ngũ nhãn viên minh, vĩnh viễn dứt được nỗi lo âu mắt 

quáng! Nếu tái bản sách này, hãy nên sửa đổi phương thức trình bày! 

Bộ [Phật Học] Đại Từ Điển muôn vàn đừng dùng kiểu chữ làm hỏng 

con mắt này thì Ấn Quang được đội ơn nhiều lắm. Trong phương thức 

trình bày sách Giản Ma Biện Dị Lục giữa Nam Kinh và Dương Châu thì 

những chữ được in lớn hay nhỏ đều giống như nhau, nhưng trong ấy có 

những đoạn in hàng đôi, người già đọc sẽ cảm thấy tốn sức, Ấn Quang 

đều sửa thành hàng đơn để mong người đọc được lợi ích, không bị tổn 

hại. 

Trong  mùa  Xuân,  các  hạ  đã  ban  tặng  cuốn  Phật  Học  Chỉ  Nam, 

sai  Quang  châm  chước,  sửa  chữa.  Quang  gắng  vâng  theo  nhã  ý,  nhưng 

giữ đã lâu vẫn chưa duyệt cặn kẽ được. Ấy là vì cư sĩ Từ Úy Như có một 

người  bạn  sao  được  bản  Thập  Nhất  Diện  Thần  Chú  Kinh  Sớ129  từ  Đại 

Tạng Kinh Nhật Bản, do bản này được lưu truyền đã lâu, có nhiều chỗ 

sai ngoa. Vì năm ngoái ông ta đã dựa theo Đại Tạng Kinh Nhật Bản để 

khắc cuốn Tùy Tự Ý Tam Muội, đem gởi cho Quang. Quang đọc cặn kẽ, 

tâm  cảm  thấy  không  yên,  liền  làm  càn  sửa  chữa  rồi  gởi  đi.  Ông  ta  hết 

sức tán thành, tính khắc in lại ngay; lại bảo Quang viết lời tựa trình bày 

rõ nguyên do. Chắc các hạ đã để mắt xanh đọc lời tựa ấy trên tờ Thời Sự 

129 Tức bản Thập Nhất Diện Thần Chú Tâm Kinh Nghĩa Sớ, không rõ ai là tác giả, 

được đánh số 1802 trong Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh. Đây là bản sớ giải bộ 

Thập  Nhất  Diện  Quán  Thế  Âm  Thần  Chú  Tâm  Kinh  (Mukhadaśaikavidyā-mantra-

hrdaya) do ngài Da Xá Quật Đa dịch dưới thời Bắc Châu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 157 of 393

Tân  Báo  rồi.  Do  bởi  lẽ  ấy,  lại  phải  sửa  chữa  bản  Thập  Nhất  Diện  Sớ 

[theo lời yêu cầu của ông Từ]. Chữ của bản sao ấy quá nhỏ, Quang chỉ 

đọc  mười  mấy  tờ,  chưa  viết  lách  gì  mà  mắt  đã  bị  tổn  thương  nặng  nề! 

Suốt  hai  mươi  mấy  ngày  chẳng  dám  dùng  đến  mắt  chút  nào.  Đến  nay, 

Phật Học Chỉ Nam lẫn Thập Nhất Diện Sớ đều chưa ngó tới, sợ các hạ 

phải đợi lâu chắc sẽ trách móc, nên trần thuật nguyên do. Gần đây, ngoài 

chuyện  phải  thù  tiếp  chuyện  của  người  khác  ra,  còn  có  hơn  bảy  trăm 

trang  sách  chưa  duyệt!  Vì  thế,  chẳng  thể  nhanh  chóng  đáp  ứng  lòng 

mong  đợi  cao  nhã.  Thợ  khắc  chữ  ở  Dương  Châu  cứ  kéo  dài  dây  dưa, 

trong tháng Tư này tôi lại phải qua đó lo liệu. Nay tôi tính ra đi vào đầu 

tháng Bảy, chứ đi sớm sẽ vô ích! 

22. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ tư) 

Vừa  nhận  được  thư,  biết  các  hạ  tuy  học  rộng  lại  chẳng  thẹn  hỏi 

xuống130. Quang thật sự là kẻ vô tri vô thức, chẳng ngại dâng lên những 

điều mình hay biết. Dựa theo cuốn Đại Minh Trùng Khắc Phương Sách 

Đại  Tạng  Duyên  Khởi  (Duyên  Khởi  Khắc  Lại  Đại  Tạng  Kinh  của  nhà 

Đại Minh theo lối in Phương Sách), trong lời tựa của Lục Quang Tổ131 

nơi thiên thứ nhất có đoạn: “Xưa kia có người nữ tên là Thôi Pháp Trân 

 chặt  tay  để  quyên  mộ  khắc  Đại  Tạng  Kinh,  ba  mươi  năm  mới  hoàn 

 thành. Đương thời có đàn-việt hy sinh hết tài sản, đem con đi gán nợ [để 

 lấy  tiền]  cung  ứng.  Thánh  triều  hoằng  dương  đạo  pháp  rộng  lớn,  hơn 

 hẳn những triều đại trước rất xa, há chẳng có bậc hào kiệt có lòng cao 

 trỗi hơn [Pháp Trân] ư? Đã không đề xướng cho [việc khắc kinh] được 

 thành tựu mà khi được khuyên dụ lại viện cớ khó khăn, như vậy thì chí 

 của kẻ trượng phu chẳng bằng được một người nữ!”  

130 Nguyên văn “hạ vấn”, đây là cách nói khiêm hư, ngụ ý Tổ chẳng có học vấn gì, 

không hiểu biết gì mà ông Đinh Phước Bảo vẫn hạ mình hỏi ý kiến. 

131 Lục Quang Tổ (1521-1597), tự Dữ Thằng, hiệu Ngũ Đài Cư Sĩ, người Bình Hồ, 

tỉnh  Chiết  Giang,  đỗ  Tiến  Sĩ  năm  Gia  Tĩnh  26  (1547),  làm  quan  tới  chức  Lại  Bộ 

Thượng Thư. Ông tánh tình trung trực, cứng cỏi, nên va chạm rất nhiều với những gã 

xu nịnh trong triều, thường phải xin về nghỉ nhiều lần. Trong thời gian xin về nghỉ, 

ông  chuyên  tâm  nghiên  cứu  Phật  học,  phát  nguyện  hoằng  pháp,  chẳng  màng  tiếng 

khen chê. Ông từng phát tâm quyên mộ khắc in bộ Ngũ Đăng Hội Nguyên, trùng tu 

tháp chùa Dục Vương, cũng như xướng suất khắc Đại Tạng Kinh theo kiểu rút nhỏ. 

Về già, ông chơi rất thân với đại sư Tử Bách, tu tập Niệm Phật tam-muội. Đến lúc 

mất, tay kết ấn, chú tâm niệm Phật, an nhiên vãng sanh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 158 of 393

Nơi  thiên  thứ  hai,  trong  lời  tựa  của  Phùng  Mộng  Trinh132  có  đoạn: 

 “Trong  thời  Tống  -  Nguyên,  trừ  bản  được  khắc  ở  kinh  đô  ra,  như  bản 

 [Đại  Tạng  Kinh  được  khắc  bởi  chùa]  Tích  Sa  ở  Bình  Giang,  một  ngôi 

 chùa  nọ  ở  Ngô  Hưng  hoặc  ngôi  chùa  kia  ở  đất  Việt  đều  có  tàng  bản, 

 không ít hơn bảy tám bản [Đại Tạng Kinh khác nhau]. Đấy là một đầu 

 mối khiến cho pháp đạo thịnh hành. Đến quốc triều chỉ có hai bản Đại 

 Tạng được khắc ở kinh đô”.  

Lại còn viết: “Do vậy, ghi chép duyên khởi của bản Tích Sa Tạng133: 

 Ni sư Hoằng Đạo chặt tay để quyên hóa. Hoằng Đạo khuyến hóa xong, 

 đồ đệ của ni sư lại nối chí chặt tay, phải qua ba đời mới mãn nguyện ấy. 

 Bọn ta là trượng phu, chẳng thể dùng thâm tâm gánh vác đại pháp, khắc 

 bản lưu thông, đâm ra chẳng bằng một nữ nhân! Nay sanh đúng cõi đời 

 Phật pháp được thanh lặng, vào núi báu lại về tay không, há chẳng thẹn 

 đến chết ư?”. 

 “Người nữ tên Thôi Pháp Trân”  như ông Lục đã viết chính là  “vị ni 

 sư  tên  Hoằng  Đạo  ở  chùa  Tích  Sa”   trong  bài  viết  của  ông  Phùng.  Hai 

cái tên Pháp Trân và Hoằng Đạo thì một là nêu pháp tự, hai là nêu pháp 

hiệu,  chứ  không  phải  là  hai  người.  Nói   “nữ  nhân”  để  tăng  khí  thế  cho 

câu văn ở phía sau:  “Chí của kẻ trượng phu chẳng bằng được một người 

132 Phùng Mộng Trinh (1548-1595), tự Khai Chi, quê ở Tú Thủy (Gia Hưng, Chiết 

Giang), là một danh sĩ đời Minh, hiếu học, thông thạo rộng rãi kinh sử, trước tác rất 

nhiều. Ông đỗ Tiến Sĩ năm Vạn Lịch thứ năm (1577), giữ chức Hàn Lâm Biên Tu. 

Về già, ông lập biệt thự tại Tây Hồ, đặt tên là Tây Hồ Thảo Đường, thường thích đọc 

kinh Phật, ngao du thăm viếng những chùa miếu quanh vùng Tây Hồ. Những trước 

tác  nổi  tiếng  nhất  của  ông  như  Khoái  Tuyết  Đường  Tập,  Khoái  Tuyết  Đường  Mạn 

Lục, Lịch Đại Cống Cử Chí đều được đưa vào Tứ Khố Tổng Mục thời Minh. 

133 Tích Sa Tạng là bản Đại Tạng Kinh được khắc từ năm Thiệu Định thứ hai (1229) 

đời vua Tống Lý Tông nhà Nam Tống cho đến năm Chí Trị thứ hai (1322) đời vua 

Nguyên Anh Tông, tổng cộng gồm 592 hòm, tức 6.362 quyển, gồm tất cả 1.532 bộ 

kinh. Do kinh được khắc in ở chùa Tích Sa Diên Thánh Viện thuộc Trần Châu, phủ 

Bình Giang (nay là Ngô Huyện tỉnh Giang Tô) nên bản in này được gọi là Tích Sa 

Tạng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 159 of 393

 nữ!” .  Ghi  “Thôi  Pháp  Trân”  là  theo  cách  viết  tên  trên  độ  điệp134  thời 

cổ, đều ghi họ ngoài đời trước pháp danh. Vì thế mới có kiểu gọi [pháp 

danh] kèm theo họ ngoài đời, như Mã đại sư, Vương lão sư, Trầm Liên 

Trì v.v… chứ chẳng phải [Thôi Pháp Trân] là một nữ nhân tại gia, không 

phải là ni sư! 

Câu tiếp theo là:  “Thánh triều hoằng dương đạo pháp rộng lớn, hơn 

 hẳn những triều đại trước rất xa”.  Lại dựa theo lời tựa của ông Phùng 

thì biết ni sư không phải là người đời Minh. Vì sao biết ni sư không phải 

là  người  đời  Tống  mà  là  người  đời  Nguyên?  Do  [căn  cứ  trên]  phương 

134 Độ Điệp (度牒): Giấy chứng minh một vị Tăng đã thật sự thọ Cụ Túc Giới (đắc 

độ)  trong  một  giới  đàn  được  triều  đình  công  nhận,  tuân  thủ  đúng  theo  quy  chế  thọ 

giới  của  nhà  Phật.  Độ  Điệp  thường  do  triều  đình  cấp.  Quy  chế  này  được  lập  ra  từ 

thời Bắc Ngụy. Đến đời Đường, vào năm Khai Nguyên 17 (729) triều đình hạ lệnh 

tăng ni trong toàn quốc cứ mỗi ba năm phải đăng ký vào sổ bộ. Đến năm Thiên Bảo 

thứ sáu (747), nhà Đường lập riêng chức quan Công Đức Sứ trực thuộc Thượng Thư 

Tỉnh để trông coi việc cấp chứng minh thư cho tăng nhân. Đến năm Đại Trung thứ 

10  (856),  Độ  Điệp  được  gọi  là  Giới  Điệp  và  theo  những  quy  định  rất  ngặt  nghèo. 

Tăng nhân không có Giới Điệp sẽ không được triều đình thừa nhận, có thể bị bỏ tù 

bất cứ lúc nào! Dưới đời Minh để được cấp Độ Điệp, tăng nhân phải thi đậu kỳ khảo 

hạch về kinh điển mới được phép xin thọ Cụ Túc Giới. Mỗi một lần truyền giới phải 

được triều đình chấp thuận. Ai tự tiện mở giới đàn không xin phép triều đình, cho dù 

là quốc sư, cũng sẽ bị phạt vạ rất nặng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 160 of 393

pháp  khắc  ván.  Bắt  đầu  từ  thời  Ngũ  Đại,  Phùng  Đạo135  cho  khắc  ván 

chín bộ kinh Nho giáo phải mất mấy chục năm mới khắc xong. Đến đời 

Tống  tuy  đã  tinh  xảo,  nhanh  chóng  hơn,  nhưng  dựa  trên  sự  kiện  sách 

Long Thư Tịnh Độ Văn chỉ gồm hơn một trăm trang, lúc ấy đang nhằm 

thời  Nam  Tống  mà  vẫn  phải  khắc  mất  mấy  tháng.  “Do  một  người  nữ 

 đứng ra đề xướng, ba mươi năm mới khắc xong toàn bộ Đại Tạng”  thì 

rõ ràng là dưới triều Nguyên chứ không còn nghi ngờ gì nữa! 

135  Phùng  Đạo  (882-954),  tự  Khả  Đạo,  hiệu  Trường  Lạc  Lão,  người  huyện  Cảnh 

Thành,  Doanh  Châu  (nay  là  huyện  Giao  Hà,  tỉnh  Hà  Bắc),  làm  Tể  Tướng  trải  suốt 

năm  triều  đại,  tám  dòng  họ,  phục  vụ  mười  ba  vị  vua,  thường  bị  các  sử  gia  coi  là 

một gã hoạt đầu chính trị bậc nhất trong lịch sử Trung Hoa. Trong bộ Tư Trị Thông 

Giám, Tư Mã Quang đã miệt thị Phùng Đạo là “gian thần bậc nhất”; còn Âu Dương 

Tu thì phê phán nặng hơn:  “Chẳng biết liêm sỉ là vật gì!”  Thoạt đầu, ông ta vốn là 

thủ hạ của Lý Tồn Úc. Khi Lý Tồn Úc diệt Hậu Lương, lập ra nhà Hậu Đường (năm 

923),  liền  cho  Phùng  Đạo  giữ  chức  Hộ  Bộ  Thị  Lang,  rồi  thăng  lên  làm  Tể  Tướng 

dưới đời vua Hậu Đường Minh Tông (Lý Tự Nguyên). Tuy là Tể Tướng, nhưng tới 

khi Lý Tùng Kha (con nuôi của Mẫn Đế) dấy loạn đoạt ngôi vua của Đường Mẫn Đế 

(Lý Tùng Hậu), trở thành Đường Mạt Đế (Xuất Đế), Mẫn Đế phải chạy sang nương 

tựa  Thạch  Kính  Đường,  ông  ta  không  thèm  theo  vua  hộ  giá,  mà  lại  thống  lãnh  bá 

quan tiếp rước tân hoàng đế. Tới khi Thạch Kính Đường diệt nhà Hậu Đường, lập ra 

nhà Hậu Tấn (năm 936), với tài luồn lọt, Phùng Đạo lại trở thành Tể Tướng của nhà 

Hậu Tấn. Tới năm 946, quân Khiết Đan dưới sự thống lãnh của Gia Luật Đức Quang 

của  nhà  Liêu  kéo  quân  xuống  phía  Nam,  sát  nhập  lãnh  thổ  Hậu  Tấn  vào  Đại  Liêu, 

Đức  Quang  vẫn  cho  Phùng  Đạo  giữ  chức  Thái  Phó.  Không  lâu  sau,  bộ  hạ  cũ  của 

Thạch Kính Đường là Lưu Trí Viễn chiếm lại lãnh thổ nhà Hậu Tấn, đuổi quân Liêu 

về Bắc, lập ra nhà Hậu Hán (năm 947). Nhờ khéo luồn lọt, Phùng Đạo lại được Lưu 

Trí  Viễn  phong  làm  Thái  Sư.  Bốn  năm  sau,  bộ  hạ  của  Lưu  Trí  Viễn  là  Quách  Oai 

soán ngôi, lập ra nhà Hậu Châu, Phùng Đạo vẫn được Quách Oai cho giữ chức Thái 

Sư  Trung  Thư  Lệnh  cho  đến  khi  mất.  Trong  suốt  thời  gian  làm  Tể  Tướng,  Phùng 

Đạo chỉ đóng góp được mỗi một việc có ý nghĩa cho cõi đời là ra lệnh khắc ván quy 

mô chín bản kinh điển trọng yếu của Nho Gia dưới sự bảo trợ của triều đình. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 161 of 393

Vì  sao  biết  kinh  được  khắc  thuộc  dạng  Phạn  bản?136  Trong  lời  tựa 

thứ  năm  của  Mật  Tạng  đại  sư  có  ghi:   “Thái  Tổ  đã  khắc  toàn  bộ  Đại 

 Tạng  tại  Kim  Lăng  (Nam  Kinh),  Thái  Tông  lại  cho  khắc  bản  đích  xác 

 hơn ở Bắc Bình (Bắc Kinh). Ấy chính là ý nguyện hoằng pháp của thánh 

 nhân  chỉ  mong  [kinh  điển  nhà  Phật]  được  phổ  biến.  Vì  thế,  Đại  Tạng 

 được khắc để lưu hành trong cõi đời, chẳng ngại phải khắc đi khắc lại. 

 Về sau, [chùa Chiêu Khánh ở] Vũ Lâm thuộc Chiết Giang vâng theo đức 

 ý137 liền cho tạo phương sách138, nhưng năm tháng đã lâu, bản khắc bị 

 thất lạc” . Đây chính là khởi nguồn của việc in kinh Phật theo lối Phương 

Sách vậy! Xưa kia, hễ là sách Phật thì đều dùng lối in Phạn bản. Ở kinh 

đô,  Quang  từng  được  thấy  bản  lưu  thông  của  [các  sách]  Lăng  Nghiêm 

136  Phạn  bản  theo  nghĩa  thông  thường  có  nghĩa  là  nguyên  văn  chép  bằng  tiếng 

Sankrit (tiếng Bắc Phạn), nhưng từ ngữ này được dùng ở đây để chỉ một lối in kinh. 

Trong cách in kinh này, mỗi trang gồm mười hai dòng, mỗi dòng độ 17 chữ, được 

chia thành hai nửa trang, có vạch phân cách chính giữa, nhưng vẫn chỉ đánh số như 

một  trang  (chỉ  in  một  mặt  giấy).  Do  vậy  khi  xếp  lại  thành  quyển  để  đóng  gáy,  hai 

mặt giấy trắng đâu lưng vào nhau, mỗi một trang giấy của quyển sách đã đóng chỉ là 

nửa trang giấy ban đầu (tức mỗi trang chỉ gồm sáu dòng; đúng ra phải gọi là cột), cứ 

mỗi hai mặt của một trang giấy đã xếp ấy mới gọi là một trang (vì thế lối in này còn 

gọi là Chiết Tử). Đây là cách in mô phỏng lối chép kinh theo hàng ngang trên lá bối 

của Ấn Độ nên gọi là Phạn Bản. Đôi khi có những bản in như Thục Bản lại được in 

theo lối Quyển Tử, tức mỗi trang được in trên một tờ giấy dài, mỗi một tờ như vậy 

gồm hai mươi ba hàng, mỗi hàng mười sáu hay mười bảy chữ, một bộ kinh in xong 

được cuốn thành cuộn chứ không xếp giấy đóng thành sách. Về sau này, tuy kỹ thuật 

ấn loát tiến bộ hơn, đã in được cả hai mặt giấy, nhưng nếu mỗi trang bị cắt ra như 

vậy thì bản in ấy vẫn gọi là Phạn bản. 

Còn  Phương  Sách  chính  là  lối  in  sách  theo  truyền  thống  Trung  Hoa,  mỗi  mặt  giấy 

được tính là một trang gồm năm hay sáu dòng, mỗi dòng là mười sáu chữ, sách luôn 

được xếp giấy đóng gáy như mọi sách vở trong cõi đời. 

137 Đức ý (德意): Ý nguyện cao đẹp hoằng pháp lợi người. 

138 Tức trình bày kinh Phật theo lối Phương Sách như đã nói trong chú thích trên đây. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 162 of 393

Hội  Giải139,  Hoa  Nghiêm  Sớ  Sao140  đều  được  [in  theo  lối]  Phạn  bản. 

Chẳng phải chỉ có thế mà thôi, ngay như cuốn Quảng Nguyên Giáo Luận 

do Trầm Sĩ Vinh soạn được in theo lối Phạn bản. Đủ biết sách nhà Phật 

thời cổ đều nhất loạt được in theo kiểu Phạn bản. Từ khi [lối in] Phương 

Sách được lưu hành trở đi, do muốn thuận tiện, bất luận kinh, luật, luận, 

hay trước thuật, đều dùng kiểu Phương Sách. Chẳng biết các hạ có cuốn 

Duyên Khởi Khắc In Đại Tạng Kinh này hay không? Mùa Thu năm nay 

tôi đã nhờ người viết chữ đẹp chép lại, cho khắc ván, có thể ra sách vào 

mùa Xuân năm sau. Khi in ra, sẽ đem mấy cuốn dâng lên các hạ và một 

hai người bạn quen biết để kết pháp duyên. Quang hiểu biết như vậy đó. 

Vì thế liền đem điều mình biết trình lên, những sự tích khác thì tôi chẳng 

được biết. 

Sách Duyên Khởi Khắc Đại Tạng Kinh gồm mười tám thiên tất cả. 

Mỗi  tác  giả  trình  bày  theo  một  quy  củ  riêng;  vì  thế  có  người  viết  liên 

tiếp, có người chừa một ô trống, có người chừa trống hai ô để thay cho 

139  Lăng  Nghiêm  Hội  Giải  (gọi  tên  đầy  đủ  là  Lăng  Nghiêm  Kinh  Viên  Thông  Hội 

Giải Sớ) do thiền sư Duy Tắc soạn vào đời Nguyên, chọn lọc tất cả những chú giải 

kinh Lăng Nghiêm của các vị cổ đức từ thời Đường, Tống, Nguyên, thêm phần bình 

chú của chính mình mà soạn thành. Thiền Sư Duy Tắc (?-1354) thuộc tông Lâm Tế, 

quê  ở  Cát  An  (tỉnh  Giang  Tây),  hiệu  Thiên  Như,  lúc  bé  xuống  tóc  ở  Hòa  Sơn,  sau 

sang  núi  Thiên  Mục  nhập  chúng,  đắc  pháp  với  thiền  sư  Trung  Phong  Minh  Bổn, 

được ngài Trung Phong chọn làm pháp tự. Sư chấn hưng Tông phong, hoằng dương 

pháp  Thiền  mạnh  mẽ,  nhưng  lại  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  soạn  sách  Tịnh  Độ  Hoặc 

Vấn để phá trừ các nghi hoặc về Tịnh Độ. Sư được Nguyên Thuận Đế ban mỹ hiệu 

“Phật Tâm Phổ Tế Văn Huệ Đại Biện Thiền Sư”, tặng y kim lan. Ngoài hai bộ sách 

nói trên, Sư còn có những tác phẩm nổi tiếng khác như Ngữ Lục, Thập Phương Giới 

Đồ Thuyết v.v… 

140  Hoa  Nghiêm  Kinh  Sớ  Sao  (tám  mươi  quyển):  Thoạt  đầu,  ngài  Thanh  Lương 

Trừng  Quán  soạn  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh  Sớ  từ  năm  Hưng 

Nguyên nguyên niên (784) đến năm Trinh Nguyên thứ ba (787) gồm 60 quyển nhằm 

giảng giải kinh Hoa Nghiêm. Sau đấy, các đệ tử của Ngài như Tăng Duệ v.v… hơn 

một trăm người soạn Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh Tùy Sớ Diễn Nghĩa 

Sao (gọi tắt là Diễn Nghĩa Sao, gồm 90 quyển) nhằm giải thích bộ sớ này. Đến đời 

Tống, Tịnh Nguyên mới phối hợp chánh kinh với lời sớ, tạo thành bộ Hoa Nghiêm 

Sớ Chú gồm 120 quyển. Sau đấy, người ta mới ghép Sớ và Sao chung thành một bộ, 

lược bớt những ý kiến trùng lặp trong phần Sao, tạo thành bộ Hoa Nghiêm Kinh Sớ 

Sao gồm tám mươi quyển. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 163 of 393

cách  viết  Đài  Đầu141.  Ngoài  mười  tám  thiên  ra  còn  có  quy  ước  khắc 

tạng,  giảo  đối  v.v…  tổng  cộng  tám  mươi  mấy  trang.  Quang  chiếu  theo 

cách  khắc  kinh  hiện  thời:  Cứ  mỗi  trang  là  mười  hàng,  mỗi  hàng  hai 

mươi chữ, chép liên tiếp, nên [bản mới] gồm tổng cộng năm mươi trang. 

Lời  văn  giữ  theo  đúng  nguyên  văn,  nhưng  phương  thức  trình  bày  tuân 

theo cách thức hiện thời. Do vậy, bớt được ba mươi mấy trang giấy cho 

dễ lưu thông. 

Phật Học Đại Từ Điển là cửa ngõ đầu tiên để vào Phật pháp, chỉ nên 

[biên soạn] thong thả trong hai ba năm, chớ nên muốn mau ra sách kẻo 

bị sai ngoa. Tuy các hạ huệ quang chiếu khắp như mặt trời mọc lên soi 

trọn  hoàn  vũ,  nhưng  kẻ  thấy  cạn  nghe  ít  chẳng  ngại  gì  đem  kiến  thức 

thấy  cạn  nghe  ít  để  dâng  lên  nhằm  tỏ  lòng  ngu  muội  khăng  khắng  chí 

thành  ngưỡng  mộ  mà  thôi!  Hơn  nữa,  Pháp  Trân  và  Hoằng  Đạo  quyết 

không phải là hai người. Nếu là hai người thì vì sao ông Lục lại chỉ nhắc 

đến Pháp Trân, ông Phùng chỉ nói đến Hoằng Đạo? Chuyện đặc biệt ấy 

sao lại bỏ sót không nêu lên? Huống hồ [hai ông] đều muốn nhờ vào đấy 

để phát khởi cái tâm thù thắng gánh vác pháp của bậc trượng phu ư? 

23. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ năm)

Hôm qua nhận được thư và cuốn Phật Giáo Tông Phái Chú (ghi chú 

về các tông phái Phật giáo), khôn ngăn vui mừng, an ủi. Quang gần đây 

bận  việc  túi  bụi,  không  rảnh  rỗi  để  đọc  kỹ  được,  chỉ  đọc  lời  tựa  tổng 

quát  mà  thôi;  những  phần  khác  đều  là  tùy  tiện  xem  qua.  Nơi  dòng  thứ 

bốn trong trang hai mươi sáu, phần chữ nhỏ, chữ Sách (册) trong từ ngữ 

Thiên  Sách  (天册:  sách  trời)  bị  viết  sai  thành  Đan  (丹),  chữ  Vũ  (武) 

trong Vũ Thị (武氏: họ Vũ) bị viết sai thành Từ (慈). Đấy là do kẻ sắp 

141 Đài Đầu là cách viết theo lối cổ nhằm thể hiện ý tôn kính. Nếu nói chi tiết thì có 

hai cách dùng: 

1) Na Đài: Phía trước tên người được xưng hô sẽ bỏ một ô trống. Cách này vẫn còn 

sử dụng trong những văn kiện chánh thức của Đài Loan. 

2)  Bình  Đài:  Nhằm  thể  hiện  ý  tôn  trọng  tột  bậc.  Mỗi  khi  gặp  danh  xưng  của  một 

người liền xuống hàng, bắt đầu một dòng mới bằng danh xưng ấy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 164 of 393

chữ không cẩn thận mà ra. Ông Vạn làm thầy dạy học đã lâu142, những 

kẻ được ông ấy chỉ dạy chắc sẽ chẳng đến nỗi phạm những sai lầm nhức 

mắt ấy. 

An  Sĩ  Toàn  Thư  được  các  hạ  nhận  lãnh  làm  sách  tài  liệu  và  lưu 

thông, Quang sẽ thay cho quốc dân đối trước Tam Bảo lễ tạ hằng ngày. 

Thoạt đầu, An Sĩ tiên sinh quyết định cách [trình bày bản in] cũng chưa 

tốt lành tột bậc, bởi lẽ những lời văn giáo huấn [của cổ nhân], cũng như 

những sự việc dùng để dẫn chứng, những lời bàn luận về cái tâm do ông 

ta viết ra v.v... đều in Đảnh Cách143 hết, cho nên không phân biệt được 

chủ  và  khách.  Các  hạ  bảo  đổi  thành  cỡ  chữ  Nhị  Hiệu  Tự  quả  là  chí  lý 

danh  ngôn,  nhưng  sợ  làm  theo  cách  ấy  sẽ  khó  thể  điều  chỉnh  được,  lỡ 

ra chẳng được như pháp! Quang tính trừ những đoạn văn ghi sự tích ra, 

những phần khác đều in thấp xuống một chữ ngõ hầu chẳng bị lẫn lộn. 

Đối với bốn câu  “Vu Công…”  [tiên sinh An Sĩ không giải thích], trong 

năm  ngoái  khi  vị  Đô  Đốc  đất  Điền  (Vân  Nam)  phát  tâm  khắc  ván  [bộ 

An Sĩ Toàn Thư], Quang đã sao lại [hành trạng trong đời cuối cùng của] 

Đế Quân [tại nhân gian (tức Trương Á đời Tấn)] và những sự tích [được 

142  Nguyên  văn   “Vạn  quân  cửu  thân  hàm  trượng”   (ông  Vạn  đích  thân  dạy  học  đã 

lâu). Chữ Hàm Trượng (函 丈) vốn là một từ ngữ để gọi thầy dạy học một cách cung 

kính.  Quan  Huyền  khi  chú  giải  sách  Lễ  Ký  đã  giảng  câu:   “Nhược  phi  ẩm  thực  chi 

 khách, tắc bố tịch, tịch gian hàm trượng” (Nếu không phải là khách đến ăn uống thì 

trải chiếu, chiếu được trải trong khoảng một trượng) như sau :   “Người giảng và kẻ 

 nghe giảng ngồi cách nhau trong vòng một trượng nên gọi là Hàm Trượng”. 

143 Đảnh Cách (頂 格) là in một cột chữ cao hơn những cột khác một chữ. Cách này 

thường áp dụng để nhấn mạnh phần chánh văn trong một bài viết nhằm chú giải một 

đoạn kinh hay một thiên sách nào đó. 

144 Đây là bốn câu trong Văn Xương Đế Quân Âm Chất Văn không được Châu An 

Sĩ  giải  thích  chi  tiết:   “Vu  công  trị  ngục  đại  hưng  tứ  mã  chi  môn,  Đậu  thị  tế  nhân 

 cao  chiết  ngũ  chi  chi  quế,  cứu  nghị  trúng  Trạng  Nguyên  chi  tuyển,  mai  xà  hưởng 

 Tể Tướng chi vinh”  (Vu công coi ngục cửa công đường to lớn, rộn ràng xe tứ mã, 

họ Đậu cứu người bẻ năm cành quế trên cao, cứu kiến đậu Trạng Nguyên, chôn rắn 

được hiển vinh làm Tể Tướng). Tổ Ấn Quang đã ghi phần bổ khuyết như sau:  “An Sĩ 

 tiên sinh soạn tập cuốn sách này, sự lý, văn nghĩa thảy đều chu đáo. Chỉ có đời cuối 

 cùng của Đế Quân và bốn chuyện Vu Công coi ngục, họ Đậu cứu người, Tống Giao 

 cứu kiến, Thúc Ngao chôn rắn đều chưa từng sao chép. Chắc là do các sách khác đã 

 chép đầy đủ, đời sau đều biết nên lược đi, nhưng kẻ chưa từng đọc rộng rãi sẽ không 

 biết được. Quả thật là một điều đáng tiếc nuối. Do vậy, tôi bèn dựa theo Âm Chất 

 Văn Chú Chứng chép bổ sung vào đây để sự thật được sáng tỏ bởi chẳng tiện sửa 

 đổi nguyên văn…. 

 Đời Hán, Vu Công là người Đông Hải, làm Đề Lại coi ngục. Trong quận có người 

 đàn  bà  hiếu  thảo,  ở  góa  thủ  tiết,  nuôi  mẹ  chồng  rất  chu  đáo.  Mẹ  chồng  [thương 

 con  dâu  còn  trẻ],  sợ  con  dâu  lỡ  dịp  đi  lấy  chồng  khác  bèn  tự  thắt  cổ  chết.  Người 

 em  chồng  liền  vu  cho  nàng  dâu  đã  bức  chết  mẹ,  nàng  dâu  không  biện  bạch  được. 

 Vu Công bào chữa cũng không được, nàng dâu bị xử tội chết. Xứ Đông Hải liền bị 


 hạn hán ba năm. Về sau, quan Thái Thú đến, Vu Công thưa bày nỗi oan, tế lễ trước 

 mộ người  Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 

 con dâu hiếu thảo, trời liền đổ mưa. Phàm những vụ   165

 án   of 

 do   393

 Vu Công xét 

 xử,  mọi  người  đều  phục.  Cửa  công  đường  hư,  dân  chúng  tính  sửa  chữa.  Ông  nói: 

nhắc  tới  trong]  bốn  câu  ấy  đem  gởi  đi144  .  Ông  Đường  tuy  đã  rút  lui, 

 “Cửa này cao lớn có thể lọt lọng, xe tứ mã được! Ta coi ngục nhiều âm đức mà cũng 

 không  oan  uổng,  con  cháu  ắt  sẽ  hưng  thịnh”.  Sau  này,  con  ông  là  Định  Quốc  quả 

 nhiên làm Thừa Tướng, tước phong Bình Tây Hầu. Cháu là Vĩnh Lữ làm Ngự Sử Đại 

 Phu. 

 Đậu  Vũ  Quân  thời  Ngũ  Đại,  người  ở  Yên  Sơn,  ngoài  ba  mươi  tuổi  vẫn  không  con. 

 Mộng thấy ông nội bảo: “Chẳng những ngươi không có con mà còn chẳng thọ! Hãy 

 nên sớm tu đức để xoay chuyển lòng trời”. Do vậy, Vũ Quân tận lực làm lành. Có 

 kẻ ăn trộm hai trăm ngàn đồng, tự viết tờ bằng khoán buộc vào lưng đứa con gái bé, 

 viết: “Bán vĩnh viễn đứa con gái để đền tiền nợ”, rồi bỏ trốn. Ông thương xót, đốt 

 bằng khoán, nuôi lớn đứa bé gái cũng như chọn nơi đàng hoàng gả chồng cho nó. 

 Trong họ nội, họ ngoại, có ai bị tang ma không lo liệu được, ông bèn bỏ tiền chôn 

 cất. Có người có con gái không lấy chồng được [vì thiếu tiền hồi môn], ông bèn bỏ 

 tiền làm đám cưới. Đối với thu nhập mỗi năm, ông tính toán trừ khoản tiền chi dụng 

 ra, [phần còn lại] đều dùng để giúp người khác. Trong nhà chỉ một mực tiết kiệm, 

 thanh bần, chẳng trang sức vàng ngọc, vợ chẳng có quần áo lượt là. Dựng thư viện 

 ở phía Nam nhà mình, chứa mấy ngàn quyển sách, mời thầy dạy dỗ trẻ nghèo hèn 

 bốn phương, chu cấp tiền cho học trò. Không lâu sau, sanh được năm đứa con trai, 

 đều thông minh, tuấn tú, khôi ngô, lại mộng thấy ông nội bảo: “Mấy năm qua, công 

 đức ngươi rộng lớn, tên đã được ghi trên thiên tào, được tăng thọ ba kỷ (một kỷ là 

 mười  hai  năm).  Năm  đứa  con  trai  đều  vinh  hiển.  Ngươi  hãy  càng  thêm  cố  gắng, 

 đừng biếng nhác cái tâm ban đầu”. Về sau con trưởng là Tử Nghi làm Thượng Thư 

 bộ Lễ, con thứ là Tử Nghiễm làm Thị Lang bộ Lễ, con thứ ba là Tử Khản giữ chức 

 Tả Bổ Khuyết, con thứ tư là Tử Xưng làm Hữu Gián Nghị Đại Phu Tham Đại Chánh, 

 con thứ năm là Tử Hy làm Khởi Cư Lang. Tám đứa cháu nội đều quý hiển. Ông thọ 

 tám mươi  hai tuổi, không bệnh, nói cười qua đời. Phùng Đạo tặng bài thơ: “Yên sơn 

 Đậu Thập Lang, dạy con trọn nhân nghĩa, linh xuân một cội lão, quế đỏ năm cành 

 thơm”. 

 Đời Tống, [anh em] Tống Giao, Tống Kỳ cùng học trong trường Thái Học, có một 

 vị  Tăng  coi  tướng  bảo:  “Tiểu  Tống  đỗ  đầu  thiên  hạ,  Đại  Tống  chỉ  vừa  [đủ  điểm] 

 khỏi rớt mà thôi!” Mùa Xuân năm sau, thi xong, vị Tăng trông thấy Đại Tống bèn 

 chúc mừng: “Chắc là anh đã từng cứu sống mấy trăm vạn sanh mạng!” Giao cười 

 bảo: “Nhà Nho nghèo làm gì có sức được như vậy”. Tăng nói: “Loài vật cựa quậy 

 đều là sanh mạng”. Giao nói: “Có tổ kiến bị mưa xoáy vỡ, tôi bèn ghép tre bắc cầu 

 cho chúng thoát thân. Chắc là chuyện ấy đấy”. Tăng nói: “Đúng vậy! Năm nay Tiểu 

 Tống sẽ đỗ đầu, nhưng rốt cuộc ông vẫn chẳng thua kém nó đâu!” Đến lúc xướng 

 tên người đậu, quả nhiên Tống Kỳ đỗ Trạng Nguyên; Chương Hiến Thái Hậu bảo: 

 “Em  không  được  vượt  anh”,  [quan  Chánh  Chủ  Khảo]  bèn  lấy  Tống  Giao  đỗ  đầu, 

 đổi Tống Kỳ thành đỗ hạng mười. Mới tin lời vị Tăng nói chẳng sai. 

 Tôn Thúc Ngao người nước Sở, thường ra ngoài chơi, thấy rắn hai đầu, bèn giết đem 

 chôn. Lúc trở về, buồn bã không ăn. Mẹ hỏi duyên cớ, khóc thưa rằng: “Con nghe 

 nói thấy rắn hai đầu ắt phải chết. Nay con trông thấy, sợ sẽ phải chết, bỏ mẹ lại”. 

 Mẹ  nói:  “Rắn  nay  ở  đâu?”  Thưa:  “Con  sợ  người  khác  lại  trông  thấy  đã  giết  đem 

 chôn rồi”. Mẹ nói: “Không lo gì! Ta nghe nói kẻ có âm đức ắt được thiện báo. Ắt 

 con  sẽ  khiến  cho  nước  Sở  được  hưng  thịnh”.  Về  sau,  ông  Tôn  làm  Lệnh  Doãn  (Tể 

 Tướng), chấp chánh nước Sở”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 166 of 393

nhưng sách đã khắc xong, chỉ là chưa gởi đến. Sẽ sao ra một bản khác, 

cho đính kèm vào sau phần mục lục trong đầu quyển sách và soạn một 

lời tựa ngắn để nêu rõ nguyên do, ngõ hầu chẳng phạm đến nguyên văn 

mà lại khiến cho dù văn hay nghĩa đều không bị thiếu sót gì! Chẳng biết 

các hạ nghĩ như thế nào? An Sĩ Toàn Thư chính là bộ sách trọng yếu để 

vãn hồi thế đạo nhân tâm. Tuy nói là tính in một vạn bộ, nhưng in càng 

nhiều càng hay, há nên tự vạch [giới hạn]? Hơn nữa, bảo người ta xuất 

tiền thì tợ hồ cắt thịt kẻ ấy vậy! Ngay trong hiện thời với số tiền đã gởi 

tới sẽ in được sáu ngàn bộ; nếu trọn chẳng có một ai chịu bỏ tiền ra nữa 

thì cũng tạm để an ủi tấm lòng đau đáu của các vị. Vạn sự tùy duyên, bất 

tất phải chấp chặt thì mới là cách thức yên vui. 

Bản kinh Lăng Nghiêm do bà Ngô Nghệ Anh chép được chồng 

bà ta lưu thông. Bản kinh Pháp Hoa do bà Trang Nhàn chép  (bà này là em 

 gái của Trang Tư), chồng bà ta là Lục Giá Hiên cũng muốn lưu thông, cậy 

cư sĩ [Cao] Hạc Niên cầm kinh đến xin Quang xem xét, sửa chữa và xin 

viết lời Bạt. Do vậy, tôi đọc đại lược, thấy nét chữ mạnh mẽ, thanh tú, từ 

đầu  đến  cuối  giống  hệt  như  nhau,  nhưng  kiểu  chữ  đa  phần  vướng  phải 

tập  khí  văn  nhân:  Hoặc  là  viết  theo  lối  Tục  Thể,  Phá  Thể,  Thiếp  Thể, 

Biến  Thể  v.v…  hoặc  là  ngược  ngạo  coi  lối  chữ  Chánh  Thể  đang  được 

lưu hành hiện thời là sai nên đổi sang dùng lối Cổ Thể. Quang cho rằng 

viết như vậy là theo thói tục, trái thời, chẳng đáng theo khuôn phép ấy, 

liền  viết  thư  chê  trách145,  bảo  bà  ta  viết  lại,  cũng  như  phải  sửa  cho  nét 

chữ  hơi  lớn  hơn  ngõ  hầu  người  thọ  trì  lẫn  kẻ  ứng  phó146  đều  vui  thích 

thỉnh mua. Bà ta đọc thư Quang khá bội phục, ngày hôm sau liền cùng 

chồng đến bái kiến. Quang bảo bà ta hãy chép kinh giống như tiến sĩ viết 

145  Xin  xem  chi  tiết  những  chỗ  Tổ  phê  phán  lối  chép  kinh  của  bà  Ngô  Nghệ  Anh 

trong  “Thư trả lời cư sĩ Lục Giá Hiên”  trong bộ Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng 

Quảng Chánh Biên, quyển 1, thư số 77. 

146 Chỉ những vị sư chuyên làm kinh sám, Phật sự, cúng quải theo lời thỉnh cầu của 

tín chủ (thường gọi là “ứng phó đạo tràng”). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 167 of 393

đối sách147 thì công đức sẽ lớn lao. Nghe nói bà ấy tuân thủ Nữ Huấn148 

khá tốt, phàm những nơi vui chơi đều nhất loạt không tới, rất được phu 

nhân Thịnh Hạnh Tôn khâm phục, kính trọng. Không biết cuốn sách của 

Trang  Ngô  là  viết  cho  chị  em  gái?  Hay  là  dành  cho  cô  và  cháu?  Ai  là 

chị, là cô? Ai là em, là cháu? Nếu sách được sửa chữa lần thứ hai xong, 

Quang  chẳng  thể  không  viết  lời  đề  từ,  sợ  vẫn  phải  phiền  các  hạ  lưu 

thông. Gần đây, phong khí Phật học rộng mở, những bậc anh hiền chốn 

khuê  các  cũng  dấy  lên  nhiều  lắm,  cũng  giải  được  nỗi  lo  đau  đáu  của 

những người bận tâm tới đất nước, nhân dân vậy! 

24. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ sáu) 

Chuyện  nhân  quả  báo  ứng  trong  cuốn  Phật  Học  Khởi  Tín  Biên  do 

ông rộng lòng ban cho trước đây đủ để chấn động kẻ điếc, mở mắt cho 

147 “Đối sách” chỉ bài viết trong trường thi. Do đề thi thường là một câu nói hay một 

đoạn văn trích từ kinh điển Nho gia, thí sinh phải viết thành một bài văn giảng giải 

ý nghĩa câu nói ấy cũng như trình bày quan điểm, sách lược hòng giải quyết vấn đề, 

nên bài viết ấy thường gọi là Đối Sách. Khi viết Đối Sách, phải viết chữ rõ ràng, đủ 

nét,  thận  trọng  để  tránh  phạm  húy,  lời  văn  không  được  có  giọng  điệu  vô  lễ,  khinh 

cuồng v.v… 

148 Nữ Huấn là một bài minh do Thái Ung soạn, có nội dung giáo hóa phụ nữ về bổn 

phận, phẩm đức của nữ giới. Nội dung như sau:  “Tâm do thủ diện dã, thị dĩ thậm trí 

 sức yên. Diện nhất đán bất tu sức, tắc trần cấu uế chi. Tâm nhất triêu bất tư thiện, 

 tắc tà ác nhập chi. Phù diện chi bất sức, ngu giả vị chi xú, tâm chi bất tu, hiền giả vị 

 chi ố. Tương hà dung yên? Cố lãm chiếu thức diện, tắc tư kỳ tâm chi khiết dã. Phó 

 chỉ tắc tư kỳ tâm chi hòa dã. Gia phấn tắc tư kỳ tâm chi tiển dã. Trạch phát tắc tư kỳ 

 tâm chi thuận dã. Dụng trất tắc tư kỳ tâm chi lý dã. Lập kế tắc tư kỳ tâm chi chánh 

 dã. Nhiếp mấn tắc tư kỳ tâm chi chỉnh dã.”  (Tâm ví như đầu mặt. Do vậy, phải hết 

sức trau sửa. Mặt một ngày không trau rửa, ắt bụi bám dơ bẩn. Tâm một ngày chẳng 

nghĩ  tới  điều  lành,  ắt  tà  ác  chen  vào.  Phàm  mặt  không  trang  điểm,  kẻ  ngu  chê  là 

xấu. Tâm không tu, người hiền chán ghét. Làm sao chịu đựng được? Do vậy, khi soi 

gương phải nghĩ xem cái tâm có trong sạch hay chăng? Lúc bôi kem thơm phải nghĩ 

sao cho cái tâm nhu hòa. Lúc giồi phấn phải nghĩ sao cho cái tâm tốt lành. Lúc làm 

mượt tóc phải nghĩ sao cho cái tâm an thuận. Khi dùng lược phải nghĩ sao cho cái 

tâm phù hợp với lý. Lúc búi tóc lên phải nghĩ sao cho cái tâm chánh đáng. Lúc cuộn 

những sợi tóc mai phải nghĩ sao cho cái tâm được tề chỉnh). 

Thái  Ung  (132-192),  tự  Bá  Giai,  là  một  danh  sĩ  sống  vào  cuối  đời  Hán,  học  rộng, 

giỏi thư pháp, từng được cử giữ chức Tả Trung Lang Tướng dưới thời Hán Hiến Đế. 

Ông  là  người  đầu  tiên  chỉnh  lý  kinh  điển  Nho  gia  và  san  định  thành  một  bản  tiêu 

chuẩn. Bài minh trên đây chủ yếu để dạy hai cô con gái của ông. Về sau, nó được coi 

như một bài minh cần phải thuộc nằm lòng của nữ giới. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 168 of 393

người  mù.  Do  vậy,  tôi  bèn  tùy  tiện  nói  với  một  hai  người  bạn,  bọn  họ 

cũng vui thích muốn xem, nhưng phiền một nỗi là không có ai tiện dịp 

sang  đất  Thân  (Thượng  Hải)  [để  nhờ  thỉnh  sách].  Do  vậy,  Quang  tính 

thuận theo ý họ, xin ông đọc thư rồi sẽ gởi cho một gói Phật Học Khởi 

Tín Biên. Gói sách ấy chỉ lấy kích thước của [bưu kiện] do bưu cục [đã 

quy định] làm chuẩn, không cần biết là bao nhiêu cuốn! Hãy ghi một tờ 

hóa  đơn,  thỉnh  một  bản  phải  tốn  bao  nhiêu  tiền,  đợi  khi  Quang  tới 

Thượng Hải vào cuối tháng Sáu sẽ trả lại theo đúng số, ắt chẳng đến nỗi 

sai chạy vậy! 

25. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ bảy)

Lá thư tôi dâng trình lần trước chắc ông đã nhận được rồi. Ngày hôm 

qua,  ông  Bao  Ngọc  Đường  đến  thăm,  cầm  theo  thư  của  các  hạ  và  một 

gói  Phật  Học  Toát  Yếu.  Sách  này  từ  chỗ  cạn  tiến  vào  sâu,  [giảng  giải] 

nhân quả sự tích, luân hồi báo ứng cũng như sự vãng sanh Tây Phương, 

liễu  sanh  thoát  tử,  đúng  là  đã  trao  cho  người  ở  trong  nhà  tối  một  ngọn 

đèn khiến cho tu nhân kết quả nơi thân trước, thân sau đều có thể quyết 

đoán sẵn được. Vì thế, kẻ có tín tâm đều cùng yêu thích, chẳng tiếc tiền 

tài để lưu thông. 

Các  hạ  gạt  bỏ  lời  ông  Ngũ  nói  thì  cũng  là  chuyện  hay  lắm.  Phàm 

muốn  đoạn  nghi,  khơi  gợi  lòng  tin,  chớ  nên  dùng  những  lời  lẽ  nửa  tin, 

nửa  ngờ,  cũng  như  trích  dẫn  những  lời  lẽ  giảng  giải  nghĩa  lý  nhưng 

chẳng nương theo Thật Lý. Bởi lẽ, những lời nói ấy có thể khơi gợi tín 

tâm cho người khác mà cũng có thể khơi gọi lòng nghi ngờ của kẻ khác 

vậy! Có lẽ nên đưa chương thứ tám ra phía sau thì thể tài [của cuốn sách] 

sẽ hợp lý hơn, mà cũng có thể khiến cho người khác biết có những loại 

sách ấy để thỉnh về đọc. Những điều nào nên cắt bỏ hoặc nên thêm vào, 

xin  ông  hãy  tự  cân  nhắc.  Quang  gần  đây  bận  bịu  đa  đoan,  hằng  ngày 

không rảnh rỗi, xin ông hãy rủ lòng thông cảm. Khi ông Bao đến, Quang 

đã  khuyên  ông  ta  hãy  tu  tại  gia,  tu  chân  ngay  trong  cõi  tục,  không  cần 

phải  xuất  gia.  Sợ  rằng  sau  khi  xuất  gia  do  hằng  ngày  ở  chung  với  bọn 

Tăng lười nhác, biếng trễ, lâu ngày chầy tháng sẽ chỉ trở thành một gã ăn 

bám cửa Phật! Chẳng biết ông ta có chịu nghe theo hay không? 

26. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ tám) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 169 of 393

Vừa nhận được thư và mười tám cuốn Phật Học Khởi Tín Biên, còn 

Lục Đạo Luân Hồi Lục vẫn chưa nhận được. Mỗi lần gởi sách và thư thì 

thường được chia thành hai lần gởi đến. Quang cũng chẳng thể đọc Lục 

Đạo  Luân  Hồi  Lục  nhiều  được,  trong  những  phần  tôi  đã  xem  thì  thấy 

không có gì sai sót lớn lao. Nhưng loại sách này nên lấy chuyện nêu rõ 

nhân  quả  báo  ứng  làm  chủ  yếu,  những  bài  dịch  từ  các  báo  ngoại  quốc 

như tờ Linh Học Chí v.v… đăng ở cuối sách cũng có thể dùng để chứng 

minh [nhân quả báo ứng]. Gần đây, ngoại quốc cũng tin có quỷ thần. Đã 

có quỷ thần thì đời trước lẫn đời sau đương nhiên chẳng phải là không 

có,  mà  liễu  sanh  thoát  tử  lại  càng  là  nhiệm  vụ  cấp  bách;  nhưng  người 

đọc chẳng suy tới chỗ ấy, bèn học theo thói phù phiếm, chẳng thân thiết! 

Từ  nay  trở  đi,  hễ  sao  lục  những  chuyện  xưa,  chuyện  nay,  hãy  đều 

nên  chú  trọng  sao  cho  nhân  quả  báo  ứng  được  nêu  tỏ  rạng  rỡ  thì  sẽ  có 

thể  làm  cho  người  thấy  kẻ  nghe  không  ai  chẳng  kinh  sợ  rét  buốt  tận 

xương, lông tóc dựng đứng, sanh lòng kiêng nể, sợ hãi. Đối với những 

lời bàn luận chung chung về chuyện có ma quỷ, hãy nên dành cho những 

tiểu thuyết gia thâu thập hòng tô vẽ, lưu truyền. Có người bảo các hạ tính 

[viết sách về Phật pháp để] kiếm lợi cũng chẳng phải là không có nguyên 

nhân.  Các  hạ  đã  lấy  hoằng  pháp  lợi  sanh  làm  trách  nhiệm  của  chính 

mình, đừng nên bắt chước những kẻ buôn sách: Hễ in ra một cuốn sách 

mới liền áp dụng cách định giá của các loại sách mới, chẳng bận tâm tới 

số trang, công thợ! Các loại sách do các hạ in ra hãy nên căn cứ vào giá 

vốn rồi tính giá tiền dôi ra đôi chút ngõ hầu đại pháp được lưu thông mà 

cũng chẳng bị hụt vốn. Nếu giá sách cao gấp mấy lần giá vốn lẫn công 

thợ, sẽ bị người khác công kích, chê gièm  (ngay như Phật Học Tiểu Từ Điển 

 cũng bị định giá quá cao).  Do tôi lạm nhận là người cùng chí hướng với các 

hạ nên mới dám nói thẳng như vậy, xin hãy rủ lòng tha thứ! 

 27. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ chín) 

Quang trọn chẳng có học vấn lại thêm mắt lòa; vì thế đối với trước 

thuật  của  các  bậc  danh  nhân  xưa  nay  đều  chưa  từng  ghé  mắt  vào.  Tôi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 170 of 393

chưa đọc bài văn bia của Ma Cật149 nên ý nghĩa, ngữ mạch trong phần 

văn  trên  và  dưới  tôi  đều  không  biết.  Nếu  chẳng  vâng  lời  thưa  trình,  sợ 

các hạ trách móc. Nay tôi dựa theo bổn phận của kẻ lòa thốt lời sờ voi 

cho xong trách nhiệm, chứ chưa chắc đã hoàn toàn đúng, mà cũng chưa 

chắc đã hoàn toàn sai bét. Xin bậc sáng mắt hãy cân nhắc để chọn hay 

bỏ thì may mắn lắm thay! 

 “Cổ duệ hải sư” (鼓 枻 海 師: bậc thầy đẩy mái chèo trong biển cả) 

là từ ngữ thường được dùng trong kinh để chỉ người vào biển cả tìm vật 

báu.  Từ  ngữ   “Hành  giả  chẳng  biết  Bồ  Đề”   là  nói  về  Thiền  Tông,  ngụ 

ý: Chỉ ra trí thể của chư Phật ở ngay trong Phiền Hoặc của chúng sanh. 

Ý nói: Kẻ vào trong biển cả tìm của báu, chẳng biết nhà mình sẵn có đồ 

quý, cao sang nhất, quý báu nhất, có thể sanh ra vô lượng các món báu, 

cứ rong ruổi tìm cầu bên ngoài, nào khác kẻ ôm của báu lạc nẻo, đang 

cưỡi  trâu  lại  đi  tìm  trâu!  Cần  biết  rằng:  Thật  Tánh  của  tham  -  sân  -  si 

chính là Phật tánh! Nếu có thể triệt ngộ Phật tánh ấy thì trọn chẳng thể 

tìm được tham - sân - si. Chân Giới, Chân Định, Chân Huệ ở ngay trong 

bản  thể,  nhưng  cũng  chẳng  thể  tìm  được  tướng  của  Chân  Giới,  Chân 

Định, Chân Huệ ! Đại ý của lời Lục Tổ nói là như thế đấy. Lấy hai câu 

này làm câu văn để soi ngược lại, nhằm tỏ rõ sự thắng diệu. Đấy là sự sờ 

sẫm mù lòa của Quang vậy! Chẳng biết các hạ nghĩ như thế nào? 

Hơn nữa, Thiền Tông chuyên trọng tham cứu, chứ không chú trọng 

giảng  giải.  [Pháp  Bảo]  Đàn  Kinh  tuy  có  những  chỗ  giảng  nói  ý  nghĩa, 

nhưng  nếu  chưa  mở  được  con  mắt  nhà  Thiền  thì  nếu  chẳng  biến  Tông 

149 Vương Duy (701-761), tự là Ma Cật, người huyện Kỳ, tỉnh Sơn Tây, là một thi 

nhân nổi tiếng dưới đời Đường, thường được xưng tụng bằng mỹ hiệu Thi Phật do 

những  bài  thơ  Đường  Luật  của  ông  mang  đậm  sắc  thái  Thiền  vị.  Vương  Duy  tinh 

thông  Phật  pháp,  đặc  biệt  hâm  mộ  kinh  Duy  Ma  Cật  nên  lấy  hiệu  là  Ma  Cật.  Ông 

đậu Tiến Sĩ năm Khai Nguyên thứ 9 (721), làm quan đến chức Thái Tử Trung Doãn, 

Thượng Thư Hữu Thừa. Ông cũng nổi tiếng về tài hội họa. Những sách viết về hội 

họa thời cổ như Lịch Đại Danh Họa Ký, Đường Triều Danh Họa Ký v.v… đều đánh 

giá rất cao tài năng hội họa của ông. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 171 of 393

thành  Giáo  cũng  sẽ  tưởng  mê  là  ngộ.  Vì  thế,  ông  Bùi  Công  Mỹ150  nói: 

 “Hễ hiểu được ý chỉ thì mau thành Phật đạo! Hễ lạc mất ý chỉ, sẽ mau 

 vào Nê Lê151”.  Quang thì Giáo cũng chẳng thông, huống hồ là Tông ư? 

Nhưng cũng hơi biết lối vào môn đình hai tông ấy. Tiếc đã không chân, 

lại chẳng có mắt, nên chẳng thể bén mảng nơi phên giậu được! 

Kinh  ấy  (tức  Pháp  Bảo  Đàn  Kinh)  cũng  có  thể  lợi  người  mà  cũng 

có  thể  khiến  cho  người  khác  bị  lầm  lẫn!  Nếu  có  thể  đối  với  pháp  nào, 

chuyện nào cũng đều nêu rõ tông chỉ  “trực chỉ nhân tâm kiến tánh thành 

 Phật”, lại chẳng trái nghịch giáo nghĩa thì dẫu có nói  “Lục Tổ xuất thế”  

cũng không phải khen ngợi quá lố! Nếu không, đã chẳng làm cho người 

khác  thấy  được  Tánh,  lại  còn  đến  nỗi  do  Tông  mà  trái  Giáo  thì  lợi  ích 

nơi Tông lẫn Giáo hai đằng đều bị mất, sẽ ứng với ý nghĩa trong câu nói 

thứ hai của Công Mỹ (tức câu  “hễ lạc mất ý chỉ sẽ mau vào Nê Lê” ), cố 

nhiên vẫn chẳng bằng để nguyên diện mục sẵn có của nó152 thì hay hơn! 

Các  hạ  có  tâm  lợi  người  tha  thiết,  Quang  cũng  ôm  lòng  tha  thiết  ngừa 

cho người khác khỏi bị sai lầm; vì thế chẳng thể không thưa trước để tận 

tấm lòng ngu thành khăng khăng trọn hết tình tri kỷ vậy! 

Câu chữ trong nhà Thiền cần phải có con mắt khác để lãnh hội! Nếu 

chẳng  khéo  hiểu  ý  sẽ  chưa  khỏi   “y  văn  giải  nghĩa,  tác  tam  thế  Phật 

 oan”  (dựa theo văn tự để hiểu ý nghĩa khiến cho ba đời chư Phật phải bị 

oan uổng). Lỡ như trái nghịch giáo nghĩa, chỉ thành  “ly kinh nhất tự, tức 

 đồng ma thuyết”  (rời kinh một chữ, sẽ giống như lời ma nói). Dễ thì dễ 

như  trở  bàn  tay,  khó  thì  khó  như  lên  trời.  Nếu  không  phải  là  bậc  Tông 

150 Bùi Hưu (791-864), tự Công Mỹ, người xứ Tế Nguyên, Mạnh Châu (nay thuộc 

huyện Tế Nguyên, tỉnh Hà Nam), học Phật từ nhỏ, người đời thường gọi ông là Hà 

Đông Cư Sĩ (vì tổ tiên ông vốn là người Hà Đông). Làm quan đến chức Trung Thư 

Môn Hạ Bình Chương Sự, rồi được bổ làm Tiết Độ Sứ ở nhiều nơi, tánh tình khoan 

dung,  rộng  rãi,  nghiêm  cẩn,  cai  trị  đúng  mực,  không  ra  oai  mà  dân  chúng  hết  sức 

kính sợ, yêu mến. Ông nổi tiếng về tài thư pháp, văn chương trầm ổn, mạnh mẽ, lay 

động  lòng  người.  Gia  đình  ông  đời  đời  sùng  Phật,  nhưng  ông  là  người  tu  học  Phật 

pháp  nhiệt  thành  nhất.  Ông  từng  dựng  chùa  Mật  Ấn  để  làm  trụ  xứ  cho  Linh  Hựu 

thiền sư. Về già, dựng am ẩn cư tại làng Quy Sơn ở Hồ Nam. 

151 Nê Lê (Niraya) là tên gọi khác của Địa Ngục (Naraka: thường phiên âm là Nại 

Lạc  Ca  hoặc  Na  Lạc  Già),  dịch  nghĩa  là  Bất  Lạc,  Khả  Yếm  (đáng  chán),  Khổ  Cụ, 

Khổ Khí, Vô Hữu. 

152 Ý nói nếu chú giải mà không nêu được ý chỉ viên dung, chỉ khiến cho người đọc 

chấp vào Lý Tánh, bác bỏ Sự Tu, thiên chấp đề cao Thiền Tông, bài xích, miệt thị 

các tông khác thì đã trái nghịch với ý chỉ viên đốn của Tổ. Chú giải như vậy sẽ có 

hại hơn là có lợi, thà cứ để nguyên không chú giải cho người đọc tự lãnh hội ý Tổ thì 

hay hơn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 172 of 393

lẫn  Giáo  đều  thông,  hai  mắt  viên  minh,  cố  nhiên  chẳng  nên  khinh 

thường, dễ duôi theo đuổi việc chú giải kinh ấy! 

28. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười)

Quang bẩm tánh ngu bướng, đã không hiểu biết, lại chẳng hiểu đời 

nên  chẳng  thể  mềm  mỏng  thuận  theo  tình  người.  Vì  thế,  phát  nguyện 

suốt  đời  làm  một  Tăng  nhân  ăn  nhờ  ở  đậu  mãi  mãi,  may  được  cư  sĩ 

chẳng  chê  bỏ  Quang  là  hạng  không  ra  gì.  Phàm  nói  ra  điều  nào  dẫu 

cuồng  ngạo,  trái  nghịch,  cũng  đều  được  cư  sĩ  khen  ngợi,  cảm  thấy  hổ 

thẹn  đến  cùng  cực!  Tục  ngữ  có  câu:   “Nhặng  xanh  bám  vào  đuôi  ngựa 

 Ký bèn đi được ngàn dặm” . Lòng Quang ngu thành, nhờ sức của các hạ 

mà khiến cho hết thảy những ai có tín tâm đều cùng sanh lòng kính nể 

kinh  tượng,  ngõ  hầu  diệt  được  tội  khiên  của  tôi,  tăng  thêm  phước  huệ 

cho họ. Xét tới nguồn cội, đều là được thành tựu bởi các hạ vốn là một 

bậc thiện tâm vui đạo vậy. Hết sức cảm ơn! 

Quý  môn  nhân153  là  Vạn  cư  sĩ  hỏi  về  Bảo  Hoa  Tam  Muội  Truyện, 

chùa  Pháp  Vũ  không  có  sách  ấy.  Ở  quý  cục  (tức  Y  Học  Thư  Cục)  đã 

không có thì cũng khó thể tìm được ở nơi nào khác! Hãy nên hỏi ở Bảo 

Hoa chắc sẽ tìm được! Vị này154 chính là Bồ Tát thị hiện chứ không phải 

là người thường, Sư là học trò của Huệ Vân Hinh Công, là thầy của Kiến 

Nguyệt Thể Công. Vào năm Sùng Trinh thứ mười (1637), Kiến Nguyệt 

thọ giới dưới tòa của vị ấy xong liền nối pháp. Đến năm Thuận Trị thứ 

153 Tiếng gọi học trò của người khác một cách trang trọng. 

154  Tam  Muội  Luật  Sư  (1580-1654),  người  huyện  Quảng  Lăng,  năm  21  tuổi,  xin 

xuất gia với pháp sư Tịnh Nguyên tại Di Đà Am trong làng, rồi thọ Cụ Túc Giới tại 

chùa Cam Lộ ở Nhuận Châu vào năm 29 tuổi, y chỉ Huệ Vân Luật Sư để chuyên tâm 

nghiên cứu Luật Tông, nghiêm trì tịnh giới, rất được ngài Huệ Vân coi trọng, thường 

sai thay mặt Huệ Vân diễn giảng. Sau đấy, Sư bế quan ba năm tại núi Cửu Tử. Sau 

khi xuất quan, Sư chủ trì pháp hội Long Hoa tại Ngũ Đài Sơn, cảm được Văn Thù 

Bồ Tát phóng quang, hiện thân cưỡi sư tử trên hư không. Năm 1639, khi ngồi thuyền 

trở về Thạch Tháp, đi ngang Long Đàm, thuận chân viếng thăm núi Bảo Hoa (huyện 

Cú Dung, tỉnh Giang Tô) thấy tổ đình điêu tàn, Sư liền phát tâm trùng tu chùa này. 

Năm sau, Sư chống tích trượng sang Bảo Hoa, sai học trò là Kiến Nguyệt làm Giám 

Viện, mỗi năm tổ chức truyền giới đàn hai lần. Ngày Hai Mươi Sáu tháng Sáu năm 

1654,  sau  khi  truyền  giới  xong  tại  giới  đàn  chùa  Tam  Tháp  (Thiệu  Hưng),  Sư  trở 

về Bảo Hoa, bảo học trò trong vòng từ ba đến bảy ngày nữa Sư sẽ vãng sanh. Ngày 

Mồng  Một  tháng  Sáu  nhuận,  Sư  giao  phó  chùa  Bảo  Hoa  cho  Kiến  Nguyệt.  Mồng 

Bốn  tháng  Sáu,  Sư  tự  tắm  rửa,  ngồi  xếp  bằng  trong  nước,  mỉm  cười  qua  đời  trong 

tiếng trợ niệm Phật hiệu của môn nhân. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 173 of 393

mười (1653), Ngài đã làm Trụ Trì tại Hoa Sơn, vẫn chẳng biết Ngài đã 

vào chùa bao nhiêu năm? Do điều này có thể biết Ngài là người sống vào 

cuối đời Minh. Người được Linh Ẩn Hối Công nhắc đến chính là vị này 

vậy! 

Kẻ mờ mịt Phật tánh, mù mờ Chân Như bèn bài xích người kiến đạo 

là chuyện thường thấy, cần gì phải hỏi tới xuất xứ? Dẫu có chỉ ra xuất 

xứ thì cũng chưa chắc người ấy đã là kẻ đầu tiên thốt ra lời ấy. Do vậy, 

chẳng thà không chỉ ra xuất xứ thì hơn! Bồ Đề Đạt Ma truyền y bát tại 

Trung Quốc nhằm thời Ngũ Đại, đến đời Lục Tổ chỉ truyền pháp ấn, chứ 

không  truyền  y  bát.  Hãy  nên  tra  trong  Lục  Tổ  Đàn  Kinh  sẽ  biết  được 

nhân  duyên.  Nguồn  tâm  sẵn  có  của  chúng  ta  đều  bị  tình  thức  ngăn  lấp 

nên  chẳng  thể  hiển  hiện  được.  Nếu  có  thể  phản  chiếu  hồi  quang,  thấy 

ngay được tình thức huyễn vọng ấy thì nó sẽ còn khởi từ đâu được nữa? 

Như vậy thì trong chẳng do tâm, ngoài chẳng do cảnh, hai đằng đều bị 

cắt đứt, chính giữa cũng chẳng lập. Cái gọi là “tình thức” hóa thành trọn 

chẳng còn gì! Tình thức chướng lấp đã trừ thì nguồn tâm triệt để hiển lộ. 

Đấy chính là cảnh tượng đại triệt đại ngộ trong Tông môn vậy! 

Tiễu  (勦)  là  diệt.  Theo  đao  chẳng  theo  sức,  hễ  theo  sức  thì  chẳng 

phải  là  đúng  nghĩa155.  Càng  về  sau  càng  thua  kém  đời  trước  cũng  là 

chuyện thường được Giáo nói đến! Nếu chẳng thể chỉ ra lời nói ban đầu 

do ai nói, chẳng thà không nêu ra [thì hơn]! Nói chung, hết thảy mọi sự 

được tiền nhân sáng lập, người đời sau kế thừa. Tuy càng về sau, càng 

tinh  vi,  càng  mầu  nhiệm,  nhưng  công  hiệu  vẫn  chẳng  thể  vượt  trỗi  lúc 

ban đầu, bởi điều ấy do tiền nhân sáng lập. Huống chi các vị tiền nhân 

sáng  lập,  trước  thuật  trong  Phật  pháp  phần  nhiều  là  hạng  Pháp  Thân 

đại  sĩ  thừa  nguyện  tái  lai.  Người  đời  sau  kế  thừa,  dẫu  có  đổ  công  sức 

làm  cho  pháp  ấy  tinh  vi,  nghiêm  mật  trỗi  vượt  tiền  nhân,  nhưng  đại 

cương, yếu chỉ, những lời bàn luận sâu xa thâm nhập được lý, không có 

gì chẳng phải do tiền nhân đã tìm ra. Dẫu chưa nêu rõ ra thì [những gì 

người đời sau nêu ra] vẫn là suy luận dựa theo ngữ mạch của những lời 

tiền nhân đã nói. Vì thế, tuy những gì về sau này trỗi hơn những gì thuộc 

thuở ban đầu, quả thật vẫn kém hơn thuở ban đầu vậy! 

155 Ý nói: Thuận theo thế để diệt trừ, ví như vung đao chém xuống, do đà đi của lưỡi 

đao, vật sẽ bị cắt đứt không cần phải ra sức bổ xuống. Cũng giống như vậy, hễ chứng 

ngộ, phiền não sẽ đoạn diệt, không cần phải chú tâm dụng công. Thật ra vẫn là dụng 

công, nhưng không còn phân biệt đối đãi nên giữ giới, diệt phiền não không cần phải 

hết sức chú tâm dụng công. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 174 of 393

Từ ngữ  “quang ảnh môn đầu”  (光 影 門 頭) chỉ cho tình trạng “kiến 

đạo chẳng chân thật”. Ấy là vì lấy mặt trăng trên bầu trời và thân hình 

con  người  để  ví  cho  đạo.  Những  kẻ  chỉ  thấy  được  ánh  trăng  và  bóng 

người  bèn  cho  là  đã  đắc,  há  có  được  chăng?  Hơn  nữa,  nếu  dùng  mặt 

trăng để ví cho đạo, lấy ánh trăng, bóng trăng để ví với chỗ đạo lưu lộ 

thì cũng được. Ánh trăng, bóng trăng chính là chỗ lưu lộ của mặt trăng, 

nhưng  hãy  nên  từ  ánh  trăng,  bóng  trăng  mà  ngẩng  lên  nhìn  vầng  trăng 

trên trời, đừng ngỡ ánh trăng và bóng trăng trong nước là vầng trăng thật 

sự! 

Chuyện  Huệ  Quả  chưa  được  chép  trong  Tống  [Cao]  Tăng  Truyện. 

Từ sau Tống [Cao Tăng] Truyện, tiểu truyện của những vị Tăng [trong 

các triều đại kế tiếp] chưa được biên soạn. Bộ Minh Cao Tăng Truyện, 

hai  cuốn,  chỉ  sao  chép  [hành  trạng  của]  một  hai  vị  đã  biết,  chẳng  đáng 

gọi là sách tiếp nối bộ Tống Cao Tăng Truyện. Hiện thời, pháp sư Đạo 

Giai ở Bắc Kinh đang thỉnh người sưu tập rộng khắp, tính chép nối tiếp 

[hành  trạng]  của  các  vị  cao  tăng  sau  thời  những  vị  được  nêu  tên  trong 

Tống Cao Tăng Truyện cho đến hiện tại. Như vậy thì số quyển sẽ không 

thể dưới một trăm mười quyển được! 

Mật  Tông  lấy  Tam  Mật  Gia  Trì  khiến  cho  phàm  phu  được  chứng 

thánh  ngay  trong  hiện  đời,  công  đức  lực  dụng  ấy  chẳng  thể  suy  nghĩ 

được, chẳng thể bàn bạc được, nên gọi là “lực dụng chẳng thể nghĩ bàn”. 

Tuy Mật Tông đề xướng tông chỉ ấy, nhưng cần phải là đúng người thì 

mới  có  thể  làm  được!  Hạng  người  ấy  là  hạng  người  nào?  Chính  là  các 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 175 of 393

vị như Kim Cang Trí156, Thiện Vô Úy157 v.v… Nếu không phải là hạng 

như vậy thì đạo chẳng thể không hành xuông. Những kẻ học Mật Tông 

156 Kim Cang Trí (Vajrabodhi, 671-741) là vị Tổ phó pháp thứ năm của Mật Tông 

Ấn Độ, được coi  là Sơ Tổ Mật Tông Trung Hoa (theo truyền thống Kim Cang Giới). 

Sư xuất thân từ giai cấp Bà La Môn, năm lên mười tuổi xuất gia ở chùa Na Lan Đà, 

hai mươi tuổi thọ Cụ Túc, nghiên cứu tu tập rộng rãi các kinh điển Đại Tiểu Thừa. 

Năm ba mươi mốt tuổi, theo học Mật giáo với ngài Long Trí. Nối gót ngài Thiện Vô 

Úy, Sư dẫn đệ tử là Bất Không theo đường biển đi qua Tích Lan, Sumatra, tới Quảng 

Châu của Trung Hoa vào năm Khai Nguyên thứ bảy (719) đời Đường, kiến lập đạo 

tràng  Quán  Đảnh  Đại  Mạn  Noa  La,  hóa  độ  tứ  chúng.  Năm  Khai  Nguyên  thứ  tám 

(720),  Sư  lên  Lạc  Dương  rồi  qua  Trường  An,  lo  phiên  dịch  kinh  điển  Mật  giáo  và 

truyền thụ bí pháp quán đảnh. Ngài dịch được các bộ Kim Cang Đảnh Kinh, Du Già 

Niệm Tụng Pháp, Quán Tự Tại Du Già Pháp Đệ Bát Bộ… Sư cùng với Bất Không 

và Thiện Vô Úy được cõi đời xưng tụng là Khai Nguyên Tam Đại Sĩ. Sư tính trở về 

Ấn  Độ,  nhưng  rồi  thị  hiện  bệnh  nhẹ,  viên  tịch  tại  chùa  Quảng  Phước,  Lạc  Dương, 

thụy  hiệu  Đại  Hoằng  Giáo  Tam  Tạng.  Những  vị  đệ  tử  người  Trung  Hoa  nổi  tiếng 

nhất của Sư là Nhất Hạnh, Huệ Siêu, Nghĩa Phước, Viên Chiếu v.v… 

157 Thiện Vô Úy (Śubhakara-simha, 637-735). Đôi khi còn dịch là Tịnh Sư Tử, cũng 

được coi là Sơ Tổ của Mật Tông Trung Hoa (tùy theo hệ thống truyền thừa là Thai 

Tạng Giới hay Kim Cang Giới mà sẽ coi ngài Thiện Vô Úy hay ngài Kim Cang Trí 

là  Sơ  Tổ).  Sư  vốn  người  nước  Ô  Trà  (Odra,  Đông  Ấn  Độ),  thuộc  giai  cấp  Sát  Đế 

Lợi, hậu duệ của Cam Lộ Phạn Vương (Cam Lộ Phạn Vương là chú của Phật Thích 

Ca). Sư nối ngôi vua năm mười ba tuổi, do gặp nội loạn, Sư bèn nhường ngôi đi xuất 

gia. Đến bờ biển Nam Ấn, Sư thấy ngôi chùa thờ Phật thù thắng bèn ngộ được Pháp 

Hoa  Tam  Muội.  Ngài  đến  chùa  Na  Lan  Đà  ở  Trung  Ấn  theo  học  với  ngài  Đạt  Ma 

Cúc  Đa  (Dharmagupta),  nghiên  cứu  Du  Già  Tam  Mật,  lãnh  hội  rốt  ráo,  được  ngài 

Đạt Ma Cúc Đa truyền quán đảnh. Năm Khai Nguyên thứ tư (716) đời Đường, tuân 

theo  lời  thầy  truyền,  Sư  theo  ngả  Trung  Á  đến  Trường  An,  được  vua  Huyền  Tông 

tôn làm quốc sư, trụ tại chùa Hưng Phước. Năm sau, Sư phụng chiếu dịch kinh tại 

chùa Bồ Đề, dịch các bộ Hư Không Tạng Bồ Tát Năng Mãn Chư Nguyện Tối Thắng 

Tâm  Đà  La  Ni  Cầu  Văn  Trì  Pháp,  Đại  Nhật  Tỳ  Lô  Giá  Na  Thành  Phật  Thần  Biến 

Gia Trì Kinh (những lời giảng về kinh Đại Nhật của Ngài được Nhất Hạnh biên tập 

thành bộ Đại Nhật Kinh Sớ), Tô Bà Hô Đồng Tử Kinh, Tô Tất Địa Yết La Kinh. Do 

những kinh này thuộc hệ thống Thai Tạng Giới trong Mật thừa nên Sư được coi như 

Sơ Tổ Mật Tông Trung Hoa (nếu xét theo hệ thống Thai Tạng Giới). Sư là người chủ 

xướng việc để nguyên những bài thần chú bằng tiếng Phạn, dùng những chữ Hán có 

âm đọc gần giống với Phạn âm để ghi cách đọc, khiến cho Phật giáo Trung Hoa dấy 

lên  phong  trào  nghiên  cứu  chữ  mẫu  tự  Tất  Đàm  (Siddham).  Do  rất  khéo  tay,  Ngài 

cùng các đệ tử tự chế tạo các hình mạn-noa-la (mandala), tượng, pháp khí, tháp bằng 

đồng.  Năm  Khai  Nguyên  20  (730),  Sư  xin  trở  về  Ấn  Độ,  nhưng  không  được  vua 

chấp thuận. Sư thị tịch năm Khai Nguyên 23, thọ chín mươi chín tuổi. Huyền Tông 

hết sức thương tiếc truy tặng tước Hồng Lô Khanh, chôn ở chùa Quảng Kỷ tại núi 

Long Môn. Các đệ tử đắc pháp gồm Bảo Tư, Nhất Hạnh, Huyền Siêu, Nghĩa Lâm, 

Trí Nghiêm, Hỷ Vô Úy, Bất Khả Tư Nghị (người Đại Hàn), Đạo Từ (người Nhật)… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 176 of 393

hiện  thời  đều  chỉ  học  được  ngoài  da,  hoàn  toàn  không  có  Kim  Cang 

giới  lực  lẫn  Bồ  Đề  đạo  tâm.  Họ  chẳng  chú  trọng  trì  chú  để  đoạn  Hoặc 

chứng  Chân  mà  phần  lớn  bắt  chước  hiện  chữ,  hiện  hình  tướng,  để  hỏi 

cát  -  hung,  họa  -  phước,  nhân  trước,  quả  sau,  giống  như  tác  dụng  của 

linh quỷ. Đấy gọi là làm cho Mật Tông bị bại hoại; tôi sợ quở tội họ còn 

chẳng xuể, nói chi là thành thánh ngay trong cõi phàm! Chúng ta chỉ nên 

lấy  pháp  môn  Tịnh  Độ  làm  một  tòa  núi  Tu  Di  lớn  lao  để  dốc  hết  toàn 

thân nương tựa, ngõ hầu chẳng bị hết thảy tri thức lay động hòng có thể 

liễu thoát ngay trong đời này! Nếu không, sóng sẽ theo gió dấy lên, trọn 

chẳng có lúc nào ngưng thì buồn thay! 

Tôi chưa từng thấy sách Đại Tạng Bí Yếu, chắc là sách được lưu 

truyền  bởi  người  Nhật.  Bốn  câu   “đoạt  nhân  cảnh”…  chính  là  lời  lẽ 

trong  bài  Tứ  Liệu  Giản  của  ngài  Lâm  Tế.  “Đoạt”   có  nghĩa  là  dứt  bặt 

dấu  tích,  hình  tượng  vậy.  “Bất  đoạt”   có  nghĩa  là  “hiển  thị  Lý  Thể”. 

 “Nhân cảnh”  chính là cảnh trí của nhân và pháp.  “Sanh thì quyết định 

 sanh, đi thì thật sự chẳng đi”,  tức là “đoạt cảnh bất đoạt nhân”, nêu rõ 

người  đi  vãng  sanh,  dứt  bặt  cảnh  được  sanh  về.  “Đi  thì  quyết  định  đi, 

 nhưng sanh thì thật sự chẳng sanh”  chính là “đoạt nhân bất đoạt cảnh”, 

nêu rõ cảnh được sanh về, diệt người đi vãng sanh.  “Đi thì thật sự chẳng 

 đi,  sanh  cũng  thật  sự  chẳng  sanh”   chính  là  “nhân  lẫn  cảnh  đều  đoạt”, 

tức  nhân  lẫn  cảnh  đều  vắng  lặng  vậy.  “Đi  thì  quyết  định  đi,  sanh  cũng 

 quyết định sanh”  chính là “nhân lẫn cảnh đều chẳng đoạt”, bởi nhân lẫn 

cảnh cùng được hiển thị vậy. Tuy có bốn câu, nhưng chỉ nhằm nói lên ý 

“tuy về mặt Sự thì quả thật có sanh, nhưng xét trên mặt Lý thì thật sự vô 

sanh”, cũng là diệu chỉ “nêu Chiếu, diệt Tịch; nêu Tịch, diệt Chiếu; Tịch 

lẫn Chiếu cùng diệt; Tịch Lẫn Chiếu cùng nêu”. Hễ sanh thì ắt phải có 

người [thực hiện hành động đó], vì thế gọi là Nhân. Hễ đi thì ắt phải có 

cảnh  [để  đến]  nên  gọi  là  Cảnh.  Lý  này  rất  sâu,  hãy  nên  sốt  sắng  niệm 

Phật hòng đích thân thấu hiểu được. Nếu không, sẽ trở thành Khẩu Đầu 

Thiền, bàn xằng Bát Nhã đấy! 

29. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười một)

Hôm qua nhận được thư và [bản chú giải] Quán Thế Âm Kinh, cũng 

như tác phẩm lớn lao [của các hạ] là [Phật Học Đại] Từ Điển, khôn ngăn 

cảm  kích,  cảm  ơn  lắm!  Nhưng  do  nét  chữ  quá  nhỏ,  chẳng  thể  đọc  kỹ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 177 of 393

được, chỉ xem đại lược lời Tựa và mấy điều thuộc phần Phàm Lệ158 mà 

thôi, giống như Hà Bá dõi nhìn biển cả, khôn ngăn than dài sườn sượt! 

Tự thẹn cô lậu quả văn (học kém, nghe ít), sống luống uổng nơi cửa Phật 

chẳng  có  ích  gì,  cảm  thấy  hổ  thẹn  không  thể  cùng  cực  được!  Nay  có 

người  khẩn  cầu:  Cư  sĩ  Tôn  Ngọc  Tiên  ở  Phụng  Hóa  gần  đây  khá  sanh 

lòng tin tưởng nơi Phật học, do thấy Di Lặc Bồ Tát từng thị hiện giáng 

trần  ở  huyện  Phụng  Hóa159,  chí  càng  tha  thiết  muốn  lưu  truyền  sự  tích 

của Ngài để mong khơi gợi lòng tin cho hết thảy mọi người. Năm trước, 

ông  ta  đã  khắc  cuốn  sách  Tích  Lục  Hoàn  do  ông  nội  của  ông  ta  soạn. 

Mùa Xuân năm ngoái đến núi tặng cho Quang một bộ. Quang đọc, thấy 

những  điều  được  nói  trong  ấy  đều  là  dùng  tri  kiến  phàm  phu  để  suy 

lường,  chứ  trọn  chẳng  phải  là  những  lý  đương  nhiên  trong  Phật  pháp 

cũng như [chẳng nêu được] nguyên do vì sao Di Lặc Bồ Tát ứng thế. Lại 

còn sử dụng từ ngữ giống hệt như lời lẽ thông tục chốn quê mùa, lầm lạc 

khinh nhờn xằng bậy khiến cho người khác đau đớn, bi thương. Quang 

vạch  rõ  cặn  kẽ  khuyết  điểm  ấy,  bảo  ông  ta:  “Ông  lưu  thông  sách  này 

nhằm tôn vinh ông nội, nhưng đối với Phật pháp, đối với chúng sanh đều 

chẳng  có  ích  gì  mà  chỉ  có  hại,  xin  đừng  lưu  thông!”  Ông  ta  nghe  lời 

Quang nói liền hủy bản in ấy. 

Về  sau,  [ông  Ngọc  Tiên]  lại  khắc  Di  Lặc  Truyện,  sách  ấy  rất  hay. 

Đầu Xuân ông ta liền gởi thư cho Quang, cho biết là tìm được ngữ lục 

tại  đạo  tràng  của  Phó  Đại  Sĩ,  cũng  muốn  khắc  ván.  Quang  từng  được 

thấy một bản do pháp sư Hưng Từ bảo đệ tử quy y của thầy ấy khắc in, 

[bản ấy] sai ngoa nhiều khôn kể xiết! Sợ bản do ông Tôn tìm được chính 

là  bản  ấy,  cho  nên  bèn  hỏi  có  phải  là  bản  ấy  hay  không?  Ông  ta  bèn 

gởi sách ấy tới. Đây là bản in theo lối Thạch Ấn, so với bản do pháp sư 

Hưng Từ đã khắc sai ngoa càng nhiều hơn nữa. Vì thế, bảo ông ta hãy 

khoan khắc. Năm trước Quang đã khuyên pháp sư Hưng Từ nên in bản 

khác, Sư cũng chấp thuận. Nếu Sư khắc in thì [ông Tôn] không khắc bản 

158 Phàm lệ: Phần nêu những nguyên tắc biên soạn và trình bày tự điển, như nguyên 

tắc  tra  chữ,  cách  sắp  xếp  hệ  thống  phân  loại  từ  ngữ,  cách  đánh  số  ghi  chú  và  bản 

thư mục trích dẫn, cách ghi tắt từ loại (chẳng hạn bên cạnh một chữ mở ngoặc ghi 

một chữ “danh” trong ngoặc thì từ ấy là một danh từ), tên những tác phẩm trích dẫn 

thường được ghi tắt bỏ trong ngoặc vuông, chẳng hạn trích từ quyển 2, phẩm Thuần 

Đà, kinh Niết Bàn thì ghi là [Niết - Thuần Đà - q.2] v.v…

159  Di  Lặc  Bồ  Tát  hóa  thân  làm  Bố  Đại  Hòa  Thượng  ở  huyện  Phụng  Hóa  vào  đời 

Minh. Hình tượng Di Lặc Bồ Tát thường được thờ hiện thời ở Trung Hoa chính là 

hình  trạng  của  Bố  Đại  Hòa  Thượng:  Bụng  to,  mặt  lớn,  tai  dài,  luôn  mỉm  cười,  tay 

luôn cầm một chiếc túi vải. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 178 of 393

này  cũng  được,  còn  nếu  khắc  thì  hãy  chiếu  theo  bản  của  Sư  đem  khắc 

trong lần này cho đỡ bị sai ngoa. 

Ngọc Tiên lại nói bi ký của Phó Đại Sĩ vốn do Từ Lăng160 đã soạn 

dưới đời Trần, văn sâu, nghĩa uyên áo, người đọc phần nhiều chẳng hiểu 

được  ý  nghĩa,  bảo  Quang  hãy  khẩn  cầu  các  hạ  chú  giải  tường  tận  thì 

hết  thảy  người  đọc  sẽ  liền  phát  tâm  Bồ  Đề  mong  được  vãng  sanh  Tây 

Phương  ngay  trong  đời  này,  dự  hội  Long  Hoa  trong  tương  lai.  Quang 

nói khi chú giải ắt phải xem kỹ ngữ lục hầu biết cội nguồn, sự việc, cũng 

như biết đại lược những điều Ngài đã đề xướng. 

Bản khắc hiện thời sai ngoa quá nhiều, nếu chẳng xét kỹ chắc sẽ khó 

khỏi phạm sai lầm! Đợi cho bản khắc lần thứ hai của thầy Hưng Từ được 

in ra rồi mới chú giải thì một là sẽ đỡ tốn tâm lực, hai là không sai ngoa, 

ngõ  hầu  có  thể  dẫn  chứng  đích  xác,  mở  mang  chánh  nhãn  cho  người 

khác. Tấm lòng ấy thật ân cần! Đến hôm qua [ông Tôn] lại gởi thư tới, 

ý muốn thực hiện ngay chuyện này để mong sao Phó Đại Sĩ Ngữ Lục sẽ 

được  lưu  hành  cùng  với  Di  Lặc  Truyện,  bảo  Quang  gởi  thư  xin  các  hạ 

hãy vì chúng sanh mà phát Bồ Đề tâm, ngõ hầu mọi người đều được biết 

tới đạo uyên áo của đức Di Lặc, cầu khẩn khôn ngằn! Do vậy, bèn đem 

bản  Phó  Đại  Sĩ  Tập  do  Quang  đã  châm  chước  sửa  đổi  gởi  đi  bằng  thư 

bảo đảm và bỏ luôn thư của Ngọc Tiên vào phong bì, mong ông hãy thỏa 

mãn ý nguyện nhỏ nhoi của Ngọc Tiên và Quang mà vung ngọn bút lớn 

lao  khiến  cho  quang  minh  của  ngài  Di  Lặc  được  chiếu  trời  soi  đất  đến 

tận đời vị lai. 

Đạo  tràng  của  Phó  Đại  Sĩ  ẩn  sâu  trong  xó  núi.  Gần  đây  thật  ít  cao 

nhân  tới  trụ,  nên  bản  ngữ  lục  ấy  qua  nhiều  lần  sao  chép,  khắc  ván 

thường tăng thêm phần sai ngoa, hoặc thêm phần thừa thãi, hoặc bị sai 

sót.  Quang  thấy  vậy  khôn  ngăn  đau  tiếc,  bèn  dùng  tri  kiến  kém  hèn  để 

châm chước, sửa chữa. Bản khắc lại của pháp sư Hưng Từ sẽ dựa theo 

bản [sửa chữa] này. Nhưng trong cõi đời không có bản nào hoàn chỉnh, 

Quang  lại  không  có  sự  hiểu  biết  chân  chánh,  chưa  chắc  mỗi  một  điều 

đều đúng pháp. Những chỗ được sửa cho đúng chiếm hơn một nửa, dẫu 

có những chỗ bị sửa đúng thành sai thì cũng chỉ chiếm chưa tới một nửa. 

Do trong cõi đời không có một bản hoàn chỉnh nên không thể [dựa vào 

160 Từ Lăng (507-583), tự Hiếu Mục, người Đông Hải Đàm (nay thuộc huyện Đông 

Đàm,  tỉnh  Sơn  Đông),  là  một  văn  nhân  nổi  danh  thời  Trần  -  Tùy.  Được  ca  ngợi  là 

 “tám  tuổi  thông  văn  chương,  mười  hai  tuổi  thông  hiểu  Lão  -  Trang,  đến  lớn  đọc 

 khắp các sử sách, biện tài vô ngại”.  Ông từng giữ chức Đông Các Học Sĩ, làm thầy 

dạy học của Lương Giản Văn Đế (Tiêu Cương) khi vua còn là Thái Tử. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 179 of 393

đâu để] châm chước, cân nhắc sửa đổi được. Do vậy, nếu giữ chết cứng 

thái độ thận trọng, theo lệ chẳng dám sửa đổi một chữ thì tấm lòng đau 

đáu của Đại Sĩ sẽ bị phong kín bởi văn tự sai ngoa, thiếu sót, thừa thãi, 

sẽ không có cách nào phô bày rõ rệt được!  (Đây chính là nỗi khổ tâm “chẳng 

 lượng sức, cứ làm chuyện châm chước, giảo định” của Quang). 

Dựa theo mặt sau trang ba trong quyển bảy sách Phật Tổ Thống Kỷ 

thì  tôn  giả  Pháp  Hoa161,  tổ  thứ  sáu  của  tông  Thiên  Thai,  chính  là  hậu 

thân của Từ Lăng. Ngài Trí Giả hoằng pháp ở kinh đô vào đời Trần, Từ 

Lăng quy y dưới tòa, phát nguyện hoằng pháp trong đời sau. 

Trong  một  cuốn  sách  Phó  Đại  Sĩ  Ngữ  Lục  có  tới  ba  bốn  tên,  trong 

phần  Thư  Thiêm  và  bìa  sách  đều  ghi  là  Tập.  Quyển  một  và  hai  lại  ghi 

là Truyện Lục. Quyển ba ghi là Thi Kệ. Quyển bốn hoàn toàn chẳng đề 

danh xưng chánh thức của sách. Phần văn bia thì ghi là Phụ Lục Bi Văn, 

những chỗ khác chỉ có hai chữ Phụ Lục. Quang châm chước đặt ra một 

tên gọi, gọi chung toàn bộ cuốn sách là Phó Đại Sĩ Tập. Hai quyển đầu 

ghi  kèm  thêm  hai  chữ  Truyện  Lục,  quyển  ba  ghi  là  Thi  Kệ,  quyển  bốn 

thì trước phần văn bia ghi thêm dòng chữ “phụ lục bi văn”. Các truyện 

thì ghi là “phụ lục truyện này nọ”. Trong bản của pháp sư Hưng Từ tôi 

đã  viết  rõ  cách  thức  trình  bày  cho  thầy  ấy;  còn  bản  này  vốn  để  Quang 

giữ cho nên chưa ghi rõ. 

161  Pháp  Hoa  Tôn  Giả  (?-680)  là  cao  tăng  đời  Đường,  pháp  danh  là  Trí  Oai.  Sư  là 

người xứ Tấn Vân, Xử Châu (nay là Chiết Giang). Thuở nhỏ học Nho, tới năm mười 

tám  tuổi  đã  giữ  chức  Đường  Trưởng  trong  quận  ấy.  Cũng  trong  năm  đó,  tuân  theo 

lời cha mẹ, Sư trở về quê nhà lo cưới vợ, giữa đường chợt gặp một vị Phạm tăng cật 

vấn: “Sao ông lại bội nghịch lời trọng thệ khi xưa?” Vị Phạm tăng cho biết Sư đời 

trước là Từ Lăng, từng nghe tổ Trí Giả giảng kinh Pháp Hoa, liền phát nguyện đời 

sau xuất gia từ bé để hoằng dương tông Thiên Thai. Do vậy, Sư bèn sang chùa Quốc 

Thanh núi Thiên Thai, thờ ngài Quán Đảnh làm thầy. Sau khi thọ Cụ Túc liền được 

thầy  truyền  tâm  yếu,  Định  -  Huệ  trọn  đủ,  chứng  được  Pháp  Hoa  tam-muội.  Năm 

Thượng Nguyên nguyên niên (674), Sư rời Quốc Thanh, vào núi Thương Lãnh Phổ 

Thông  ẩn  cư,  tuyên  giảng  kinh  Pháp  Hoa.  Do  cuộc  đất  chật  hẹp,  Sư  bèn  dời  sang 

ngọn núi Hiên Viên Luyện Đan, chặt phá gai góc, đặt tên nơi ấy là Pháp Hoa. Ngày 

diễn giảng, đêm hành Thiền. Đạo chúng theo học đông dần, Thiền tập đến ba trăm 

người, thính chúng hơn bảy trăm người. Tôn giả biện tài uyên bác, văn chương lưu 

loát, soạn rất nhiều văn bia. Người đời tôn xưng Sư là Pháp Hoa Tôn Giả. Sư thân 

cao lớn, khi lên giảng tọa thường có áng mây tím che trên đỉnh đầu. Từ chỗ Sư ẩn 

cư đến chỗ Thiền hội, thọ trai xa cả tám chục dặm, nhưng Sư chưa hề chậm trễ vắng 

mặt nên mọi người đều nói là Sư có Thần Túc Thông. Sư từng được vua phong tước 

Triêu Tán Đại Phu. Sau này, Ngô Việt Vương dâng tặng thụy hiệu Huyền Đạt Tôn 

Giả. Đệ tử nối pháp có ngài Huệ Oai cũng rất nổi tiếng nên người đời thường gọi hai 

thầy trò là Nhị Oai. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 180 of 393

30. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười hai) 

Mấy  hôm  trước,  em  trai  ông  Mạnh  Do  là  Quần  Tranh  tính  thí  tặng 

các sách nói về nhân quả do các hạ đã soạn và Long Thư Tịnh Độ Văn 

cũng  như  bộ  Văn  Sao  của  Quang,  nhưng  vì  người  đọc  sách  trong  hiện 

thời trọn chẳng chú trọng cung kính kinh sách của thánh hiền, sợ người 

được tặng sách sẽ đọc với thái độ như đọc sách Nho thì tội lỗi vô lượng. 

Do  vậy,  Quần  Tranh  gởi  thư  cho  Quang,  xin  soạn  một  bài  văn  khuyến 

cáo, tính cho khắc ván, in vào đằng sau bìa sách, ngõ hầu những kẻ hiểu 

biết sẽ chẳng đến nỗi giữ mãi thói quen [khinh nhờn] ấy! Quang liền viết 

một  bài  gởi  cho  ông  ta,  nhưng  do  học  thức  kém  cỏi,  thật  khó  thể  cảnh 

tỉnh kẻ khác được! Tuy thế, ắt sẽ có người do vậy mà sửa đổi đôi chút 

thói quen cũ ấy. 

Lại  nghĩ:  Sách  đã  đóng  bìa  xong,  nếu  in  thêm  vào  sẽ  thật  khó,  nếu 

hơi chẳng lưu tâm sẽ trở thành bôi lem nhem. Nhân đấy nghĩ: Trên bìa 

của những cuốn sách do các hạ biên soạn, nếu các hạ chịu in những lời 

này, cố nhiên sẽ có ích lớn lao cho người đọc. Đấy cũng là một đầu mối 

để dùng pháp giáo hóa người khác. Nay tôi đem bài văn ấy gởi kèm theo 

thư để trình lên. Nhưng đấy bất quá chỉ là nói đại lược mà thôi; nếu các 

hạ  chịu  vận  dụng  tài  viết  lách  lớn  lao  để  soạn  một  bài  văn  khiến  cho 

người đọc vừa nhìn vào sẽ kinh hồn thì càng tốt đẹp hơn nữa! Do vậy, 

không  nhất  định  phải  dùng  bài  văn  của  Quang!  Chỉ  mong  cho  người 

khác  biết  kiêng  sợ  hòng  ai  nấy  đều  được  lợi  ích  vậy!  Muốn  được  lợi 

ích  thật  sự  nơi  Phật  pháp,  phải  hướng  về  cung  kính  mà  cầu,  đấy  chính 

là thường pháp chẳng thể thay đổi trong suốt mười phương ba đời vậy! 

Tiếc cho người đời nay phần nhiều coi thường chuyện này; do vậy, chỉ 

mang cái danh nghiên cứu xuông, chẳng đích thân đạt được thực chứng! 

31. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười ba)

Quang vô tri vô thức, bị ép vào thế bất đắc dĩ, bắt chước cách thức 

gom lá nhóm cỏ cho xong trách nhiệm, Úy Như lầm lạc lưu truyền, cũng 

chẳng qua là tạm thời mà thôi, lâu ngày ắt sẽ diệt mất! Nay được các hạ 

sao lục đưa vào trong những trước tác lớn lao, quyết sẽ được lưu truyền 

rộng khắp thiên hạ hậu thế. Đúng như câu nói:   “Nhặng xanh bám đuôi 

 ngựa Ký nên đi được ngàn dặm”,  cảm kích, hổ thẹn khôn sánh! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 181 of 393

Trong  lá  thư  lần  trước,  ông  đã  nói  đại  lược  về  Huệ  Mạng  Kinh, 

Quang chưa hiểu được ý. Nay nhận được thư, biết các hạ muốn nhổ trọn 

các cội rễ tà kiến, nêu đích danh sách ấy [là kinh điển tà vạy của ngoại 

đạo  giả  danh  Phật  pháp]  và  dẫn  lời  Quang  đả  phá,  bài  xích,  có  thể  nói 

lòng  từ  sâu  xa,  lòng  bi  lớn  lao  đến  cùng  cực  không  gì  hơn  được  nữa! 

Cảm tạ! Bộ Văn Sao hủ bại của Quang nhờ được các hạ tán dương quá 

mức sẽ được lưu thông tận phương xa, sẽ có ích lớn lao cho kẻ sơ cơ học 

Phật. Đợi đến khi người ấy đã biết được đường lối sẽ chẳng ngại gì coi 

[Văn Sao] như chó rơm162. Nếu vẫn coi như khuôn thước thì cũng không 

phải là chẳng được! Bởi lẽ, pháp không có hơn - kém, được lợi ích tùy 

nơi mỗi người mà thôi! 

32. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười bốn)

Nhận  được  thư,  các  hạ  ra  rả  răn  nhắc  Quang  phải  đọc  trọn  [Phật 

Học] Đại Từ Điển, càng chứng tỏ lòng các hạ vô ngã rỗng rang dường 

như  biển  cả,  dung  nạp  khắp  mọi  dòng  chảy,  trọn  chẳng  khi  nào  đủ! 

Quang mục lực suy đồi gần như lòa, thẹn chẳng thể ra sức dò theo từng 

hàng  mực,  hổ  thẹn  khôn  sánh!  Ngày  Hai  Mươi  Ba  mới  nhận  được  bài 

chú  giải  Đại  Sĩ  Bi  (văn  bia  thuật  hành  trạng  của  Phó  Đại  Sĩ)  do  ông 

Hoàng [Hàm Chi] biên soạn. Trộm nghĩ văn tự, điển cố trong bài văn bia 

ấy  cực  khó  thấu  hiểu  tường  tận  được.  Vì  thế,  ông  Tôn  Ngọc  Tiên  tính 

cậy  các  hạ  chú  giải  nhằm  phát  khởi  thiện  căn  của  hết  thảy  người  đọc, 

ngõ hầu được sanh về Tịnh Độ ngay trong đời này, tương lai sẽ phụ trợ 

đức  Di  Lặc  trong  hội  Long  Hoa.  Lợi  ích  ấy  quả  thật  chẳng  nông  cạn! 

Nay  thấy  trong  bản  chú  giải  của  ông  Hoàng,  phàm  những  điển  tích 

người khác chẳng dễ biết mỗi mỗi đều được nêu ra, chẳng những Quang 

và  Ngọc  Tiên  vui  mừng,  an  ủi  khôn  cùng,  mà  Di  Lặc  Bồ  Tát  nơi  cõi 

Thường Tịch Quang và trời Đâu Suất cũng mỉm cười bảo [ông Hoàng] 

đã nêu bày thông suốt được bản hoài xuất thế của Ngài! Nếu bài văn ấy 

được khắc, ắt sẽ được lưu truyền khắp cõi, vĩnh viễn không ngừng. 

Quang  do  vô  tri  lại  muốn  giúp  lưu  thông  nên  bèn  dùng  lối  đánh  số 

để chỉ ra những chỗ sai ngoa do lưu truyền sao chép trong ấy và những 

162 “Chó rơm” (Sô Cẩu:  芻狗) vốn là con chó bện bằng rơm thường dùng để cúng 

tế cho người chết trong thời cổ. Sau khi cúng xong sẽ đốt hoặc vứt đi nên từ ngữ Sô 

Cẩu thường dùng để chỉ những vật vô ích. Ở đây, Tổ dùng từ ngữ này để sánh ví Văn 

Sao, sau khi đã hoàn thành vai trò dẫn nhập kẻ sơ cơ thâm nhập pháp môn Tịnh Độ 

thì chẳng cần đến Văn Sao nữa cũng không sao! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 182 of 393

chỗ chưa được giảng giải hết sức thông suốt, viết riêng vào một tờ giấy 

khác để mong ông ta sẽ lại sửa chữa. Cổ nhân soạn sách chẳng hiềm ba 

bốn lượt sửa đổi bản thảo. Biết ông Hoàng và các hạ là bạn tâm giao, sẽ 

trọn chẳng trách móc Quang phiền phức, vụn vặt, mà sẽ vui vẻ sửa chữa 

để mong sao trong hội Long Hoa thường được Di Lặc Thế Tôn đề cao là 

bậc đa văn trí huệ đệ nhất. 

Điều đáng tiếc là núi sông xa xôi cách trở chẳng thể gặp mặt trong 

khi  các  vị  biên  soạn  nhằm  trọn  hết  tình  bằng  hữu  thiết  tha  dùi  mài! 

Những điều tôi đã nêu ra chưa chắc đã đều đúng cả, nhưng ngu kiến của 

Quang chỉ được như thế mà thôi! Ví như kẻ thôn dã dâng rau cần, đứa 

bé dâng cát, chỉ trọn hết phận mình, há cứ ắt muốn người khác phải sử 

dụng ư? Tưởng nghĩ các hạ vô ngã, ông Hoàng cũng sẽ vô ngã, chỉ muốn 

thành tựu thiện căn cho người lẫn mình, sẽ chẳng đến nỗi chê Quang lắm 

chuyện!  Nếu  ông  Hoàng  chịu  sửa  đổi  thành  bản  khác  thì  may  mắn  chi 

hơn! Nếu như không chịu, tôi sẽ đem nguyên cảo gởi lại, bảo Ngọc Tiên 

khắc in thì cũng được! 

Trong  quyển  bảy  của  bộ  [Phật  Học]  Đại  Từ  Điển,  trang  1029,  phía 

dưới từ ngữ  “ấn hoại thành văn” (ấn nát nhưng dấu khắc trên ấn đã hiện)

chú rằng:  “Đúc sáp thành ấn, in trên bùn đất”,  chưa đích xác! Ở đây là 

nói về kim nê163, dùng ấn [đúc hay khắc bằng] sáp áp vào kim nê đang 

nóng chảy. Do kim nê chưa nguội nên còn mềm mại có thể đóng ấn vào 

được.  Tuy  đã  bị  ấn  sáp  đóng  xuống  thành  vết,  nhưng  vì  sức  nóng  của 

kim nê nên ấn sáp bị chảy tan. Tuy ấn sáp bị chảy tan, nhưng mỗi một 

nét khắc trên mặt ấn sáp đã đều hiện rõ trên kim nê. Như vậy thì ấn bị 

hoại, nhưng nét khắc trên mặt ấn đã hình thành, [hai chuyện này xảy ra] 

cùng một lúc. Nếu hiểu là [đem ấn sáp] in trên bùn đất thì làm sao ấn có 

thể  bị  hư  hoại  cho  được?  Điều  này  tuy  không  quan  trọng  khẩn  yếu, 

chẳng qua là giãi bày tấm lòng ngu thành của Quang mà thôi! 

33. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười lăm) 

Vừa  nhận  được  thư,  khôn  ngăn  hổ  thẹn,  sợ  hãi!  Ấn  Quang  là  hạng 

người nào mà dám nhận lấy lời khen ngợi ấy! Các hạ muốn cho kẻ sơ cơ 

163 Kim Nê (金泥): Hòa thủy ngân lẫn với bột vàng (hoặc kim loại), đem nung nóng 

thành chất bột sền sệt thì gọi là Kim Nê. Kim Nê thường dùng trong kỹ thuật đúc ấn 

hoặc niêm phong. Thuở trước, người ta làm khuôn bằng sáp rồi in vào chất bột kim 

nê để lấy dấu. Hiện ở Tây Tạng vẫn còn dùng phương cách tương tự để đúc những 

bức tượng nhỏ gọi là melting wax technique. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 183 of 393

dễ được nhập đạo bèn dùng phương tiện khéo léo, Quang thật sự khâm 

phục  ngưỡng  mộ  khôn  cùng.  Đối  với  chuyện  ông  đã  rộng  thí  pháp  tài, 

cảm phục đến cùng cực! Tuy thân Ấn Quang chẳng dư tiền, nhưng gần 

đây do khắc ván, ấn loát v.v… cũng chẳng ngại vì các hạ làm công đức. 

Hôm nay nhận được thư của Úy Như cho biết sẽ in Ấn Quang Văn Sao, 

lại bảo Thương Vụ Ấn Thư Quán sắp chữ để tái bản. Khoản tiền này [do 

các  hạ  biếu  tặng]  ắt  phải  cầm  sang  [cho  ông  ta].  Đợi  khi  sắp  chữ  thỏa 

đáng,  sẽ  dùng  khoản  tiền  ấy  để  thỉnh  sách  Văn  Sao  hủ  bại  của  Quang 

nhằm kết pháp duyên. Lại xin ông ta gởi mấy chục bộ theo đường bưu 

điện tới Phổ Đà để làm pháp thí rộng rãi cho các hạ. Lại nhờ các hạ dặn 

Thương Vụ Ấn Quán hãy giữ lại bản in để khi cần in lần thứ hai sẽ đỡ 

phải  tốn  công  sắp  chữ  lại.  Thêm  nữa,  xin  ông  dặn  họ  đừng  dùng  loại 

giấy có độ bóng, hãy dùng đúng loại giấy mà ông Từ Úy Như đã dùng 

để in [trong những lần trước]. Ngày Hai Mươi Bốn, Úy Như đã lên Bắc 

Kinh, xin các hạ hãy để tâm dặn dò. 

Hơn  nữa,  trong  sách  Quán  Âm  Linh  Cảm  Lục,  nơi  mặt  trước  của 

trang  hai  mươi  hai  trong  chương  thứ  năm,  đoạn  chép  về  Lương  Cung 

Thần164,  Quán  Âm  nói  với  Phạm  Vương  về  mười  thứ  tướng  mạo  danh 

nghĩa của chú tâm, thứ nhất là  “đại từ bi tâm thị” (tâm đại từ bi là tướng 

mạo  danh  nghĩa  của  chú  Đại  Bi),  cho  đến  thứ  mười  là   “vô  thượng  Bồ 

 Đề tâm thị” . Năm trước, trong sách Phật Học Chỉ Nam, ông đã từng sử 

dụng  cú  pháp  như  thế  này:  Đem  chữ  Thị  đặt  trên  đầu  mỗi  câu,  Quang 

đã từng nói cặn kẽ. Nay lại sử dụng cú pháp như thế, biết các hạ bận bịu 

nhiều  việc  trọn  chưa  thể  kiểm  nghiệm  từng  điều.  Chuyện  này  tuy  nhỏ 

nhặt, nhưng để cho bậc thông gia trông thấy ắt sẽ chê cười, còn kẻ chẳng 

phải là bậc thông gia trông thấy sẽ bắt chước! Cố nhiên Quang lòng dạ 

thẳng  băng,  ăn  nói  thẳng  tuột,  thường  muốn  làm  hòn  đá  mài  nơi  ngọn 

164 Lương Cung Thần (1814-?), quê ở Phước Châu, tỉnh Phước Kiến, là một văn học 

gia  nổi  tiếng  về  tài  làm  câu  đối  dưới  đời  Thanh.  Cung  Thần  là  con  trai  thứ  ba  của 

đại văn học gia Lương Chương Cự. Những trước tác nổi tiếng nhất của Lương Cung 

Thần là Bắc Đông Đường Bút Ký, Doanh Liễn Tứ Thoại, Xảo Đối Tục Lục…

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 184 of 393

núi khác nhằm giồi mài cho viên ngọc xứ Kinh165, cho nên lại thưa rằng: 

Với từ ngữ A Già La trong hàng thứ mười hai, chữ La (羅) chính là chữ 

Đà (陀) bị viết sai, [A Già La] tức là thuốc A Già Đà vậy. Có người bạn 

tặng  cho  Quang  bức  tranh  vẽ  chùa  Vạn  Niên  núi  Thiên  Thai,  nay  xin 

tặng lại để ông có cái ngao du tinh thần. 

34. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười sáu) 

Vừa nhận được thư, biết các hạ có chí mong lợi người nhưng lại thận 

trọng nơi sự, sợ rằng có chỗ không thích đáng sẽ gây trở ngại cho pháp 

đạo,  đáng  gọi  là  “chân  tâm  hộ  pháp,  chân  tâm  lợi  người”.  Lại  do  thấy 

Quang  nghèo  nàn  tiền  bạc,  liền  đặc  biệt  gởi  cho  mười  tấm  bưu  phiếu, 

cảm ơn lắm. Đời Mạt ít có tri thức thật sự, thường có những gã tục Tăng 

vô tri dạy người khác niệm Phật, bảo: “Cứ niệm Phật một tiếng thì sẽ có 

một  đồng  trong  cõi  Âm!”  Nhưng  kẻ  ngu  thấy  biết  nhỏ  nhoi,  nói:  “Mỗi 

ngày  niệm  Phật  mấy  vạn  tiếng  liền  có  mấy  vạn  đồng!  Buôn  bán  trong 

thế gian nhọc nhằn, gian nan, trọn chẳng có được chuyện lợi ích lớn lao 

như thế ấy”, liền phát tâm niệm Phật coi như phương kế tích tụ tiền tài, 

trọn chẳng biết tới nguyên do niệm Phật! Do kẻ ấy tâm tâm niệm niệm 

dùng  lòng  chí  thành  để  mưu  tính  tích  tụ  tiền  bạc  nên  sẽ  tùy  tâm  tùy 

nghiệp mà hiện thành tiền. 

Chuyện của Trương Bân đích xác chẳng phải là ngụy tạo! Điều đáng 

tiếc là ông ta chưa gặp được bậc tri thức sáng mắt dạy cho biết nguyên 

do  niệm  Phật.  Nếu  biết  được  nguyên  do,  dùng  cái  tâm  khẩn  thiết  ấy 

để  phát  nguyện  tự  lợi  lợi  người,  chắc  ông  Bân  sẽ  cao  đăng  chín  phẩm, 

chứng quả Vô Sanh! Há còn lo tích trữ mấy kho kim tiền để đợi sau này 

sử dụng trong cõi Âm nữa ư? Còn như vua cõi Âm bảo:   “Phàm ai thọ 

 Bát Quan Trai Giới chí tâm niệm Phật một tiếng thì cũng đúc được một 

 đồng tiền bằng bạc”  cho thấy người đời dùng niệm Phật để tích trữ tiền 

165 Nguyên văn “Kinh bích”, chỉ viên ngọc của Biện Hòa (Kinh là tên gọi khác của 

đất Sở, tức Hồ Nam). Biện Hòa tìm được một khối đá có ngọc dâng lên vua Sở, thợ 

ngọc lười, chỉ chặt một góc rồi bảo là đá thường. Vua tức giận chặt một chân Biện 

Hòa. Một thời gian sau, vì tiếc ngọc quý không ai dùng đến, Biện Hòa lại đem khối 

đá ấy dâng lên vua, thợ ngọc lại phạt một góc khác, bảo chỉ là đá. Vua tức giận, ra 

lệnh  chặt  nốt  chân  còn  lại  của  Biện  Hòa.  Biện  Hòa  ôm  phiến  đá  ngồi  khóc  ngoài 

đồng.  Có  viên  quan  thương  tình  tâu  lên  vua.  Vua  sai  xem  xét  cẩn  thận,  quả  nhiên 

bên  trong  có  viên  ngọc  quý  giá  vô  cùng.  Về  sau,  Tần  Thủy  Hoàng  cướp  lấy  viên 

ngọc này để làm ấn truyền quốc. Chữ Kinh Bích về sau thường dùng như một từ ngữ 

phiếm chỉ các loại ngọc quý. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 185 of 393

[nhằm sử dụng sau khi chết] nhiều lắm! Họ chẳng biết tới công đức niệm 

Phật, chỉ mong có tiền để dùng sau khi chết, giống như đem Như Ý bảo 

châu đổi lấy một tấm áo, một bữa ăn! Há chẳng đáng tiếc ư? 

Tuy  nhiên,  do  vị  Thượng  Thư  khẩn  cầu  người  thợ  bện  dép  cỏ  Bồ 

nên liền được sống lại để chuộc tội166. Tri kiến phàm phu trong thế gian 

chẳng  thể  suy  lường  công  đức  của  sự  phát  khởi  tâm  đại  Bồ  Đề  niệm 

Phật! Vì thế, ngài Tỉnh Am nói:  “Tạm trì thánh hiệu còn hơn bố thí suốt 

 một trăm năm, vừa phát đại tâm sẽ vượt trỗi tu hành suốt kiếp”.  Hai câu 

này đều dựa theo những điều kinh luận đã nói mà nêu rõ, chứ không phải 

là bịa đặt. Phàm sao lục những sự thật ấy, hãy nên nói rõ chánh lý Phật 

pháp ở đằng sau mỗi chuyện và chỉ rõ: Phàm phu thấy biết nhỏ hoi, chỉ 

biết  niệm  Phật  để  tích  cóp  tiền  thì  tiền  ấy  sẽ  theo  cái  tâm  mà  cảm  vời, 

theo  cái  nghiệp  mà  hiện  ra,  cho  nên  thật  sự  có  mấy  kho  tiền  vàng  trữ 

trong chốn âm phủ! 

166 Theo Hiện Báo Tùy Lục (quyển 1) của pháp sư Giới Hiển, ở Ninh Ba có một kẻ 

thường dân sống nhờ trong nhà kho của một vị Thượng Thư họ Thôi, bện hài bằng 

cỏ Bồ để bán kiếm sống. Ông ta thích tu hành, ăn chay trường, niệm Phật. Mỗi khi 

niệm Phật cứ niệm xong một xâu chuỗi lại lấy một cọng cỏ Bồ bỏ vào giỏ tre để nhớ 

số. Đến hôm Ba Mươi tháng Chạp mỗi năm sẽ đem đốt số cỏ ấy nơi Địa Tạng Điện. 

Làm  như  vậy  được  mấy  năm,  chợt  Thôi  Thượng  Thư  bị  nhọt  mọc  trên  lưng,  chết 

xuống âm phủ. Diêm Vương trừng mắt, tra hỏi sự thiện - ác lúc còn sống. Ông Thôi 

thưa: “Nếu ngài cho con được sống lại, con sẽ một mực tu phước nghiệp chuộc tội 

được chăng?” Diêm Vương nói: “Tiền của nhà ngươi đã tích trữ đều là do tạo nghiệp 

mà có, không dùng được ở nơi này. Gã thường dân Trương Bân ở đậu nhà ngươi có 

trữ tiền vàng cả mấy kho ở đây. Hãy đem tiền thật đổi lấy một vạn tiền cõi Âm thì sẽ 

tiêu được tội!” Họ Thôi đáp: “Chỉ cần con về lại dương gian thì sẽ làm chuyện ấy dễ 

dàng. Nhưng Trương Bân nghèo kiết xác, sao lại được như thế?” Diêm Vương nói: 

“Phàm người giữ trai giới chí tâm niệm Phật một tiếng, dẫu cho tán tâm niệm Phật 

một  tiếng  cũng  để  dành  được  một  đồng  bằng  bạc.  Trương  Bân  chí  tâm  niệm  Phật, 

dùng cỏ Bồ để ghi số, đã tích được mấy kho tiền rồi”. Ông Thôi sống lại, gọi Trương 

Bân bảo: “Ông tích trữ được mấy kho tiền ở Âm Phủ, có thể đổi cho ta một vạn được 

chăng”. Ông Trương sững sờ, câm lặng! Họ Thôi bảo: “Ông dùng cỏ Bồ để nhớ số 

câu niệm Phật, đem thiêu trong lò đốt giấy tiền ở miếu Địa Tạng, chính là khoản tiền 

ấy đấy”. Trương đáp: “Nếu thật sự như vậy, nếu quả thật hữu dụng, xin tùy ý Ngài”. 

Ông  Thôi  bèn  sai  viết  bằng  khoán,  đem  một  vạn  bạc  thật  để  đổi  lấy  tiền  cõi  Âm, 

thỉnh họ Trương đốt bằng khoán tâu với Âm Phủ, quả nhiên lành bệnh. Trương Bân 

nói: “Tôi tuổi đã già rồi, chẳng dùng tiền để làm gì”, bèn đem số bạc ấy dựng một 

cây  cầu  lớn,  tốn  đến  mấy  vạn  bạc,  lại  dựng  một  cái  am  cho  người  khác  tu  tập.  Do 

ông Đinh Phước Bảo dẫn câu chuyện này nên tổ Ấn Quang khuyên ông Đinh hãy ghi 

thêm lời chú thích hoặc giảng giải cặn kẽ kẻo người đọc chỉ lo niệm Phật hòng trữ 

tiền trong cõi Âm, không cầu được vãng sanh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 186 of 393

Phàm là người niệm Phật, ắt phải phát đại Bồ Đề tâm phổ độ chúng 

sanh  thì  trong  hiện  tại  các  duyên  sẽ  thuận  thảo,  thích  đáng,  lúc  lâm 

chung chánh niệm vãng sanh. Từ đấy, thoát khỏi hàng phàm phu, dự vào 

hội thánh hiền, nương theo Phật từ lực và nguyện luân của chính mình 

trở vào Sa Bà hiện khắp các sắc thân độ thoát chúng sanh. Há nào phải 

khư khư như viên Thượng Thư chỉ mong được nhờ ân hòng diệt tội ư? 

[Dẫn giải] như thế sẽ khiến cho người đọc đoạn trừ được những tri kiến 

kém hèn, mở mang, khơi gợi tín tâm chân thật. 

Nếu chỉ sao lục nguyên văn, trọn chẳng bình luận thì kẻ ngu sẽ tưởng 

niệm Phật chính là một pháp để tích trữ tiền bạc trong cõi Âm! Từ đấy 

một người xướng, trăm kẻ họa, chỉ mong làm quỷ có tiền, đánh mất chỗ 

nương  dựa  để  tạo  lập  công  phu  vãng  sanh  Tây  Phương!  Người  trí  thấy 

vậy sẽ chê kẻ biên soạn trọn chẳng có chánh nhãn. Nếu bình luận nguyên 

do  thì  đôi  điều  đều  đạt  được!  Nếu  không,  cả  hai  điều  đều  mất.  Những 

sách vở trong thế gian đều có những chỗ giúp nêu tỏ Phật pháp, nhưng 

do người soạn chưa mở được chánh nhãn nên thường đến nỗi [dẫn đến 

hiệu quả] trái nghịch. Như Kỷ Văn Đạt, Viên Tử Tài cực lực muốn làm 

cho người khác tin sâu nhân quả, nhưng chưa hiểu rõ tự tâm, nên thường 

viết những câu tự mâu thuẫn, hoặc hiểu lầm tin tức, ngỡ ma cảnh là Phật 

cảnh, huống là những kẻ khác ư? 

35. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười bảy) 

Vừa nhận được thư và Đại Sĩ Tập, khôn ngăn mừng rỡ. Bài văn Đại 

Sĩ Bi đã được ông Hoàng [Hàm Chi] chú giải thì ân trạch của [Phó] Đại 

Sĩ sẽ thấm nhuần khắp mọi quần manh. Tôi gởi thư ngay cho Ngọc Tiên, 

nói rõ nguyên do và gởi kèm theo thư của các hạ. Chú giải đã xong, nếu 

cho khắc ván chẳng cần phải nói đến nữa! Nếu không khắc thì sao ông 

ta lại miệt mài muốn xin các hạ chú giải. Nhưng sau khi chú giải đã soạn 

xong, sẽ đem nguyên cảo từ chỗ Quang gởi đi, đợi cho ông ta đọc xong 

thì  mới  quyết  định  khắc  ván  hoặc  đúc  bản  kẽm!  Lời  hỏi  của  ông  Vạn 

nên ghi vào phía sau. 

Tác phẩm lớn lao của ông là [Phật Học] Đại Từ Điển chữ quá nhỏ, 

mắt Quang chẳng thể đọc được! Ngẫu nhiên đọc một hai đoạn, tựa hồ có 

chỗ cần phải thương lượng, châm chước, nên cũng viết vào sau thư này. 

Những điều ông giảng giải về từ ngữ   “được Phật tiếp dẫn”  không sai, 

nhưng  Thiên  Thân  Luận  chính  là  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Luận,  cũng  còn 

gọi là Vãng Sanh Luận. Trong Đại Tạng Mục Lục gọi là Vô Lượng Thọ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 187 of 393

Kinh Ưu Ba Đề Xá. Ưu Ba Đề Xá167 chính là từ ngữ tiếng Phạn để chỉ 

Luận vậy. 

Trong  từ  ngữ   “cách  ấm  chi  mê”   thì  Ấm  có  nghĩa  là  sắc  thân,  tức 

Ngũ Ấm. Do điều này, bậc Bồ Tát chưa đoạn sạch Kiến Tư Hoặc trong 

tam  giới  hễ  thọ  sanh  thì  vẫn  còn  có  cái  làm  cho  họ  bị  mê  hoặc,  vì  thế 

gọi là  “cách ấm chi mê” . Rất nhiều vị đại căn khí lúc thoạt đầu cũng mê 

muội  trái  nghịch  giống  như  phàm  phu,  nếu  gặp  được  duyên  hoặc  vừa 

nghe khai thị liền ngộ ngay lập tức, thật giống như người thuộc hai cuộc 

đời khác nhau, đấy đều là do đời trước đã gieo thiện căn sâu xa nhưng 

chưa đoạn được Phiền Hoặc, hễ vừa chuyển sang đời sống khác liền trở 

thành mê trái. [Kinh luận thường] gọi lúc chưa chết là Hiện Ấm, gọi lúc 

chết rồi nhưng chưa thọ sanh là Trung Ấm, thọ sanh rồi thì gọi là Hậu 

Ấm. Hậu Ấm là ước theo lúc chưa chết mà nói, chứ nếu ước theo lúc đã 

thọ sanh để nói thì phải gọi là Hiện Ấm. Thuyết  “cách ấm”  chỉ cho điều 

này! 

Gạt bỏ Tây Phương Di Đà, coi đó là chấp lấy pháp ở ngoài tâm; đấy 

chính  là  căn  bệnh  chung  của  những  kẻ  tham  Thiền  nhưng  không  hiểu 

được  ý,  chỉ  chấp  có  tâm,  chẳng  biết  có  Tịnh  Độ,  cũng  như  [chẳng  biết 

có]  vị  giáo  chủ  cõi  Tịnh  Độ.  Ý  họ  cho  rằng:  “Hết  thảy  duy  tâm  mà  Di 

Đà  ở  Tây  Phương  tức  là  chấp  lấy  pháp  ở  ngoài  tâm”,  chẳng  biết:  Do 

hết  thảy  duy  tâm  nên  Sa  Bà  chỉ  là  do  sự  nhơ  uế  trong  tâm  cảm  thành, 

Cực Lạc cũng chỉ do sự khiết tịnh trong tâm cảm thành! A Di Đà Phật ở 

Tây Phương chính là đức Phật thiên chân nơi tự tánh của chúng ta, đức 

Phật thiên chân trong tự tánh của chúng ta chính là A Di Đà Phật trong 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Chẳng  thấu  hiểu  nghĩa  lý  “duy  tâm”, 

lầm lạc sanh ý niệm lấy - bỏ, lỗi ấy kể sao cho xiết? Ngoài tâm không 

cảnh, ngoài cảnh không tâm, do tâm tịnh thì cõi Phật tịnh, do tâm uế thì 

cõi Phật uế. Cảnh thiện hay ác là do tâm thiện hay ác cảm thành. Trọn 

chẳng có chuyện thiện tâm, tịnh tâm lại cảm ác cảnh, uế cảnh, hoặc ác 

tâm uế tâm lại cảm được thiện cảnh, tịnh cảnh! Do bởi lẽ ấy cho nên nói: 

 “Ngoài tâm không cảnh, ngoài cảnh không tâm”. 

36. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười tám) 

167 Ưu Ba Đề Xá (Upadeśa) là một thể tài trong kinh điển, còn được phiên âm là Ô 

Ba Đệ Thước, dịch nghĩa là “chỉ thị, hiển thị, tuyên thuyết, luận nghị” hoặc “chú giải 

chương cú kinh”, đều hàm nghĩa: Đây là những trước tác của các đệ tử Phật hoặc các 

luận sư đời sau nhằm chú giải, diễn giảng những lời Phật đã nói. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 188 of 393

Nhận được thư, biết sách Phật Học Toát Yếu đã được sửa chữa, ấn 

hành, rộng kết pháp duyên, khôn ngăn mừng rỡ, vui thích. Ông gởi tới 

hai  mươi  cuốn,  tôi  chưa  hề  nhận  được.  Thoạt  đầu  sợ  là  được  gởi  riêng 

trong một bưu kiện khác, nên chắc sẽ chậm trễ một hai ngày. Vì thế, tính 

khi nào nhận được sách mới dâng thư phúc đáp. Đến nay vẫn chưa nhận 

được, sợ bưu cục đã để lạc mất rồi! Nhưng thiện thư ấy hễ có ai xem thì 

cũng được rồi, cũng chẳng cần phải áy náy vì Quang không được xem! 

Nhưng gởi nhiều đồ vật qua bưu cục mà vẫn bị như thế, chẳng biết họ đã 

bao lần làm hư chuyện lớn của người khác? Xin hãy nói rõ với bưu cục 

để họ lưu tâm. 

Đối  với  những  bộ  Nhị  Thập  Sử  Cảm  Ứng  Lục  đã  được  khắc  bản, 

các  hạ  có  được  sáu  bảy  loại  thì  những  chuyện  lạ  lùng  hiếm  nghe  được 

ghi chép trong các bộ sử sẽ chẳng bị thiếu sót. Nếu các hạ chịu chọn lọc 

hết ra để lưu truyền trong vũ trụ sẽ khiến cho những kẻ thiên chấp đoạn 

kiến  và  những  kẻ  chỉ  tin  vào  sử  sách  chẳng  tin  vào  nhân  quả  báo  ứng 

được  nói  tới  trong  các  sách  vở  khác  đều  được  lợi  ích.  Ấy  là  công  đức 

chẳng thể nghĩ bàn, chẳng những có ích cho Phật pháp mà quả thật còn 

là khuôn mẫu lớn lao cho việc tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ vậy! 

Nguyện  sau  khi  đã  soạn  thành  sách  rồi  sẽ  đặc  biệt  ban  cho  Quang  một 

bộ nhằm thỏa tấm lòng ngu muội thì tôi cũng chẳng ngại phiền phức, sẽ 

hướng đến khắp mọi người hữu duyên để tuyên nói! 

37. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười chín) 

Vừa  nhận  được  Quán  Âm  Linh  Cảm  Lục  và  Phật  Học  Sơ  Giai  do 

ông  gởi  tới,  khôn  ngăn  cảm  phục.  Năm  Mậu  Ngọ  (1918),  Quang  nhận 

lời  thỉnh  của  ông  Trần  Tích  Châu  tu  chỉnh  [Phổ  Đà]  Sơn  Chí,  Quang 

tính  sưu  tầm  khắp  mọi  sự  tích  linh  cảm  của  ngài  Quán  Âm  trong  Đại 

Tạng để đưa vào trong Sơn Chí, nhằm nêu rõ thật nghĩa nơi Bổn và Tích 

của vị chủ nhân núi này. Hiềm rằng mắt vẫn lòa như cũ, không cách nào 

viết lách được, nay thấy bản biên tập của các hạ, khôn ngăn mừng cho 

chúng  sanh  không  nơi  nương  tựa  trong  cõi  Sa  Bà  đã  có  được  nơi  che 

chở. Tôi sẽ cất giữ [cuốn sách này] trong phòng chứa kinh. Nếu vạn nhất 

được toại nguyện, mắt được sáng lại, sẽ thực hiện ý nguyện sửa chữa, tu 

chỉnh  Sơn  Chí  lần  nữa,  ắt  sẽ  chọn  lọc  sử  dụng  tài  liệu  trong  cuốn  sách 

này nhằm đáp tạ ân lớn lao của Đại Sĩ, hòng an ủi nỗi khổ tâm của các 

hạ, mà phẩm sen của lệnh nghiêm, lệnh từ cũng sẽ được chuyển cao lên 

hơn nữa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 189 of 393

Cuốn Phật Học Sơ Giai tôi sẽ đem tặng cho người có tín tâm để rộng 

kết pháp thí cho các hạ. Bát Đại Nhân Giác Kinh do ông gởi khi trước 

tôi  đã  nhận  được  rồi.  Ông  sai  tôi  viết  lời  đề  từ  cho  cuốn  Phật  Học  Sơ 

Giai thì tôi văn từ thô lậu, quê mùa, chẳng thể nêu tỏ ý nghĩa của cuốn 

sách ấy được! Do vậy, chẳng qua là làm chuyện tắc trách mà thôi! 

38. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ hai mươi) 

Quang vốn là chủng tử địa ngục hủy báng Phật pháp, may mắn nhờ 

vào thiện căn đời trước, giữa chừng giác ngộ xuất gia tu trì Tịnh nghiệp 

để mong thoát khỏi cõi khổ não này mà thôi! Nào ngờ [Mã] Khế Tây cứ 

muốn  ép  tôi  vào  địa  ngục  A  Tỳ,  biến  tôi  vốn  là  chủng  tử  địa  ngục  rốt 

cuộc thành một vị Bồ Tát sống! Hay thì hay thật đấy! Nhưng Diêm La 

đại vương quyết chẳng chấp nhận đem phàm lạm thánh, ắt sẽ phải mời 

tôi là một vị Bồ Tát giả tới hiển hiện thần thông trong vạc sôi, lò than, 

rừng gươm, núi đao v.v… nơi ấy! Sợ rằng sẽ phải đem đầu mặt giao nộp 

mà thôi! Chẳng những không thể sanh về Tây Phương mà còn sợ rằng sẽ 

phải  thường  ở  mãi  trong  địa  ngục  A  Tỳ  không  thể  thoát  ra!  Nếu  ông 

thương xót tôi, quyết sẽ đem truyện168 ấy đốt sạch hết đi khiến cho ông 

ta  chẳng  còn  làm  những  chuyện  bịa  đặt  sáo  rỗng  ấy  nữa  thì  may  mắn 

muôn phần, vạn phần vậy! 



39. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ hai mươi mốt) 

Nhận được thư và sách Tam Tạng Pháp Số169, khôn ngăn mừng vui, 

an ủi. Nhưng Quang cứ một mực muốn in phần Thư Căn170. Sau này hễ 

in  sách,  đều  cần  phải  in  chữ  nơi  phần  Thư  Căn  để  tiện  kiểm  tra  phòng 

ngừa sách bị mất trang. Cách ấy chính là cách tốt đẹp để bảo tồn sách vở 

vậy.  Cao  Tăng  Truyện  còn  phải  đợi  ba  năm  nữa  mới  khắc  ván  được, 

năm năm nữa mới in ra sách được! Sách ấy bị sai ngoa rất nhiều vì Dụ 

Muội Am nghề nghiệp bận bịu, cậy người khác biên soạn giùm; khi biên 

chép, trình bày đều không giảo duyệt tường tận. Ông ta lại đôi ba lần cậy 

Quang giảo chánh, nhưng Quang quả thật suốt ngày không có lúc rảnh 

168 Tức cuốn Ấn Quang Đại Sư Truyện do Mã Khế Tây soạn. 

169  Tức  cuốn  Thông  Kiểm  Bản  Tam  Tạng  Pháp  Số  do  Đinh  Phước  Bảo  soạn.  Ông 

Đinh  dựa  theo  Đại  Minh  Tam  Tạng  Pháp  Số  và  Giáo  Thừa  Pháp  Số  chọn  lọc  lấy 

những danh từ Phật học thông dụng nhất để giải thích. 

170 Tức phần in tên sách, số quyển, số chương, số trang trong mỗi trang sách. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 190 of 393

rỗi.  Hôm  nay  ông  ta  gởi  thư  đến  nói:  “Dù  phải  chậm  trễ  ba  năm  cũng 

không đáng lo ngại!” Nhưng các sách [ông ta] đã đọc phần nhiều đều là 

các  tỉnh  phủ  huyện  chí,  những  sách  được  liệt  kê  tuy  không  nhiều  lắm, 

nhưng những sai sót trong ấy cố nhiên chẳng ít. Ông đáng gọi là bậc đọc 

rộng  rãi  các  sách,  phàm  những  điều  nào  không  có  trong  các  truyện  về 

những bậc cổ đức lỗi lạc xin hãy đều sao ra, phán đoán thời đại của các 

vị  ấy  để  lúc  khắc  ra  sẽ  tùy  theo  từng  loại  mà  ghép  vào  phần  trước  hay 

phần sau [bộ sách này]. 

Hơn nữa, tập sách này không có lời bình luận, Quang tính thỉnh ông 

Hứa  Chỉ  Tịnh  viết  lời  bình  luận  [dưới  mỗi  truyện]  cho  giống  với  thể 

tài của ba tập trước. Hơn nữa, ba tập [cao tăng truyện các đời] Lương - 

Đường - Tống đều có thiếu sót. Nếu ông đọc các sách cổ thấy có vị cổ 

đức lỗi lạc nào mà trong Cao Tăng Truyện chưa có thì cũng nên sao ra 

để soạn thành phần Bổ Di171 in kèm sau sách. Ông Hứa Chỉ Tịnh bút lực 

vượt trỗi vạn người, văn chương lừng lẫy một thuở, hiện đang biên soạn 

bộ Quán Âm Cảm Ứng Tụng cho Quang. Phần chánh văn đã biên soạn 

xong, Quang bảo ông ta viết thêm lời chú, sẽ hoàn tất vào tháng Ba năm 

sau thì ân trạch của Đại Sĩ sẽ được thấm nhuần khắp hoàn vũ vậy! 

40. Thư trả lời cư sĩ Châu Quần Tranh 

Hòa Thượng Liễu Thanh đưa thư của ông cho tôi đọc, cảm kích sâu 

đậm tấm lòng chân thật vì pháp của cư sĩ. Ông yêu mến tôi tới tột bậc, 

nhưng chẳng biết cách yêu mến, nên chẳng thể không trình bày đại khái 

để  dứt  nghi  tình.  Bộ  Phật  Môn  Vựng  Tải  được  biên  soạn  nhằm  chấn 

hưng pháp đạo, chỉ dạy kẻ ngu mê, nếu [tác phẩm nào] lý không đạt tới 

mức uyên thâm, bút mực không siêu diệu như biển rộng trời cao, vàng 

rung,  ngọc  chạm,  khiến  cho  người  khác  vừa  đọc  sẽ  sanh  lòng  tỉnh  ngộ 

mạnh mẽ như trong đêm tối nghe tiếng chuông sẽ tỉnh ngay giấc mộng 

hư huyễn thì làm sao đáng đưa vào trong ấy! Ấn Quang là một ông Tăng 

tầm  thường,  trăm  sự  chẳng  làm  được  một,  mắt  lại  còn  bị  tật  đã  lâu, 

chẳng  thể  đọc  khắp  các  kinh  luận,  lại  trọn  chẳng  có  tánh  nghe,  nghe 

xong liền quên sạch, trọn chẳng nhớ được tí ti nào! Làm sao có thể dự 

vào trong hội tốt lành ấy cho được? Trong mấy chục năm qua, không có 

chuyện  gì  [cần  thiết]  thì  tôi  chẳng  gần  gũi  bút  mực.  Úy  Như  sưu  tập 

những bản văn hủ bại đem khắc ván là đã quá phận rồi, huống chi nay 

171 Bổ Di (補遺): Phần bổ sung nhằm bù đắp những chỗ thiếu sót trong phần sách 

chính. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 191 of 393

lại giao cho Thời Sự Tân Báo Quán ư? 

Tục  ngữ  có  câu:   “Không  gạo  không  sao  nấu  cơm  được!”   Không 

phải  là  Quang  chẳng  muốn  được  thể  diện,  nhưng  do  không  có  gạo  nên 

chẳng  thể  đem  đất,  đá,  trấu,  tấm  giả  làm  món  ăn  ngon  lành  khiến  cho 

người  khác  chê  cười!  Đối  với  dòng  họ  ngoài  đời,  năm  tháng  xuất  gia, 

những chỗ đã trụ, những chuyện đã làm, đấy chính là những dữ liệu về 

bậc đại thông gia có công đối với pháp đạo nên được người đời sau sao 

chép  để  nêu  gương  nhằm  phát  khởi  cái  tâm  kính  ngưỡng,  mong  mỏi, 

hâm mộ của người khác nên không thể nào chẳng làm như vậy. Còn như 

Quang là một ông Tăng tầm thường, ngoài chuyện ăn ngủ ra, trọn chẳng 

biết gì cả, trọn chẳng làm được gì! Sao đáng để noi theo khuôn sáo ấy? 

Dùng  khuôn  sáo  ấy  sẽ  trở  thành  khắc  phân  người  giả  làm  Chiên  Đàn, 

đẹp thì đẹp mặt thật đấy, nhưng chỉ thối tha, không thơm tho gì! Cũng 

giống như đem đất, gỗ giả làm vàng ngọc, choáng lộn thì choáng lộn thật 

đấy, nhưng chỉ có sắc chứ chẳng thể tỏa sáng được! Khi chưa xuất gia, 

Quang đã coi chuyện hư trương thanh thế là điều đáng thẹn, huống chi 

nay  đang  muốn  theo  gót  các  vị  thượng  thiện  nhân  ưu  du  trong  thế  giới 

An Dưỡng! Há chịu biến không thành có để lừa đời, dối mình ư? 

Một  câu  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật  chỉ  cần  niệm  cho  thuần  thục  thì 

thành  Phật  còn  có  thừa,  không  học  Mật  pháp  nào  phải  áy  náy  gì?  Mỗi 

ngày  niệm  Phật  ba  chục  vạn  câu  thì  ý  căn  lẫn  thiệt  căn  đều  nhạy  bén, 

nhưng  đừng  chỉ  hâm  mộ  niệm  cho  nhiều!  Hãy  nên  dốc  sức  nhiếp  trọn 

sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối  mà  thôi!  Hơn  nữa,  những  kẻ  tu  hành  phù 

phiếm,  hời  hợt  hiện  thời  phần  nhiều  đều  chẳng  tu  hành  chân  thật,  chỉ 

mong được hư danh. Quang từng thấy rất nhiều kẻ công khóa hằng ngày 

niệm  Phật  tới  mười  vạn  câu  Di  Đà,  nhưng  đều  là  phô  phang  thanh  thế 

sáo rỗng nhằm dối mình lừa người mà thôi! Hễ nhiễm phải thứ tập khí 

ấy thì sẽ chỉ nhọc nhằn chứ không có công hiệu gì đâu! Nhỏ thì sẽ biến 

không  thành  có,  lớn  thì  đem  phàm  lạm  thánh,  chẳng  những  không  có 

công lao gì mà tội lỗi cũng chẳng thể nói trọn hết được! 

Hiện nay, tăng nhân tuy nhiều, nhưng kẻ có thể hoằng pháp thật ít. 

Do thỉnh pháp sư chẳng dễ, cho nên đến nỗi như thế. Nhưng nghe kinh 

giống như tu trì Tịnh nghiệp, hễ nêu rõ nguyên do của tự lực và tha lực 

thì sẽ có lợi lớn lao. Nếu chỉ cầu thông đạt giáo nghĩa, chẳng chú trọng 

Tịnh Độ thì sợ rằng sẽ không có sức đoạn Hoặc chứng Chân. Muốn đới 

nghiệp  vãng  sanh  mà  lại  chẳng  sanh  tín  nguyện  thì  tuy  có  Phật  lực 

nhưng không có cách nào nương cậy, sẽ trở thành kẻ có nhân không quả, 

nghiệp  thức  mờ  mịt!  Cần  biết  rằng:  Những  giáo  pháp  được  nói  trong 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 192 of 393

suốt  một  đời  đức  Phật  đều  thuộc  về  pháp  môn  tự  lực,  chính  là  giáo  lý 

theo đường lối thông thường; còn Tịnh Độ chính là pháp môn đặc biệt, 

hoàn  toàn  cậy  vào  Phật  lực.  Nếu  có  thể  đoạn  Hoặc  chứng  Chân  ngay 

trong  đời  này  thì  chẳng  cậy  vào  Phật  lực  cũng  chẳng  mắc  lỗi  gì!  Chứ 

nếu  đã  không  thể  đoạn  Hoặc  chứng  Chân  ngay  trong  đời  này  mà  lại 

chẳng cậy vào Phật lực thì nếu không ngu ắt cũng là cuồng! Những bậc 

đại thông gia hiện thời thường là như thế đấy, buồn thay! 

Người  học  đạo  chuyện  gì  cũng  phải  noi  theo  thật  tình,  cuối  thư  há 

nên  dùng  chữ  “trăm  lạy”  sáo  rỗng?  Chắc  là  ông  nghĩ  khuôn  phép  sáo 

rỗng ấy là cung kính đấy chăng? Từ nay về sau đừng nên như thế nữa! 

Chỉ nói “đảnh lễ” là được rồi! 

Thư của Lâm Tâm Liên hỏi về Lý Trác Ngô. Người này cũng thuộc 

hạng  “tưởng  chừng  là  đúng  mà  thật  ra  là  sai!”  Xét  ra,  ông  ta  xuất  gia 

nhưng không thọ giới, liền tự nói pháp, tới khi người trong vùng chê là 

tà thuyết, ngông cuồng, trái nghịch, bèn đội mũ làm nhà Nho. Xét theo 

học  thức  của  Trác  Ngô,  làm  sao  có  thể  phô  bày,  đề  cao  tâm  pháp  của 

Thích  -  Nho  được?  Ông  ta  đột  ngột  hoàn  tục  tức  là  hành  vi  không  có 

đường  lối  nhất  định,  cứ  làm  bừa  theo  ý  mình.  Há  còn  đáng  gọi  là  bậc 

quân  tử  hiểu  lý,  thấu  hiểu  tận  cùng  tánh  hay  chăng?  Cuốn  Cư  Sĩ 

Truyện172 đặc biệt viết truyện về ông ta, quả thật là đề cao quá đáng! Sợ 

ông  Lâm  vẫn  chẳng  chấp  nhận  lời  Quang  là  đúng,  vì  thế  tôi  viết  kèm 

thêm vào thư gởi cho ông. 

Ông  muốn  xuất  gia  đã  lâu,  chẳng  biết  khẩn  thiết  như  thế  nào?  Nay 

thấy [cách xử sự khi] ông ở chùa Thái Bình thì cũng là phường hời hợt, 

hờ hững. Tức là ông muốn xuất gia chỉ nhằm cầu được thanh nhàn, tự tại 

mà thôi! Nếu thật sự muốn tu trì sẽ chẳng đến nỗi thong dong, lửng lơ 

như thế! 

Kinh Lăng Nghiêm có gì mà chẳng thể nghiên cứu được! Nhưng cần 

phải  lấy  Tịnh  Độ  làm  chủ  thì  hết  thảy  kinh  sẽ  xiển  dương  lợi  ích  của 

Tịnh Độ. Phần mở đầu kinh Lăng Nghiêm gạn hỏi cái tâm khó khăn như 

thế  thì  biết  chúng  sanh  đời  Mạt  nếu  cứ  muốn  nghiên  cứu  [kinh  điển 

172 Cư Sĩ Truyện (56 quyển) do Bành Thiệu Thăng (Bành Tế Thanh) soạn, chép về 

ngôn hạnh của hơn hai trăm vị cư sĩ ngoại hộ Phật pháp từ đời Hậu Hán cho đến niên 

hiệu Càn Long nhà Thanh được sưu tập từ các bộ sử truyện, văn tập của các vị danh 

sĩ cho đến những sách chuyên viết về Phật giáo như Hoằng Minh Tập, Quảng Hoằng 

Minh Tập, Phật Pháp Kim Thang Biên, Truyền Đăng Lục, Ngũ Đăng Hội Nguyên, 

Phật Tổ Thống Kỷ, Phật Tổ Thông Tải v.v… Sách được khởi đầu bằng các vị Mâu 

Dung, An Huyền, Trúc Thúc Lan v.v…. Hai vị cuối cùng là Châu An Sĩ và Tri Quy 

Tử. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 193 of 393

xuông] để giải quyết sự việc thì sẽ tự lầm, lầm người lớn lao! Huống chi 

trong phần Hai Mươi Lăm Pháp Viên Thông, kinh xếp pháp Viên Thông 

của ngài Thế Chí trước pháp Viên Thông của ngài Quán Âm, hàm ý lấy 

Tịnh Độ làm [pháp môn] chủ yếu cũng lớn lao thay! Đến phần giảng rõ 

về cảnh Ngũ Ấm Ma, [Phật dạy] kẻ phá được hai ấm Sắc và Thọ mà vẫn 

còn có chuyện bị ma dựa, đủ thấy sự khó khăn khi dùng tự lực để liễu 

sanh tử, sự dễ dàng khi dùng Phật lực để liễu sanh tử. Nghiên cứu được 

như thế thì sẽ có lợi ích lớn lao. 

Phàm  khi  nghiên  cứu,  ắt  phải  lắng  lòng,  dứt  bặt  suy  nghĩ,  ngưng 

thần đọc kỹ thì sẽ như vào trong đảo châu báu lớn, ắt sẽ có thu hoạch. 

Nếu  chỉ  mong  đọc  ào  ào  cho  nhanh,  hận  chẳng  vừa  đọc  là  xong  ngay, 

thì  chẳng  những  không  hiểu  được  nghĩa  lý  của  kinh  mà  lâu  ngày  chắc 

sẽ  bị  bệnh  đến  nỗi  tổn  khí,  thổ  huyết  v.v…  Người  khéo  được  lợi  ích, 

không gì chẳng tạo lợi ích; kẻ cam chịu tổn hại, không gì chẳng phải là 

tổn hại! Kinh Lăng Nghiêm quả là bản kinh mầu nhiệm để hoằng dương 

Tịnh Độ, nhưng kẻ chưa hiểu pháp môn Tịnh Độ thường do kinh Lăng 

Nghiêm mà ngược ngạo coi thường pháp môn Tịnh Độ. Đấy gọi là  “kẻ 

 nhân thấy là nhân, kẻ trí thấy là trí”,  do chính mình chưa có đủ chánh 

nhãn, cứ cậy vào ý kiến của chính mình để hiểu ý kinh mà ra! 

Lăng  Nghiêm  quán  nhiếp173  khá  rõ  ràng,  nhưng  giải  thích  kinh 

văn  dễ  dàng,  rõ  ràng  nhất  thì  không  gì  bằng  sách  [Lăng  Nghiêm]  Chỉ 

Chưởng; nhưng đa số những chỗ trọng yếu trong Chỉ Chưởng lại không 

theo sát kinh văn, đấy là do mỗi người khéo hiểu mà thôi! Thoạt đầu cần 

phải  nghiên  cứu  Tịnh  Tông  đến  chỗ  không  còn  bị  dao  động,  mê  hoặc 

thì mới có thể đọc rộng rãi các kinh luận. Nếu chưa hiểu rõ Tịnh Tông, 

hễ  đọc  rộng  rãi  các  kinh  luận  sẽ  khó  khỏi  bị  kinh  giáo  hoặc  lời  lẽ  của 

tri  thức  xoay  chuyển,  ngược  ngạo  gác  bỏ  Tịnh  Độ  ra  ngoài.  Người  đời 

nay hễ hiểu kinh giáo đôi chút bèn chú trọng nơi nghiên cứu, hễ hơi hiểu 

Thiền  ý  bèn  chú  trọng  nơi  tham  cứu.  Nguyên  nhân  nói  chung  là  do  họ 

không biết chính mình là nghiệp lực phàm phu chẳng thể tự chứng giải 

thoát được! Cái cực thâm diệu nằm ở chỗ cực bình thường! Ví như một 

câu  Phật  hiệu  vốn  cực  bình  thường,  nhưng  niệm  tới  cùng  tột  thì  trăm 

ngàn  pháp  môn,  vô  lượng  diệu  nghĩa  đều  có  thể  hiểu  được!  Lại  như 

gốc cây, vốn cực bình thường, nhưng sanh rễ, nẩy mộng, đâm cành, trổ 

173 Quán nhiếp: Nói tắt của “quán thông nhiếp thọ” (貫通摄受), tức gồm thâu, thâu 

nạp xuyên suốt, không để sót điều gì. Ý nói kinh Lăng Nghiêm dạy về lý tánh lẫn sự 

tu rất rõ ràng, chỉ vì người đọc do chấp trước quá nặng nên không thể hiểu viên dung 

ý Phật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 194 of 393

nhánh, nẩy lá, đơm hoa, kết quả, thật mầu nhiệm chẳng thể nghĩ bàn! Vì 

thế, kẻ biết nhìn vào, biết thực hiện cái bình thường thì chính mình mới 

thật sự có sở đắc. Nếu chỉ biết thâm diệu thì phần nhiều khó thể tận tụy 

thực hiện được, trở thành kẻ chỉ biết nói những lời lẽ thâm diệu mà thôi! 

Lệnh  hữu  bị  bệnh,  chỉ  nên  khuyên  ông  ta  trở  về  nhà  dưỡng  bệnh. 

Vàn muôn phần chớ nên để ông ta tới Phổ Đà; do ông ta quen thói kẻ cả, 

thức  ăn  phải  nấu  nướng  khéo  léo,  nhà  cửa  phải  lộng  lẫy,  người  hầu  hạ 

phải lanh lợi, hễ gặp một chuyện gì không vừa ý liền sanh phiền não! Ở 

Pháp Vũ chẳng có một điều nào hợp ý ông ta được đâu! Huống chi ông 

ta tự cao tự đại, trọn chẳng có tín tâm, tuy anh ông đã ghi tên xin quy y 

giùm  ông  ta,  thế  mà  khi  Quang  đến  Thượng  Hải,  ông  ta  trọn  chẳng  có 

một  lần  nào  đến  thăm  hỏi   (Quang  không  trách  ông  ta  bất  kính,  nhưng  do  vậy 

 biết ông ta tự đại cũng như thiếu hẳn tín tâm).  Làm sao tới núi dưỡng bệnh cho 

được? Nếu chẳng nói rõ những chuyện này, chắc ông ta sẽ nghe theo lời 

hai anh em ông khuyên, đường đột chẳng nghĩ thân phận, tánh tình của 

mình như thế nào, Pháp Vũ là nơi chốn như thế nào để rồi đến ngay, sẽ 

trở thành chướng ngại, không bao lâu sẽ phải bỏ đi, đâm ra bị tổn hại vô 

ích! Ngàn vạn phần đừng khuyên ông ta tới núi kẻo đến nỗi đôi bên đều 

bất an. 

Sư Hoằng Nhất chỉ muốn làm một gã tự giải thoát, muôn phần chẳng 

thể đảm nhiệm sự việc được! Do thầy ấy tâm hạnh tỉ mỉ, tinh tế, hễ phải 

đảm nhiệm công việc sẽ bị tổn thương, hễ bị tổn thương sẽ phải bỏ cuộc 

giữa chừng. Nếu tự mình dụng công thì sẽ được yên vui. 

Mua loài vật phóng sanh, nếu dựa theo lý rốt ráo “tự thương, thương 

người” để luận, [khi con vật bị chết trước lúc được phóng sanh] cố nhiên 

nên  đem  chôn,  chớ  nên  đổ  xuống  nước  khiến  xác  con  vật  đã  chết  trôi 

lềnh bềnh trong nước, rốt cuộc chẳng phải là kế sách tốt đẹp! Nếu bảo là 

vì nó đã chết, liền đem cho người khác ăn và thí cho người nghèo ăn thì 

cũng  không  phải  là  không  được.  Hãy  nên  bảo  người  ăn  niệm  Phật  cho 

con  vật  đã  chết  ấy  thật  nhiều  bởi  nó  là  con  vật  được  phóng  sanh;  nếu 

không,  ăn  vào  sẽ  bị  mắc  tội.  Nếu  có  thể  niệm  Phật  cho  nó  thì  đôi  bên 

đều được lợi ích. Dùng điều này để khuyên bảo thì cũng có thể dẫn dụ 

người ăn kia gieo được chút thiện căn. Dẫu chưa thể thả được sanh vật 

thì  đối  với  những  thức  ăn  do  chính  mình  sắm  sửa,  hãy  nên  niệm  Phật 

cho nó thì đôi bên cũng đều được lợi ích. Ông chấp chặt hẹp hòi như thế, 

cho rằng đã nói quy y niệm Phật thì không được ăn, tức là dạy kẻ ăn thịt 

nhất loạt chẳng niệm Phật! Những kẻ ăn thịt ấy chỉ biết thịt là thứ có vị 

ngon, chẳng biết sau này khi chính mình cũng sẽ là thức ăn có vị ngon 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 195 of 393

để cho người khác giết ăn thì trong tâm họ mới cảm thấy khó chịu. Kẻ 

ấy đã chẳng hiểu sự việc như thế thì đành để mặc cho kẻ ấy sau này đợi 

người khác giết ăn là được rồi; cần gì phải phí sạch tâm tư khuyên nhủ 

hắn!  Hắn  đã  mong  cầu  được  người  khác  ăn  hắn,  ông  khuyên  hắn  đừng 

muốn tìm cầu sự khổ ấy, đâm ra trong tâm hắn lại chẳng yên vui! Cứ để 

mặc hắn đi, để cho hắn đem thân làm món ăn cho người khác; đến lúc 

ấy,  dẫu  tâm  can  đau  xé  cũng  vô  ích.  Khi  ấy  hắn  sẽ  tự  hiểu  sự  sai  lầm 

trong lúc này và lời ta đã nói với hắn chẳng phải là dọa dẫm thì cũng đã 

muộn rồi! 

Thuốc là vật dùng để trị bệnh, hễ bị bệnh do nghiệp gây ra thì thuốc 

men chẳng làm gì được cả! Huống hồ sắp chết thì thuốc có thể hồi sanh 

được hay chăng? Dẫu không phải là do nghiệp gây ra mà chí tâm niệm 

Phật  thì  cũng  sẽ  tự  chẳng  sanh  bệnh.  Mắc  bệnh  thì  uống  thuốc  cũng 

được! Nếu chuyên trông cậy vào thuốc thì nhà phú quý, nhà thầy thuốc 

sẽ không có ai bệnh tật, đều trường thọ cả rồi! 

Những  kẻ  ăn  thịt  kia  do  tâm  tham  sai  khiến,  muốn  bảo  họ  đừng  ăn 

thì phải từ nhân quả báo ứng và nỗi đau khổ, oán kết phát sanh vì bị giết 

hại mà nói thì mới dễ lay động lòng người được! Nếu chỉ biện minh là 

tịnh hay bất tịnh thì đấy chỉ là sự việc nơi cành nhánh. Hơn nữa, người 

ta đã muốn ăn thì đâu cần bận tâm thịt là thứ bất tịnh! Trước kia, có một 

vị đại cư sĩ hoằng pháp mấy chục năm, nhưng hằng ngày vẫn ăn thịt  (tên 

 của vị này Quang chẳng nói, ông cứ suy ra là biết liền), huống chi những kẻ hời 

hợt, hờ hững ư? Nếu ông thật sự muốn làm lợi người khác, hãy nên lưu 

truyền những lời răn dạy cực thống thiết của cổ nhân. Còn như trong bài 

văn ông đã soạn, ông nêu ý nghĩa “một người phóng sanh thì mười nhà 

được hưởng lợi ích” và thuyết “những thứ ấy chẳng phải là tam tịnh174 

nhục” thì đấy chính là những nghĩa lý chi ly, vụn vặt, phiền phức của các 

vị  giảng  sư.  [Nghe  nói  về  những  nghĩa  ấy],  kẻ  có  tín  tâm  thì  còn  sanh 

được thiện tâm, chứ kẻ không có lòng tin chắc sẽ phỉ báng. 

Tôi đã nhận được bài văn Mười Thứ Lợi Ích, đem tặng hết rồi. Suy 

nghĩ  cặn  kẽ  thì  thấy  những  điều  được  nói  trong  bài  văn  ấy  sẽ  có  thể 

khiến cho những gã đứng ngoài cửa dấy lên lời dị nghị, hễ tặng hết bài 

văn ấy xong hãy đừng in nữa thì hơn. Tôi chẳng bảo những lời ông nói 

không  đúng,  chỉ  là  chưa  nói  được  cương  lãnh  trọng  yếu.  Cương  lãnh 

trọng  yếu  là  ở  chỗ  nào?  Chính  là  ở  chỗ  [sát  sanh]  sẽ  kết  oán  thù  triền 

174 Theo Thập Tụng Luật, quyển 37, có ba thứ thịt cho phép người có bệnh được ăn, 

gọi là “tịnh nhục”: Chẳng chính mắt thấy giết, chẳng nghe tiếng giết, chẳng vì ta mà 

giết. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 196 of 393

miên, đời đời kiếp kiếp tàn sát lẫn nhau. Ông chỉ nên chí tâm niệm Phật 

để làm phương kế siêu thoát cho những kẻ giết chóc và những con vật bị 

giết chóc thì sẽ có lợi ích lớn lao. Nếu khăng khăng đem bài văn ấy đăng 

trong các tờ báo Phật giáo thì rốt cuộc có được mấy ai xem? 

Vợ và em gái ông nhất định muốn dùng thịt để đãi khách, hai người 

ấy chết đi chắc chắn phải biến thành lợn, dê, gà, vịt, tôm, cá. Nếu chẳng 

biến thành những thứ bị người khác giết để ăn thì trời đất cũng sẽ đổi vị 

trí, mặt trời, mặt trăng sẽ xoay sang phương Đông. Vì sao vậy? Do nhân 

như vậy nên phải cảm quả như vậy. Xin hãy đem lời này của Quang đưa 

cho họ xem, chắc còn có thể cứu được! Nếu không, chắc họ sẽ thường 

biến  thành  món  ăn  ngon  nhất  cho  người  ta  đãi  khách,  chẳng  biết  họ  sẽ 

vừa lòng thỏa ý hay đau khổ mong mỏi được cứu nhưng vạn phần chẳng 

có cơ duyên được cứu? 

Trong cõi đời, những người ăn chay phần nhiều khỏe mạnh, những 

ai ăn thịt thường lắm bệnh tật. Do ăn thịt trược ác nên dễ sanh dục tâm, 

ăn chay thanh tịnh nên dục tâm nhẹ ít. Kẻ ngu chẳng hiểu lý, tưởng ăn 

thịt để bổ dưỡng con người, đấy là muốn cho cả mình lẫn người sẽ đều 

biến thành súc sanh trong đời kế tiếp và đời sau, chẳng đáng buồn ư? 

Ông  nay  muốn  cầu  được  vãng  sanh  Tây  Phương  ngay  lập  tức,  ý 

niệm ấy cũng tốt, nhưng chỉ nên thuận theo nhân duyên của chính mình. 

Nếu đặc biệt khởi lên cái tâm quyết liệt, cứ mong được vãng sanh ngay 

thì sẽ trở thành cái gốc để bị ma dựa đấy! Cái họa mai sau làm sao tưởng 

tượng  được!  Sách  Trung  Dung  có  câu:   “Quân  tử  tố  kỳ  vị  nhi  hành.  Tố 

 hoạn  nạn  hành  hồ  hoạn  nạn”   (Quân  tử  hành  xử  theo  đúng  địa  vị;  gặp 

cảnh  hoạn  nạn  bèn  cư  xử  theo  đúng  cảnh  hoạn  nạn).  Cách  cư  xử  theo 

đúng cảnh hoạn nạn ấy nay ông hãy nên bắt chước làm theo. Gặp cảnh 

tật  bệnh,  phiền  não  bèn  cư  xử  theo  đúng  cảnh  tật  bệnh,  phiền  não,  coi 

chính mình là kẻ thường bị bệnh tật thì không có cái tâm bộp chộp mong 

gấp được lành, cứ nhất tâm niệm Phật thì mới chóng lành. Thấy quyến 

thuộc đáng giận hay đáng yêu liền nghĩ những người ấy chính là hòn đá 

thử vàng để ta trui luyện công phu nên đặc biệt đối với kẻ đáng giận sẽ 

chẳng sanh lòng giận, đối với kẻ đáng yêu sẽ chẳng sanh lòng yêu. Đấy 

gọi là  “chuyển phiền não thành Bồ Đề, chuyển bệnh khổ thành an lạc”.  

Nhất tâm niệm Phật cầu mau được vãng sanh. Nếu như chẳng thể vãng 

sanh  được  ngay,  chớ  nên  khởi  lên  tâm  niệm  bộp  chộp,  mong  gấp  đạt 

được thì bệnh khổ sẽ tự tiêu diệt, quyến thuộc sẽ tự hòa thuận tốt lành. 

Xin ông hãy suy nghĩ sâu xa. Bệnh chưa hoàn toàn bình phục hẳn, trọn 

chớ nên gần nữ sắc! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 197 of 393

Hiện thời trừ đề xướng nhân quả báo ứng và giáo dục trong gia đình 

ra, sẽ chẳng thể nào cứu vãn được đâu! Giáo dục trong gia đình phải rất 

chú trọng tới nhân quả báo ứng. Các vị Lưu, Trì đáng gọi là biết bệnh, 

biết thuốc, nhưng chưa đề cập đến giáo dục trong gia đình thì vẫn chưa 

thể viên mãn đầy đủ. Xin hãy nói tường tận với các vị ấy. 

Đức Như Lai thuyết pháp đều thuận theo tình người, chẳng ép người 

khác làm chuyện khó khăn. Như kẻ thọ giới Ưu Bà Tắc, hoặc thọ một, 

hoặc hai, hoặc ba, hoặc bốn điều, hoặc thọ trọn đủ, đều tùy theo ý muốn 

của con người. Ngay như giới dâm, kẻ xuất gia phải đoạn hoàn toàn, chứ 

với  người  tại  gia  chỉ  ngăn  cấm  tà  dâm.  Bởi  lẽ,  nam  nữ  lập  gia  đình  có 

quan hệ lớn với luân thường nên chẳng ngăn cấm; nhưng đã thọ giới nhà 

Phật thì ắt phải tiết dục. Nếu chẳng vì [có người nối dòng để] thờ phụng 

tổ  tiên,  chỉ  mong  vui  sướng,  tuy  chẳng  phạm  giới  vẫn  phạm  lỗi  lớn; 

chẳng qua so với tà dâm thì giảm nhẹ hơn mà thôi! 

Bồ Tát sống trong cõi tục tuy cũng có vợ con nhưng không có dục 

niệm, cũng vì thuận theo tình cảm con người mà có lúc làm chuyện vợ 

chồng,  bởi  phàm  phu  chẳng  thể  vô  tình.  Nếu  muốn  trọn  chẳng  thân  ái, 

chắc sẽ tạo thành oán hận đến nỗi khởi lên họa hại hủy báng Phật pháp. 

Chẳng những không thể tăng trưởng thiện căn mà còn tạo thành nghiệp 

hủy  báng,  đọa  lạc  trong  ác  đạo.  Vì  thế,  trước  hết  phải  dùng  dục  để  lôi 

kéo, sau mới làm cho con người tiến nhập Phật trí. Đấy chính là lòng đại 

từ bi uyển chuyển thuận theo tình cảm của con người, khéo bày phương 


tiện. Chỉ nên tiết dục, bất tất phải tuyệt dục. Mỗi quý (ba tháng) gần gũi 

một  lần,  ngõ  hầu  vợ  chẳng  đến  nỗi  mang  nỗi  khổ  oán  vọng  mà  sự  tu 

trì của ông cũng chẳng bị trở ngại, lại còn có thể dẫn dụ vợ tu trì Tịnh 

nghiệp. 

Hãy  nên  nói:  “Nếu  chẳng  tu  hành  Tịnh  nghiệp  sẽ  vĩnh  viễn  tuyệt 

giao!”  Cô  ta  sẽ  gắng  sức  thực  hành.  Đối  với  chuyện  có  sanh  con  hay 

không, chẳng cần phải bàn đến nữa! Bởi lẽ anh em ông thật đông con, há 

cứ cần chính mình phải có con thì mới chẳng tuyệt dòng nối dõi tổ tiên 

ư? Ấy là vì vợ chồng ăn ở với nhau bởi có túc duyên. Chẳng thể làm cho 

vợ mình gieo thiện căn, nỡ lòng bỏ mặc cô ta đọa trong ác đạo ư? Kinh 

Thi  có  câu:   “Thê  tử  hảo  hợp,  như  cổ  cầm   sắt.  Huynh  đệ  ký  hấp,  hòa 

 lạc thả trạm. Nghi nhĩ thất gia, lạc nhĩ thê noa” (Vợ con hòa hợp, như 

gảy đàn cầm, như đánh đàn sắt. Anh em hòa thuận, vui sướng, yên ổn. 

Gia đình êm ấm, vợ con vui vầy). Khổng Tử nói:  “Phụ mẫu kỳ thuận hỹ 

 hồ!”  (Cha mẹ đẹp lòng vậy thay). Ông nhất ý tu hành, đoạn tuyệt dục sự, 

chắc cô ta sẽ oán hận triền miên, hoặc đến nỗi uất ức mà chết. Nếu ông 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 198 of 393

quả thật đạt được Thượng Phẩm Thượng Sanh thì không bị trở ngại lớn 

lao gì. Nếu không, sẽ mắc lỗi trái ý cha mẹ, trở thành kẻ oán đối của vợ 

thì cũng là phiền lụy lớn lao, so với nỗi phiền lụy do nới lỏng dục sự đôi 

chút thì sẽ sâu đậm hơn nhiều lắm! 

Quang  là  Tăng  nhân,  trọn  chẳng  khuyên  người  khác  tạo  nghiệp. 

Người  ta  đã  đem  thân  giao  phó  cho  ông  thì  hãy  nên  trọn  hết  đạo  vợ 

chồng.  Chuyện  này  chính  là  nghĩa  trọng  yếu  trong  đường  tu  hành,  là 

điều chí tình nơi luân thường. Xin ông hãy phát Bồ Đề tâm, dẫn dắt cô 

ta là kẻ chẳng biết “dục chính là cội khổ” cùng sanh về thế giới Cực Lạc 

vô dục, ngõ hầu chẳng phụ đời trước có duyên với nhau, đời này làm vợ 

chồng vậy! 

Lại nữa, nếu vợ sanh con thì sẽ là phiền lụy lớn lao. Không con thì 

sẽ yên vui tột bậc! Nhưng cháu cả một bầy, chứ đâu phải chẳng có đứa 

con nào! Luận sát sao theo sự thật thì ông có phước thù thắng hơn anh 

em  ông  nhiều  lắm,  nhưng  người  đời  phần  nhiều  chẳng  thấy  được  điều 

này, nên suốt cả đời làm đầy tớ cho con cái. Thử suy nghĩ sẽ thấy quả 

thật  là  một  điều  may  mắn  lớn  lao!  Lời  này  tuy  trái  nghịch  tình  cảm, 

nhưng thật ra là chí lý chí tình. 

Bảy anh em của ông nội lệnh hữu do cùng một cha sanh ra, con cháu 

của ông nội thứ năm175 đều là hậu duệ của cùng một ông cố. Vì hai gian 

nhà cho thuê thâu nhập hơn ba trăm đồng liền muốn kiện nhau nơi cửa 

quan, chắc sẽ tốn bộn tiền. Chuyện kiện tụng chỉ là khoe tài cãi lý, muốn 

biến vô lý thành chuyện hữu lý! Nếu họ khởi lên ác tâm, thốt ra lời ác 

[chửi bới, tranh chấp nhau], sẽ khiến cho người chung quanh cũng như 

người  đời  xầm  xì:  “Nhà  ấy  tổ  đức  đã  suy  nên  lũ  con  cháu  trong  cùng 

một  nhà  tranh  chấp  lẫn  nhau,  anh  em  bêu  riếu  nhau!”  Nhục  lây  đến  tổ 

tiên,  tội  không  chi  lớn  hơn  nữa!  Chuyện  nhỏ  tí  tẹo  trong  gia  đình,  hãy 

nên  nghĩ  đến  ân  đức  tổ  tiên  mà  đặc  biệt  rộng  lượng,  chớ  nên  [xử  sự] 

giống như tranh chấp cùng người đời! Dẫu là đối với người trong cõi đời 

đi nữa, vẫn nên làm chuyện nghĩa, chỉ mong cho ai nấy được sống yên 

vui, dẫu ngàn vàng cũng chẳng nuối tiếc! Huống chi [ai nấy] đều là hậu 

duệ của cùng một cụ cố hay sao? 

Bảy chi họ đều có sản nghiệp, chi dụng trong nhà cố nhiên chẳng cần 

phải nhờ vào mối thu nhập ấy để sống còn, sao lại ăn thua đủ với nhau, 

chẳng ai chịu nhường ai? Vì tranh chấp món tiền mấy chục đồng ấy mà 

175 Đây là cách gọi theo lối xưa, gọi anh em ruột của ông nội mình theo thứ tự, ông 

nội thứ năm (Ngũ Tổ) chính là ông chú hay ông bác đứng hàng thứ năm trong các 

anh em của ông nội. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 199 of 393

kiện nhau ra cửa quan, chưa chắc bảy chi họ đã khỏi phải tốn một đồng 

nào! Dẫu chẳng phải tốn một đồng nào đi nữa, không gì bằng chôn vùi 

tổ đức, nỗi nhục ấy còn quá bại gia phá sản! Chỉ vì một chi họ tuy vẫn 

đủ ăn, nhưng toan độc chiếm tài sản chung do tổ tiên để lại, đến nỗi sáu 

chi họ kia cùng dấy lên cái tâm bất bình, tức là đã vứt bỏ tổ tiên ra ngoài, 

chỉ  muốn  mưu  tính  cho  con  cháu  [của  chi  họ  mình]  được  giàu  có,  trái 

nghịch tổ đức, phạm các điều ác! Đừng nói là hơn ba trăm đồng, dẫu cho 

ba trăm vạn đồng đi nữa cũng chẳng phải là điều phước cho con cháu mà 

chính là chuốc họa cho con cháu để mong cho chúng bị tuyệt diệt đấy! 

Đọc sách hiểu lý, sao lại tăm tối đến như thế? 

Hãy thử xét xem: Xưa nay những ai giúp người lợi vật, tôn kính tổ 

tiên, thương yêu cho dòng họ, con cháu không ai chẳng nắm địa vị cao, 

hưởng phước dầy, đời đời kế thừa tổ đức triền miên chẳng dứt? Kẻ chỉ 

biết lợi mình, chẳng đoái hoài tổ tông, đất nước, nhân dân, không ai ba 

đời  chẳng  nối  tiếp  nhau  tuyệt  diệt  hay  chăng?  Vì  sao  vậy?  Do  căn  bản 

tâm địa đã hoại, giống như dùng nước có chất độc để tưới tắm cây hoa, 

lúa, đậu, chẳng những vô ích mà còn có hại! Nếu một chi họ đã như vậy 

thì  sáu  chi  họ  kia  há  nên  bắt  chước  ăn  thua  đủ,  cứ  muốn  “cá  đối  bằng 

đầu”  với  họ,  trọn  chẳng  muốn  chiếm  địa  vị  cao  cả,  cứ  nhất  quyết  phải 

cùng với họ chen chân vào chốn hèn hạ ô uế ư? 

Hãy  nghĩ  xem:  Nếu  tổ  tiên  chẳng  để  lại  căn  nhà  ấy  thì  có  còn  làm 

người  được  hay  chăng?  Lại  may  mắn  là  tổ  tiên  để  lại  lắm  của  cải,  chứ 

nếu nghèo trắng tay thì sẽ tranh giành với ai? Suy nghĩ đến điều ấy thì 

nhường cho bọn anh em trong họ mấy chục đồng có gì mà không được? 

Phạm  Văn  Chánh  (Phạm  Trọng  Yêm)  còn  tậu  nghĩa  điền  cho  cả  họ, 

huống  là  anh  em  cùng  một  nhà  ư?  Họ  Phạm  từ  đầu  đời  Tống  cho  đến 

cuối đời Thanh đỗ đạt chẳng dứt, ấy là do đức dầy của Văn Chánh Công 

và con cháu đời đời vâng giữ, tu tập tổ đức mà ra. 

Bọn  anh  em  cùng  một  chi  họ  của  lệnh  hữu  đều  là  con  em  nhà  thư 

hương,  dẫu  chẳng  nghe  tới  đạo  lý  rất  sâu  của  Phật  pháp,  nhưng  những 

chuyện ấy (tức gương tốt đẹp của Phạm Trọng Yêm) chắc đã từng nghe, 

sao  chẳng  “thấy  người  hiền  mong  được  bằng”   để  chú  trọng  vun  bồi 

tổ  đức?  Xin  hãy  đưa  thư  này  của  Quang  cho  khắp  các  chi  họ  của  lệnh 

hữu được xem, chắc ai nấy sẽ nghĩ đến tổ đức, noi theo dấu vết cũ. Nếu 

không, hãy khuyên lệnh hữu đem món tiền của mình dùng vào việc công 

để  mong  chấm  dứt  được  chuyện  ấy.  Ông  ta  không  có  con  cái,  vẫn  nên 

[coi như] dùng [món tiền ấy] cho con cái mình thì sẽ rạng rỡ tổ đức, rạng 

rỡ pháp đạo. Mai sau được tốt đẹp như thế nào chẳng phải là điều Quang 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 200 of 393

có thể biết được nổi! 

41. Thư trả lời cư sĩ Lý Cận Đan (thư thứ nhất) 

Nhận  được  thư,  khôn  ngăn  cảm  kích,  hổ  thẹn.  Quang  là  ông  Tăng 

chỉ biết cơm cháo, trừ mặc áo, ăn cơm ra, chẳng làm được gì khác! May 

là  vẫn  chịu  học  theo  thói  ngu  phu  ngu  phụ  nên  chẳng  đến  nỗi  than  thở 

xuông,  chẳng  biết  làm  sao!  Các  hạ  muốn  thọ  Tam  Quy  Ngũ  Giới,  sao 

chẳng chọn vị nào đạo đức học vấn cao siêu, lại chọn một ông Tăng chỉ 

biết cơm cháo thì các hạ cũng muốn dự vào đội ngũ ngu phu ngu phụ, 

chẳng muốn gia nhập hàng ngũ của những vị cao siêu, lạ lùng, đặc biệt 

ư? Tuy nhiên, đang trong thời thế này, hành theo ngu phu ngu phụ vẫn 

thực  tế  hơn!  Nếu  kẻ  cao  siêu  kỳ  đặc  chịu  buông  xuống  những  chuyện 

cao  siêu,  lạ  lùng,  đặc  biệt,  ắt  sẽ  có  kết  cuộc  cao  siêu,  lạ  lùng,  đặc  biệt 

lớn lao! Nếu không chịu buông xuống thì cũng chỉ đạt được kết cuộc là 

hư  danh  cao  siêu,  lạ  lùng,  đặc  biệt,  quyết  chẳng  đạt  được  sự  cao  siêu, 

lạ  lùng,  đặc  biệt  thật  sự.  Pháp  Niệm  Phật  lý  cực  cao  sâu,  sự  thật  bình 

thường, muốn cầu tâm tương ứng với Phật thì điều thứ nhất là phải chí 

thành khẩn thiết, điều thứ hai là [lắng] nghe. Quay trở lại nghe nơi tiếng 

niệm Phật, cùng giữ được lòng thành và lắng nghe thì sẽ tự trừ được hôn 

mê tán loạn! 

42. Thư trả lời cư sĩ Lý Cận Đan (thư thứ hai) 

Nhận  được  thư,  biết  cư  sĩ  tự  đảm  nhiệm  và  quyên  mộ  người  khác 

đảm  nhiệm  in  Đại  Sĩ  Tụng,  lấy  hai  ngàn  bộ  làm  chuẩn,  khôn  ngăn  vui 

mừng, an ủi. Cư sĩ cảm khái vì lòng người chẳng bằng thuở trước, biếu 

tặng  thiện  thư  rất  ít  đạt  hiệu  quả,  nhưng  người  trong  nước  ta  gần  đến 

năm  vạn  vạn  người!  Trước  đây,  Quang  đã  cho  khắc  ván  An  Sĩ  Toàn 

Thư, sau đấy lại bảo Trung Hoa [Thư Cục] sắp chữ ấn hành, quyên mộ 

chỉ  được  bốn  vạn  cuốn.  Trung  Hoa  Thư  Cục  in  kèm  và  in  riêng  tổng 

cộng được một vạn hai ngàn bộ. Nếu luận về hiệu quả thì cũng chỉ được 

một  hai  phần!  Ấy  là  vì  con  người  chưa  suy  xét  kỹ,  đa  số  không  biết. 

Quan Quýnh Chi tin tưởng Phật pháp là do bản khắc ván của An Sĩ Toàn 

Thư  phát  khởi;  Chí  Viên  giảng  thuyết  cho  ông  ta  nên  từ  đấy  bèn  sanh 

lòng  chánh  tín.  Nếu  đất  Hỗ  (Thượng  Hải)  không  có  Quýnh  Chi  thì  sợ 

rằng cảnh tượng nơi đất Hỗ sẽ kém xa hiện thời! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 201 of 393

Chúng  ta  chỉ  cần  phát  khởi  cái  tâm  làm  lành  cho  người  khác,  còn 

người  ta  có  phụng  hành  hay  không  thì  tùy  họ.  Ấn  Quang  sanh  lòng  tin 

đối với pháp môn Tịnh Độ là nhờ quyển Hạ của Long Thư Tịnh Độ Văn, 

đủ biết sách ấy có ích cho con người vừa sâu vừa xa vậy! Quán Thế Âm 

là  chỗ  nương  tựa  cho  pháp  giới  chúng  sanh,  nếu  ai  nấy  đều  biết,  sẽ  có 

đông đảo người do vậy mà cầu mong tiêu tai thoát họa cho đến liễu sanh 

thoát  tử.  Tiếc  cho  cõi  đời  chưa  có  một  bản  sưu  tập  đến  nỗi  những  kẻ 

chẳng tu tập Phật pháp đều chẳng được biết. Đấy chính là nguyên do vì 

sao Quang thỉnh ông Hứa Chỉ Tịnh soạn sách Đại Sĩ Tụng này vậy! 

43. Thư trả lời cư sĩ Lý Cận Đan (thư thứ ba) 

Hôm trước, sư Minh Đạo đến đây, cho biết đã đưa bộ Đại Tạng Kinh 

bản đời Tống của ông qua chùa Hiển Ninh, công đức vô lượng. Thầy ấy 

chẳng lượng sức, tiếp nhận bốn ngôi chùa hoang tàn ở Hàng Châu, đều 

do các vị cư sĩ đất Hỗ và thầy của ông ta giúp đỡ duy trì. Về sau, Tam 

Thánh Đường ở trên núi [Phổ Đà] bị hỏa hoạn, cháy rụi một nửa, vị thầy 

ấy  không  thể  lo  liệu  thêm  các  nơi  khác  được.  Hiện  thời  còn  thiếu  tiền 

công thợ và các hóa đơn phải chi phí hơn ba ngàn đồng, không làm cách 

nào  được.  Những  khoản  tiền  dư  ra  ở  chỗ  Quang  phần  lớn  đều  để  giúp 

cho hai chùa Linh Nham và Thọ Lượng, cũng chẳng thể giúp đỡ thầy ấy! 

Thầy ấy chỉ mong các vị đã bỏ tiền làm công đức trước kia mỗi người sẽ 

cho  mượn  ba  trăm  đồng,  nhưng  sợ  chưa  thể  lo  liệu  mỗi  việc  vẹn  toàn 

được! Nếu cư sĩ chịu giúp cho sự cấp bách cháy mày này thì trong năm 

sau  vẫn  còn  tiến  hành  [sửa  chữa  cho  xong]  được.  Nếu  không,  chắc  là 

phải bỏ cuộc giữa đường, há có phải là thất bại khi sắp thành công hay 

chăng? 

44. Thư trả lời cư sĩ Lý Cận Đan (thư thứ tư) 

Những lời nói trong nhà Thiền tốt nhất là chỉ nên bỏ mặc, đừng bàn 

đến!  Nếu  muốn  biết  hiểu  rõ  ý  nghĩa  nguyên  do  của  những  lời  lẽ  ấy  thì 

phải ngộ đôi chút. Nếu không, dẫu có đọc sách Thiền thì cũng như nói 

chuyện  với  người  ngoại  quốc,  hoàn  toàn  chẳng  thấu  hiểu  được  cái  hay 

trong ấy. Huống chi ông tuổi đã cao rồi, thời thế lại như thế này, há nên 

dùng  thời  gian  đáng  quý  báu  nhất  để  nghiên  cứu  những  câu  nói  không 

thể  suy  luận  ấy  ư?  Thường  có  những  kẻ  ở  trong  nhà  Thiền  mấy  chục 

năm vẫn chẳng hiểu được những câu nói ấy có ý nghĩa gì! Dẫu có dùng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 202 of 393

ý tưởng để suy đoán đi nữa thì cũng là nói mớ trong mộng mà thôi! Xin 

hãy bỏ ý niệm ấy đi! 

Hãy nhất tâm niệm Phật, niệm đến mức Phật lẫn tâm đều mất thì vừa 

nhìn vào những câu nói ấy sẽ khôn ngăn bật cười. Nếu chẳng được như 

thế thì chỉ cần vãng sanh vẫn có thể đích thân chứng được lý ấy, huống 

là  hiểu  được  những  lời  lẽ  ấy  ư?  Nếu  chẳng  coi  lời  Quang  là  đúng,  cứ 

suốt ngày đọc ngữ lục nhà Thiền thì Tông cũng chẳng thể thông mà Tịnh 

cũng  chẳng  chú  trọng.  Khi  sanh  tử  xảy  đến,  chỉ  đành  theo  nghiệp  thọ 

sanh! 

45. Thư trả lời cư sĩ Lý Cận Đan (thư thứ năm) 

Hôm  qua  nhận  được  thư,  biết  Thánh  Định  đã  vãng  sanh  Tây 

Phương, lâm chung chánh niệm, chết rồi đảnh đầu vẫn ấm, vẻ mặt càng 

đẹp, đang lúc nắng gắt mà chẳng hôi thối. Chỉ ngay từ mấy tướng lành 

ấy  đã  có  thể  quyết  đoán  bà  ta  được  vãng  sanh.  Còn  về  phẩm  vị  vãng 

sanh thì nói chung là Trung Phẩm. Do Trung Phẩm đều là phẩm vị vãng 

sanh  của  người  trọn  vẹn  điều  lành  nơi  giới  và  điều  lành  thế  gian;  cũng 

chẳng  cần  phải  nói  cho  dễ  nghe,  cứ  khăng  khăng  bà  ta  Thượng  Phẩm 

vãng sanh. Dẫu cho Hạ Phẩm Hạ Sanh thì nghiệp đã vượt trỗi chư thiên 

trong tam giới rồi, huống hồ vãng sanh trong bậc Hạ thuộc Trung Phẩm 

ư? Bốn mươi chín ngày không ngớt tiếng niệm Phật, chẳng những hữu 

ích  cho  người  đã  khuất  mà  quyến  thuộc  hiện  tại  cũng  được  lợi  ích  lớn 

lao! 

Linh  Nham  theo  lệ  không  niệm  kinh,  bái  sám,  phóng  Diệm  Khẩu, 

làm pháp sự hệ niệm, làm đàn Thủy Lục, truyền pháp, thâu nhận đồ đệ, 

giảng kinh, truyền giới, làm pháp hội. Công khóa hằng ngày giống như 

Phổ Thông Phật Thất. Chỉ những ai có tín tâm, chẳng chú trọng màu mè, 

hoa  dạng,  xin  mở  Phật  thất  thì  liền  chấp  nhận.  Nếu  chèo  kéo  thân  hữu 

rộng  rãi  và  dẫn  nữ  quyến  trẻ  tuổi  đến  trước  hôm  mở  thất  và  xong  thất 

mới đi thì cũng không chấp nhận. 

Năm Dân Quốc 17 (1928), Trương Minh Kỳ  (là đệ tử quy y) mở Phật 

thất bốn mươi chín ngày, không một ai bỏ đi. Năm Dân Quốc 18 (1929) 

cũng mở Phật thất hai mươi mốt lần, cũng không một ai bỏ đi. Năm Dân 

Quốc 19 (1930), có hai mươi mấy lần mở Phật thất cũng không quá năm 

sáu gia đình đến dự, nhưng cũng chỉ ở một hai ngày hoặc đôi ba ngày mà 

thôi. Năm Dân Quốc 20 (1931) do người đông phòng hẹp, liền cho xây 

cất lớn, Phật thất càng đông hơn. Nay gởi cho ông một tờ sao bài bi ký, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 203 of 393

ông đọc sẽ biết. 

Nếu  ông  muốn  tạo  lợi  ích  giúp  cho  Thánh  Định,  do  bà  ta  lúc  sống 

thường  ăn  chay,  khi  làm  ma  chay  chắc  ông  cũng  chẳng  đến  nỗi  dùng 

rượu thịt. Trong khi tang ma và cúng giỗ sau này, xin ông hãy bảo lệnh 

lang  đừng  bắt  chước  thói  tục.  Trong  khóa  tụng  sáng  tối,  lúc  hồi  hướng 

Quang  sẽ  đọc  pháp  danh  của  bà  ta  để  hồi  hướng  trong  hai  mươi  mốt 

ngày cho trọn hết tình thầy trò. 

46. Thư trả lời cư sĩ Lý Cận Đan (thư thứ sáu)

Ông nói trong khi làm việc cũng không quên niệm Phật, ấy là tướng 

cái  tâm  niệm  Phật  thuần  thục,  sao  lại  bảo  là  hôn  trầm,  thuộc  về  vô  ký 

(không thiện, không ác)? Nhưng cũng chưa phải là “vô niệm mà niệm”, 

mới  chỉ  có  hơi  hướng  của  “vô  niệm  mà  niệm”  đó  thôi!  Nếu  tưởng  đấy 

chính là “vô niệm mà niệm” thì sẽ giống như dùi gỗ thấy khói bốc lên 

liền bảo là đã được lửa, thôi không dùi nữa, sẽ không có cách nào được 

lửa cả! 

Ông  công  phu  khá  tốt,  đạt  đến  cảnh  giới  ấy  cũng  chẳng  phải  là  dễ 

dàng,  nhưng  cần  phải  chuyên  tinh  dụng  công,  đừng  học  theo  thói  ham 

cao chuộng xa, thấy lạ nghĩ khác của con người hiện thời thì tương lai sẽ 

đạt được lợi ích, sẽ tự có những điều chẳng thể nghĩ bàn. Nhưng đấy là 

chuyện thuộc về Hạnh môn, chứ trong Tín Nguyện môn càng phải nên 

dốc sức ngõ hầu quyết định đạt được lợi ích sâu xa do niệm Phật. Nếu 

bắt  chước  các  tông  khác,  chuyên  chú  trọng  vào  công  phu,  bỏ  mặc  tín 

nguyện chẳng nhắc tới thì sẽ trở thành pháp môn cậy vào tự lực, mất mát 

lớn lắm! 

 “Tam  luân  thể  không”   chính  là  chẳng  cậy  công,  chẳng  nghĩ  đó  là 

đức.  Nếu  như  lời  ông  nói  thì  sẽ  thành  hỗn  độn,  vô  tri.  Thế  nào  gọi  là 

 “Thể  không”?  Nói   “Thể  không”   nghĩa  là  rành  rẽ  phân  minh,  phân  biệt 

rõ  [đối  tượng  nhận  lãnh]  đáng  nên  bố  thí  hay  không  nên  bố  thí,  nhưng 

chẳng thấy mình có công đức đối với người ta, cũng chẳng thấy người ta 

nhận lãnh ân đức của mình. Kinh Kim Cang dạy:  “Chẳng chấp vào Sắc, 

 Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp  để  bố  thí”   chính  là  nhằm  diễn  tả  ý  này 

vậy! Nếu chẳng phân biệt kẻ tốt lẫn người xấu, cứ tận lực thí cho người 

xấu thì sẽ khiến cho kẻ ấy tạo nghiệp, sẽ trở thành tội lỗi, chẳng gọi là 

công đức được! 

47. Thư trả lời cư sĩ Lý Cận Đan (thư thứ bảy) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 204 of 393

Phật  pháp  rộng  lớn  vô  lượng  vô  biên.  Chúng  ta  mang  tư  cách  kẻ 

phàm phu sát đất, muốn ngay trong đời này giải quyết xong xuôi chuyện 

khó thể giải quyết trong trăm ngàn vạn ức kiếp thì phải trù tính sức lực 

của chính mình nhỏ hay lớn để tu tập, đừng lầm lạc ngỡ  mình là thông 

gia! Đối với pháp này còn chưa thật sự hiểu chắc mà lại đi nghiên cứu 

dùi mài trong những tông khác đến nỗi ngược ngạo coi chuyện dễ được 

lợi ích nhất này như chuyện thừa thãi, vặt vãnh thì trong trăm ngàn vạn 

kiếp vẫn y như cũ, chẳng thể liễu thoát được! 

Phật pháp giống như hư không, trọn không có Đông, Tây, Nam, Bắc, 

bốn  phương  bàng,  trên,  dưới!  Nói  Đông,  Tây,  Nam,  Bắc,  bốn  phương 

bàng, trên, dưới là ước theo địa vị chính mình đang đứng để nói. Chính 

mình  đã  chẳng  thể  khế  hợp  với  thái  hư  thì  ắt  phải  luận  theo  địa  vị  nơi 

mình đang đứng; chẳng ngại gì ở trong nơi không có Đông, Tây, Nam, 

Bắc,  bốn  phương  bàng,  trên,  dưới  mà  ước  theo  Đông,  Tây,  Nam,  Bắc, 

bốn phương bàng, trên, dưới do chính mình đã định. Thiền Tông, Tướng 

Tông,  Mật  Tông  không  một  tông  nào  chẳng  hay,  nhưng  là  người  niên 

kỷ đã ngoài năm mươi, có được pháp cậy vào Phật lực để phàm phu dầy 

dẫy  triền  phược  có  thể  liễu  sanh  tử  mà  lại  dốc  sức  nơi  pháp  môn  cậy 

vào  tự  lực  thì  tuy  có  thể  giúp  cho  sự  thấy  hiểu  Tịnh  nghiệp  một  cách 

viên thông, nhưng tôi thật sợ ông tâm lực chẳng đủ, sẽ lấy pháp đó làm 

chánh, coi pháp này là lệ thuộc không quan trọng, chắc sẽ khó đắc lực! 

Chẳng phải là Quang cự tuyệt không cho người ta nghiên cứu những 

tông  khác;  chỉ  vì  có  những  kẻ  chẳng  thông  cảm  nên  mới  giáng  cho 

Quang  những  lời  chê  bai  ngặt  nghèo,  bảo  Quang  cấm  ngặt  người  khác 

không được nghiên cứu những tông khác! [Bị gieo tiếng ác như vậy] thì 

Quang sẽ ngấm ngầm được phước, còn đại chúng cho Quang là kẻ oan 

gia nơi cửa Phật. Xin ông hãy tự cân nhắc để quyết định! 

Thêm  nữa,  sau  khi  viện  Mồ  Côi  ở  Nam  Kinh  được  thành  lập,  ông 

bỏ ra ba trăm đồng, nhưng trong năm ấy viện vẫn chưa hoạt động, đến 

năm sau mới hoạt động, cho nên vẫn chưa nhận tiền thêm. Nghe nói năm 

trước  ông  vẫn  bỏ  ra  ba  trăm  đồng,  năm  ngoái  lại  gởi  thư  nói  sẽ  quyên 

tặng riêng, cho nên năm nay cũng chẳng dám gởi thư tới nữa. Trước kia, 

ông Dư Trĩ Liên có cho biết tính xin ông quyên tặng suốt năm, hoặc mấy 

chục đồng, hoặc một trăm đồng, tùy ý. Từ năm ngoái tới nay, học sinh 

chùa Pháp Vân ngày càng chăm chỉ tiến bộ. Có Vương Kiến Bình là một 

thương nhân tài sản chưa hơn ba vạn mấy đồng, nhưng nghe nói tới viện 

Mồ  Côi  chùa  Pháp  Vân  liền  tới  thăm,  hết  sức  vui  thích,  bèn  may  quần 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 205 of 393

áo, mền đắp cho các học sinh. Tất cả những em học sinh nào đủ trình độ 

có thể ra đời mưu sinh được, ông ta liền đỡ đầu giới thiệu tới làm việc 

trong các tiệm buôn [bởi lẽ] những môn sinh của ông ra mở tiệm có đến 

hai ba chục người cũng như ông ta có các bạn bè khác [trong nghề kinh 

doanh]. Vì thế, ông ta nhận lãnh trách nhiệm nặng nề ấy. Từ năm ngoái 

cho đến mùa Hạ năm nay đã giới thiệu bốn mươi tám em. Thế mà vẫn 

có người cần [xin thêm], do có những em trình độ quá yếu, ông ta không 

bằng  lòng  cho  đi.  Vì  thế,  số  học  sinh  tăng  lên  đến  một  trăm  sáu  mươi 

em. 

Tất  cả  những  phòng  ốc  cũ  chẳng  đủ  dùng,  lại  phải  cất  thêm  mười 

mấy  gian  nữa  để  làm  xưởng  thợ.  Vương  Kiến  Bình  còn  bảo  thợ  làm 

khuy trong tiệm ông ta đến viện Mồ Côi dạy nghề, không lấy tiền học. 

Học sinh học được nghề sẽ liền dựa theo số lượng hàng làm ra để trả tiền 

công. Đường lối này chẳng cần tiền vốn, khá hữu ích. Hơn nữa, những 

món đồ do Pháp Vân Tự làm ra ai nấy đều tranh nhau mua, bởi chúng 

chắc chắn, sử dụng được. Tuy vậy, trong mấy năm gần đây, dẫu có thêm 

những  người  đảm  nhận  quyên  tặng,  nhưng  do  những  người  đã  quyên 

tặng trước kia hoặc chuyển đi phương xa, hoặc có người đã qua đời, kinh 

phí trong viện tốn kém hơn trước, cảm thấy khá tốn sức. 

48. Thư trả lời cư sĩ Lý Cận Đan (thư thứ tám) 

Pháp  môn  vào  buổi  cuối  Thu,  sai  ngoa  quá  nhiều,  nhưng  chỉ  nên 

sanh  lòng  chánh  tín,  trì  các  tịnh  giới  thì  là  đã  đạt  được  căn  bản,  còn 

những thứ cành nhánh khác hãy để thong thả. Nếu một mực noi theo lối 

cổ thì người đời nay đã không thông hiểu sâu xa những cấm chế của đức 

Phật, mà mỗi một việc làm trong hiện thời đều chẳng thể theo đúng như 

lời Phật dạy, sẽ trở thành ngôn luận cự tuyệt người khác bước vào Phật 

pháp. Nếu mỗi một việc đều phải theo đúng như cấm chế của đức Phật 

thì  tăng  nhân  hiện  thời  đều  là  kẻ  bạch  y  học  đạo,  chưa  chắc  mỗi  một 

điều đều có thể hợp pháp, hợp luật, huống là hai chúng tại gia ư? 

Hơn  nữa,  cấm  chế  nhà  Phật  cũng  có  lệ  tùy  theo  nơi  chốn,  tùy  theo 

thế  tục  để  lập.  Ngay  như  tăng  y  ngày  nay  cũng  đâu  phải  là  tăng  y  đã 

được  chế  định  tại  nước  Phật;  nhưng  do  được  lưu  hành  đã  lâu  bèn  coi 

là  đúng  pháp.  Vả  nữa,  Phật  quy  định  Tăng  luôn  để  đầu  trần,  chân  đất. 

Để đầu trần thì mùa Hạ tuân theo được, chứ mùa Đông mà tuân theo sẽ 

chẳng được mấy ai! Đi chân đất càng khó thấy mấy ai tuân theo! Do vậy, 

chớ nên cố chấp những điều cành nhánh để luận, hãy nên nương theo cội 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 206 of 393

nguồn để tu thì sẽ có ích. Nếu mỗi một điều đều chuẩn theo nguyên tắc 

như trong thời Phật thuở trước thì những kinh hiện thời đều chẳng nên 

thọ trì, mà phải thọ trì những kinh văn tiếng Phạn được viết trên lá bối 

thì mới là chẳng trái nghịch Phật pháp vậy! 

49. Thư trả lời cư sĩ Lý Cận Đan (thư thứ chín) 

Đại Tạng Kinh bản đời Tống ở Linh Nham là do Quang thỉnh. Còn 

Đại Tạng Kinh ở chùa Phật Nhật là do một đệ tử ở Thiên Tân thỉnh cho 

Linh  Nham,  nhưng  vì  Linh  Nham  đã  có,  nên  giao  về  chùa  Phật  Nhật. 

Một đệ tử ở Phước Kiến cậy Quang thỉnh cho ngôi chùa trong làng ông 

ta  một  bộ  Đại  Tạng  Kinh.  Tới  khi  thỉnh  xong,  đã  giao  tiền   (đã  ước  định 

 sẵn  phải  thanh  toán  trọn  vẹn  trước) ông ta hỏi một người bạn thì biết [chùa 

ấy] đã thỉnh rồi nên bộ Đại Tạng Kinh do Quang thỉnh giùm cho ông ta 

được  giao  về  chùa  Long  Cư.  (Trước  khi  thỉnh  kinh  cho  chùa  Phật  Nhật), 

Quang  đã  tự  bỏ  tiền  thỉnh  hai  bộ,  bộ  ở  Pháp  Vân  Tự  do  ông  Lý  Kỳ 

Khanh thỉnh, còn [bộ để] ở Phật Quang Xã thuộc Giang Loan, tỉnh An 

Huy cũng có người thỉnh rồi. Nếu ông bằng lòng gởi bộ Đại Tạng Kinh 

của ông đi nơi xa thì xin đợi hơn một tháng nữa để Quang hỏi thăm một 

hai chỗ. Nếu họ đã có thì chẳng gởi sang. Nếu không, sẽ gởi đi. 

Hôm  trước  thầy  Đương  Gia  chùa  Linh  Nham  nói  chùa  hiện  có  hơn 

năm  mươi  vị  đang  trụ,  người  đến  niệm  Phật  có  bốn  mươi  vị,  những 

người khác đều có công việc. Phật Thất chỉ thỉnh bốn mươi người hoặc 

ba mươi bốn người đều được cả. Thêm nữa, thầy Minh Đạo lại tiếp nhận 

chùa Hiển Ninh, phong cảnh rất đẹp  (cách chùa Phật Nhật bảy tám dặm), hòa 

thượng Chân Đạt tính dưỡng lão tại đó, chắc sẽ gởi kinh sang nơi ấy sẽ 

đỡ tốn công. Nếu gởi sang nơi đó thì xin đợi tới khi thầy Minh Đạo trở 

về; sẽ bảo thầy ấy thỉnh bộ kinh đã được gởi tới đây đưa sang chùa Thái 

Bình.  Sau  này,  nếu  tái  bản  sẽ  bảo  Ấn  Kinh  Hội  đem  bản  kinh  của  ông 

cúng dường tặng cho chùa Thái Bình. 

Kinh ở hai chỗ Phật Nhật và Long Cư đều đưa sang chùa Thái Bình. 

Long Cư là đạo tràng cổ, Tăng chúng sống ở đó không kham được bèn 

đem bán cho trường học. Hai ba vị tín sĩ ở địa phương chẳng nỡ, ép một 

vị Tăng ở Giang Tây tiếp nhận. Vị này đối với Phật pháp chưa hiểu rõ 

ràng,  do  vậy,  thỉnh  vị  Tăng  từng  sống  tại  chùa  Báo  Quốc  trước  đây  là 

Liễu  Nhiên  về  cùng  ở  đó.  Vì  vậy,  Quang  đem  bộ  kinh  do  vị  sư  ở  đất 

Mân  đã  thỉnh  đưa  sang  đó.  Trước  kia,  thầy  Liễu  Nhiên  chú  trọng  tu 

Thiền, mười năm gần đây lại chuyên đề xướng Tịnh Độ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 207 of 393

50. Thư trả lời cư sĩ Lý Tông Bổn 

Ông học Phật pháp sao lại học thói khoa trương rỗng tuếch, hời hợt 

của bọn thương nhân trong thế gian? Ông nói gởi một hộp bánh là được 

rồi, há nên nói thật bùi tai như thế? Quý trọng như vậy mà lại bảo Quang 

nếu cần nữa hãy viết thư xin gởi thêm, đúng là ông coi Quang như đứa 

trẻ nít. Ông chẳng hiểu việc đời quá mức! 

Từ  nay  phải  ngăn  dè  thói  xấu  hèn  khoa  trương  rỗng  tuếch  hời  hợt 

kiểu  đó  thì  niệm  Phật  sẽ  được  lợi  ích  thật  sự.  Nếu  không,  dẫu  có  tu  trì 

cũng đều bị thói khoa trương rỗng tuếch hời hợt chôn vùi hết sạch. Rốt 

cuộc chẳng giúp được gì mà vẫn chẳng biết là tự chuốc lấy họa, ngược 

ngạo đổ thừa Phật chẳng từ bi, Phật pháp không linh! Chẳng biết là do 

chính mình khoe khoang mà cảm thành, buồn thay! 

Quang già rồi, mục lực chẳng đủ nên cự tuyệt hết thảy thư từ. Nay 

xem  thư  ông,  khôn  ngăn  đau  lòng.  Ông  đọc  thư  tôi,  nếu  sửa  được  lỗi 

trước thì mai sau nhất định được vãng sanh. Nếu không, cứ theo thói hư 

giả thì làm sao đạt được lợi ích thật sự? Nghe theo hay không tùy ông, 

tôi chỉ trọn hết tấm lòng tôi mà thôi! 

Ông  nói  đến  chứng  Miêu  Ôn176,  không  biết  là  bệnh  gì,  cũng  chẳng 

biết thuốc nào trị được! Hãy nên bảo gia đình người ấy chí thành niệm 

Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát, kiêng giết, ăn chay thì sẽ có hiệu quả. 

Từ nay về sau chớ nên gởi thư đến nữa, cũng đừng giới thiệu người khác 

quy y. Nếu gởi thư đến quyết định chẳng trả lời, do mục lực lẫn tinh thần 

đều  chẳng  đủ.  Những  điều  đã  nói  trong  Một  Lá  Thư  Trả  Lời  Khắp  bất 

luận hạng người nào cũng đều có thể nương theo đó để hành và truyền 

cho con cháu. Nếu có thể hành theo đó thì gia đạo sẽ được hưng thịnh, 

con cháu sẽ hiền thiện. Nếu coi đó là những lời bàn hủ bại viễn vông của 

một ông Tăng già nua mà muốn chấn chỉnh thanh danh gia đình sẽ như 

phá băng để tìm lửa, quyết chẳng có hy vọng gì cả! 

51. Thư gởi hòa thượng Diệu Chân 

Trưa hôm qua, Vương Ấu Nông tới nói: Hôm trước ông ta qua nhà 

ông  Lý  Bách  Nông  bảo:  “Linh  Nham  muốn  dựng  Niệm  Phật  Đường”. 

176  Miêu  Ôn  (Feline  Distemper)  là  một  chứng  bệnh  dịch  của  mèo  do  loại  virus 

Canine  Parvovirus  type  2  gây  ra.  Khi  bị  virus  này  tấn  công  sẽ  ho  hen,  chảy  mũi, 

nhiều đờm rãi, đau cổ họng, ói mửa, thổ tả, sốt cao. Mèo bị nhiễm căn bệnh này có tỷ 

lệ tử vong rất cao (75-90%). Căn bệnh này có thể lây cho người. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 208 of 393

Bách  Nông  nói:  “Đang  gặp  Tuế  Sát177  chớ  nên  kiến  tạo!”  Nhân  thời 

cuộc, Quang nói: “May mà chưa khởi công xây dựng đại điện chùa Pháp 

Vân,  hãy  đợi  đến  khi  thời  cuộc  bình  yên”.  Ấu  Nông  nói:  “Linh  Nham 

chớ nên xây cất. Dẫu có nên xây đi nữa thì trong thời cuộc thế này cũng 

nên để thong thả!” 

Nay gỗ dùng để xây dựng đã đưa đến, hãy nên chất quanh nền nhà 

phía sau Niệm Phật Đường. Cần phải dùng đá xếp cao hai thước [để làm 

bệ  lót]  ngõ  hầu  gỗ  chẳng  bị  ẩm  thấp  mục  nát.  Hai  mặt  gỗ  đều  phải  để 

cho  nắng  dọi  vào,  trên  mặt  mỗi  phiến  gỗ  đừng  phủ  cỏ,  phủ  cỏ  sẽ  vĩnh 

viễn  ngăn  che  ánh  mặt  trời.  Hãy  mua  mấy  tấm  liếp  tranh  lớn  che  phía 

trên. Lời của Bách Nông và Địch Dân nói tuy đều có lý, nhưng do ảnh 

hưởng bởi thời cuộc, cố nhiên nên nghe theo lời Ấu Nông. Đợi tới mùa 

Thu năm sau mới khởi công so ra sẽ ổn thỏa, tốt lành hơn. Xin hãy sáng 

suốt suy xét thì may lắm thay! 

52. Thư trả lời cư sĩ Thôi Ích Vinh (thư thứ nhất) 

Nhận được thư, biết tâm ông mộ đạo khá chân thật, thiết tha, ý muốn 

quy y, nhưng Quang là một ông Tăng tầm thường chỉ biết cơm cháo, quả 

thật chẳng đáng làm thầy một ai! Nhưng nếu có thể chuyên chí tu trì, y 

theo  những  lời  Quang  đã  nói  để  hành  thì  cố  nhiên  chẳng  có  chuyện  gì 

ông  không  được  mãn  nguyện.  Ví  như  kẻ  không  chân  ngồi  ở  ngã  ba 

đường,  có  người  hỏi  nẻo  về  nhà  liền  chỉ  thẳng  nên  đi  theo  đường  nào. 

Quyết đừng vì kẻ ấy không thể đi được mà chẳng chịu nghe lời để rồi tự 

mình lạc mất lối về! Nay đặt pháp danh cho ông là Tông Tịnh. Tông là 

chủ, Tịnh là hiện thời tu tập pháp môn Tịnh Độ, trong tương lai sẽ vãng 

sanh Cực Lạc Tịnh Độ. 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  là  pháp  rộng  lớn  hết  sức  giản  tiện,  hết  sức  sâu 

xa trong Phật pháp. Nếu nương theo các pháp khác để tu trì thì ai có thể 

liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh ngay trong đời này? Nếu y theo 

pháp  môn  Tịnh  Độ,  chỉ  cần  có  đủ  lòng  tin  chân  thật,  nguyện  thiết  tha, 

177 Tuế Sát (歲 煞) là một hình thức khắc kỵ trong cách bói toán năm xung tháng hạn 

theo cổ lịch. Theo Thần Xu Kinh của Đạo Giáo, có Tam Sát phải kiêng kỵ trong khi 

xây cất là Kiếp Sát, Tai Sát và Tuế Sát. Sách ấy giảng: “Tuế Sát nghĩa là âm khí rất 

 độc, nên gọi là Sát, xảy ra khắp bốn mùa, nên còn gọi là Âm Khí của bốn mùa, trôi 

 nổi khắp bầu trời. Cuộc đất nào bị trúng hạn Tuế Sát, không được động thổ, xây cất. 

 Nếu phạm thì con cháu, lục súc (gia súc) sẽ bị tổn thương, tử vong”.  Ở đây, chữ Tuế 

Sát được dùng với nghĩa bóng: “Thời cuộc bất ổn, chiến tranh hoành hành”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 209 of 393

không một ai chẳng được vãng sanh. Đấy chính là nghĩa lý lớn lao phải 

nên chuyên chú nơi pháp môn Tịnh Độ vậy! 

Hơn nữa, phàm muốn học Phật thì tâm địa phải thanh tịnh. Phàm hết 

thảy  những  tâm  bất  thiện  đều  là  cấu  nhiễm,  ắt  phải  dọn  trừ  sạch  sành 

sanh. Phàm hết thảy thiện tâm ắt phải mở rộng ra, tức là: Đừng làm các 

điều ác, vâng làm các điều lành, kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, ăn chay, 

niệm  Phật,  tự  hành  như  thế  mà  dạy  người  khác  cũng  như  thế.  Đối  với 

người trong cõi đời còn nên khuyên bảo rộng khắp, huống là cha mẹ, vợ 

con  v.v…  há  chẳng  làm  cho  họ  được  thấm  gội  Phật  ân,  vẫn  luân  hồi  y 

như cũ, lỗi đạo làm con, làm cha, làm chồng lắm thay! 

Thế đạo hiện thời đã loạn đến cùng cực, nguồn cội đều do con cái từ 

thuở bé chẳng được cha mẹ khéo dạy dỗ về nhân quả báo ứng, cũng như 

 “lợi người chính là lợi mình, hại người chính là hại mình”.  Hãy nên nói 

tường tận lợi - hại với vợ để cô ta sẽ tận tụy giáo huấn con cái, đừng mặc 

cho chúng quen thói khiến tật xấu trở thành tánh đến nỗi gây hại cho gia 

đình, cho đất nước, cho thiên hạ vậy! 

53. Thư trả lời cư sĩ Thôi Ích Vinh (thư thứ hai) 

Trước  kia  đã  nhận  được  thư  ông  hỏi  về  chuyện  quyên  mộ  đúc 

chuông, do bận bịu nên không thể trả lời ngay được. Tôi chuyển thư ông 

cho  Mai  Tôn,  ông  ta  cực  lực  tán  thành.  Lại  gởi  thư  bàn  định  về  kích 

thước của cái chuông đồng tính đúc. Do thầy Diệu Liên sang Xích Sơn 

nên  phải  chậm  mất  hai  mươi  mấy  ngày.  Mai  Tôn  gởi  thư  cho  tôi  biết: 

“Thoạt đầu do thầy Diệu Liên đi vắng, nay phải bàn bạc cho thỏa đáng 

sử dụng loại đồng nào và kích thước của chuông thì mới có thể gởi thư 

xin thầy soạn sớ”. Hôm qua nhận được thư ông, biết ông còn chưa biết 

rõ chuyện này, ắt là phải nói rõ chuông nặng bao nhiêu cân và dùng loại 

đồng nào. Loại đồng ấy mỗi cân phải tốn bao nhiêu tiền thì mới làm cho 

người khác tin tưởng được. 

Phàm  đúc  chuông,  nên  dùng  loại  hưởng  đồng178  thì  âm  thanh  mới 

hay. Hưởng đồng rất đắt, nếu chẳng thể sử dụng hoàn toàn thì cũng nên 

178 Hưởng Đồng (bell bronze, hoặc bell metal) là một loại hợp kim gồm đồng, chì, 

thiếc  phối  hợp  theo  một  tỷ  lệ  nhất  định  (thông  thường  tỷ  lệ  đồng  và  thiếc  là  3:1). 

Hưởng  Đồng  thường  dùng  để  chế  các  loại  nhạc  khí  có  độ  ngân  vang  như  chuông, 

khánh, linh, cồng, chiêng, thanh la, não bạt, lục lạc v.v… Tùy theo cách chế tạo của 

từng vùng, đôi khi còn thêm vào các thành phần khác như manganese, bạc hay vàng 

(nhưng do tỷ trọng quá khác biệt, lượng vàng hay bạc hòa tan vào hợp kim sẽ chiếm 

một số lượng rất nhỏ) . 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 210 of 393

dùng một nửa. Uớc chừng tính gộp chung tiền công và vật liệu thì mỗi 

cân phải tốn một đồng trở lên. Nếu ông thấy khó khăn quá thì hãy bãi bỏ 

ý định này. Nếu như dù tốn đến hai ba ngàn đồng cũng vẫn phải đúc thì 

đợi khi Nam Kinh gởi thư đến sẽ viết sớ gởi cho ông. 

Cháu  ông  chẳng  biết  nỗ  lực  làm  người,  ấy  là  do  chẳng  được  dạy 

dỗ từ bé mà ra. Lúc bé không được dạy dỗ thì lớn lên sẽ khó trở thành 

người đàng hoàng được! Ông gặp cảnh ngộ như thế chỉ nên thường nghĩ 

nhớ tới cha mẹ ông và anh của ông, đừng sanh phiền não, hãy sốt sắng 

niệm Phật, cầu Phật gia bị cho nó, ngõ hầu nó sẽ hiểu biết, tự có thể làm 

người tốt. Nếu chính mình sanh phiền não thì vô ích cho nó lẫn thân ông 

cũng như công lao nuôi dạy đứa cháu đều bị tổn hại. Nếu ông chí thành 

niệm  Phật  và  niệm  Quán  Âm,  nhất  tâm  khẩn  cầu  [Phật,  Bồ  Tát]  gia  bị 

cho nó, lòng Thành đến cùng cực đá vàng cũng phải nứt, dần dần nó sẽ 

chuyển biến thành người tốt, chẳng đến nỗi cứ mãi là gã lãng tử hoặc kẻ 

vứt đi. Hãy nên đừng phân biệt, hãy nghĩ [đứa cháu ấy] giống như đứa 

con bất tài của chính mình, chỉ cầu Phật, Bồ Tát xót thương, gia bị. Đấy 

chính là diệu pháp độc nhất vô nhị để chuyển biến. 

Tôi  sẽ  gởi  hai  bài  văn  do  Sa  cư  sĩ  soạn  sang  Thượng  Hải  Tịnh 

Nghiệp Xã để họ đăng trên tờ nguyệt san. Bài văn khuyên kiêng giết ăn 

chay  của  Quang  có  phạm  vi  khá  rộng.  Ông  Nhiếp  Vân  Đài  từng  chiếu 

theo  đó  in  thành  truyền  đơn  để  tặng  cho  người  khác,  Quang  cho  đăng 

kèm  sau  cuốn  Long  Thư  Tịnh  Độ  Văn.  Ông  ta  in  ba  ngàn  cuốn  Long 

Thư Tịnh Độ Văn, có giữ lại bản in, nhưng in lần ấy đắt quá, mỗi bộ tốn 

hơn ba cắc; sau này in lại sẽ giảm được chi phí một nửa. Quán Âm Tụng 

có hơn bảy vạn bộ, Văn Sao cũng cho sắp chữ riêng. Bài văn ấy tuy văn 

chương không hay nhưng đã nói rất rõ hết thảy những lý do vì sao không 

nên giết chóc. 

Lạy  kinh  được  lành  bệnh  chính  là  điềm  lành  chứng  tỏ  nghiệp  tiêu, 

tai diệt. Chuyện đi qua Thân Giang (Thượng Hải) thì do thời cuộc không 

yên,  tính  đợi  tới  tháng  Chín,  tháng  Mười,  hoặc  sang  năm  sau.  Đại  Sĩ 

Tụng  vẫn  chưa  sắp  chữ,  tôi  muốn  qua  Thân  Giang  chính  là  vì  chuyện 

này.  Nếu  thời  cuộc  biến  động,  sợ  sẽ  bị  lỡ  làng;  vì  thế  chẳng  dám  cho 

sắp chữ. Nếu cho sắp chữ ngay thì tối thiểu cũng phải tới khoảng tháng 

Mười mới in ra sách được! Nếu sách được in ra sẽ gởi cho ông và ông 

Sa. Các ông Phạm và Lý chẳng cần phải nói nữa! 

Quan  Đế  quy  y  với  Trí  Giả  đại  sư   (dưới  thời  Tùy  Văn  Đế)  mở  ra  đạo 

tràng núi Ngọc Tuyền, chuyện này được chép trong sách Phật Tổ Thống 

Kỷ. Phật giáo coi Quan Đế là thần hộ trì già-lam cũng vốn vì lẽ này. Đợi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 211 of 393

khi nào rảnh rỗi, tôi sẽ đem bài văn ấy thuật rõ. 

Ăn  chay  chẳng  khó,  khó  là  vì  chẳng  chịu  bỏ  cái  tâm  tham  sung 

sướng bụng miệng! Nếu chẳng tham thỏa thích bụng miệng thì ăn chay 

có bất tiện chi đâu? Tuy thỉnh thoảng ăn chay, nhưng trong những ngày 

không  ăn  chay  cũng  phải  ít  ăn  mặn  đi,  bởi  hết  thảy  loài  vật  đều  tham 

sống sợ chết, đều biết đau đớn, khổ sở, chỉ vì miệng chẳng thể nói được, 

nên phải làm thức ăn cho con người. Nếu chúng nói được thì nỗi niềm 

bi ai, oán hận của chúng khi sắp bị giết há còn nỡ nghe ư? Nghĩ đến điều 

này thì sẽ chẳng nuốt thịt xuống khỏi họng được! 

Lạy kinh niệm Phật nên lấy cung kính chí thành làm gốc. Cung kính 

lớn  lao  thì  công  đức,  lợi  ích  lớn  lao,  cung  kính  nhỏ  nhoi  công  đức,  lợi 

ích sẽ bé tẹo. Nếu chẳng cung kính, chỉ làm ra vẻ đạo mạo thì chính là tự 

dối mình, chứ muốn dối người cũng không được, huống là dối Phật, Bồ 

Tát ư? Xin hãy chân thật cung kính hành trì thì lợi ích sẽ không chi lớn 

bằng! 

54. Thư trả lời cư sĩ Thôi Ích Vinh (thư thứ ba) 

Chuyện đúc chuông đã nói với ông Mai Tôn, bảo ông ta châm chước 

kích thước lớn - nhỏ, nhưng chưa thấy gởi thư tới. Hôm qua, tôi sang lầu 

chuông của Phật Đảnh Sơn, thấy chuông ở chỗ ấy cũng không lớn lắm. 

Họ nói nặng hơn bốn ngàn cân, như vậy thì chuông chùa Pháp Vân cũng 

nên nặng ba ngàn cân. Huống chi mỗi cân Hưởng Đồng ước chừng hơn 

một đồng. Ông phát tâm quyên mộ cũng không nhất định [phải đủ số], 

nhiều  cũng  hay,  ít  cũng  được.  Hễ  được  nhiều  thì  đúc  thêm  khánh,  báo 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 212 of 393

chung, hỏa bản179, ít thì sẽ quyên góp thêm tại đất Nam Kinh. Do vậy, 

không  nhất  định  phải  hoàn  toàn  là  [quyên  góp  sao  cho]  không  thừa 

không  thiếu!  Họ  đã  không  gởi  thư  tới,  chắc  là  ước  chừng  ba  ngàn  cân, 

đợi sau này khi [thật sự] đúc mới lại định chuẩn cân lượng. Tôi sẽ viết 

lời  tựa.  Mồng  Một  tháng  Tám,  Quang  sẽ  xuống  núi  sang  Thượng  Hải, 

đến  ngụ  tại  chùa  Thái  Bình  nơi  bến  Trần  Gia.  Ước  chừng  phải  hai  ba 

chục ngày mới trở về được, [qua đấy] để tìm cách in Đại Sĩ Tụng. Công 

nhân của Trung Hoa [Thư Cục] bãi công, nếu chẳng tìm cách chẳng biết 

sẽ phải chờ đến khi nào! 

Chuyện thả lợn trước đây đã được ông Mai Tôn gởi thư cho biết rồi. 

Sẽ gởi cho Tịnh Nghiệp Xã để đăng tải trên tờ nguyệt san ngõ hầu mọi 

người  đều  sanh  lòng  kinh  sợ.  Lý  Trọng  Hòa  đã  muốn  quy  y  thì  chẳng 

ngại đặt pháp danh cho ông ta. Ông ta tên là Thọ Bình; phàm cái thật sự 

thọ (sống lâu) thì chỉ có tự tánh. Tánh ấy nếu chẳng có trí sẽ chẳng hiển 

được, có trí ấy thì sẽ biết nhất niệm tâm tánh của hết thảy chúng sanh và 

tam  thế  chư  Phật,  lục  đạo  chúng  sanh  thảy  đều  bình  đẳng.  Cái  trí  bình 

đẳng ấy thật sự là tối thượng, tối diệu. Nay đặt pháp danh cho ông ta là 

Trí Thượng, dùng cái trí tối thượng ấy để tự hành, dạy người tu trì Tịnh 

179 Đối với Phật môn Trung Hoa, Khánh (磬) là từ ngữ chỉ chung cho các loại nhạc 

khí bằng đồng để gõ làm hiệu, có hình bát ngửa lên, được đặt trên đệm hoặc có cán 

cầm; chẳng hạn chuông gia trì (chuông dùng để tụng kinh) gọi là Đại Khánh, khánh 

nhỏ cầm tay (thủ khánh, hay dẫn khánh) để làm giữ nhịp dẫn lễ v.v… Chỉ những loại 

có hình quả chuông treo mới được gọi là “chung”. Riêng ở miền Bắc Việt Nam lại 

thường gọi loại nhạc khí có hình dạng đĩa phẳng, trông như một đám mây cuộn, đúc 

bằng  đồng,  gõ  như  chiêng  trong  các  buổi  lễ  là  Khánh.  Loại  này  thường  được  Phật 

môn Trung Hoa gọi là Vân Bản. 

Báo  Chung  là  loại  chuông  cỡ  vừa,  thường  được  treo  trong  Thiền  Đường,  Tăng 

Đường,  hoặc  Trai  Đường  dùng  với  mục  đích  báo  hiệu  bắt  đầu  thọ  trai,  niệm  Phật, 

nghỉ ngơi hay thức dậy. Báo Chung còn dùng để ra hiệu cho đại chúng cất giọng tán 

xướng  trước  khi  ngồi  Thiền  hay  thụ  trai.  Riêng  trong  Thiền  Đường  và  Trai  Đường 

Trung Hoa, Báo Chung luôn đi kèm với Bản (板, còn gọi là Chung Bản, là một tấm 

gỗ hình chữ nhật được treo phía dưới Báo Chung, khác với một loại bản khác treo 

gần  Chung  Bản,  gọi  là  Thôi  Bản,  chỉ  đánh  để  làm  hiệu  lệnh  bắt  đầu  chạy  hương; 

Thôi (推) có nghĩa là thúc giục). Tùy theo mỗi tông phái mà quy tắc đánh chung bản 

được quy định khác nhau, nhưng thông thường, đánh Bản trước khi khởi Báo Chung, 

đánh thành ba hồi, trước chậm sau nhanh dần để đại chúng có đủ thời gian vân tập. 

Hỏa Bản (Tuần Hỏa Bản) đúc bằng đồng hay thau, thường được vị chịu trách nhiệm 

hộ liêu vừa đánh vừa lắc Hỏa Linh (một loại chuông lắc nhỏ) trong lúc đi tuần phòng 

sau  khi  hiệu  lệnh  Chỉ  Tịnh  (nghỉ  ngơi)  đã  đánh  lên,  nhằm  nhắc  nhở  đại  chúng  đề 

phòng hỏa hoạn, dập tắt củi lửa, hương đèn v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 213 of 393

nghiệp,  ngõ  hầu  hết  thảy  chúng  sanh  cùng  sanh  về  Tây  Phương,  cùng 

chứng được cái vốn sống mãi bình đẳng vô nhị ấy. Đấy chính là chuyện 

quan trọng nhất, làm được như thế sẽ chẳng thẹn là đệ tử của Như Lai, 

xin hãy nói với ông ta. 

55. Thư trả lời cư sĩ Thôi Ích Vinh (thư thứ tư) 

Nhận được thư, biết cả nhà niệm Phật, khôn ngăn vui mừng, an ủi. 

Lúc  niệm  Phật  đột  nhiên  khởi  vọng  tưởng,  chỉ  cần  chẳng  xoay  chuyển 

theo vọng niệm ấy, lâu dần nó sẽ tự chẳng dấy lên nữa! Không nói dối 

cũng phải luyện tập dần dần, lâu ngày sẽ tự chẳng còn nữa! Nói đến ảnh 

chụp thì Quang một mực chẳng thích chụp hình vì chỉ hao tốn tiền bạc, 

trọn chẳng có ích gì! Nếu cứ muốn có thì tôi sẽ sang Thượng Hải chụp 

rồi  gởi  tới.  Ở  đây  đã  qua  kỳ  dâng  hương,  không  có  thợ  chụp  ảnh.  Nay 

gởi cho ông một gói Văn Sao, xin hãy trao cho Lý Miễn và con ông ta. 

Chỉ  chịu  nương  theo  sách  này  để  tu  tập  sẽ  tự  có  thể  siêu  phàm  nhập 

thánh, liễu sanh thoát tử. Nếu chỉ nhìn vào mặt văn chương thì thật là gai 

mắt, chẳng thể đạt được lợi ích thật sự! 

56. Thư trả lời cư sĩ Thôi Ích Vinh (thư thứ năm) 

Lúc  này  không  rảnh  rỗi  để  viết  lời  tiểu  dẫn  cho  Phật  thất!  Đợi  tới 

tháng Sáu, sớm muộn gì cũng sẽ gởi tới. Có lẽ nên cử hành [Phật thất] 

vào  đầu  mùa  Đông  vì  khi  ấy  gặt  hái  đã  xong,  ai  nấy  đều  nhàn  rỗi  thì 

người niệm Phật sẽ nhiều, nhưng chỉ nên chú trọng niệm Phật, chớ nên 

bày  vẽ  phô  trương,  thêm  thắt  lung  tung  v.v…  Nói  tới  chuyện  đến  núi 

[Phổ  Đà]  dâng  hương  thì  hãy  nên  thôi  đi,  bởi  lẽ  nhà  ông  không  dư  dả 

lắm, lại còn phải làm việc dưới quyền người khác, đi về hơn cả tuần, tốn 

kém  mấy  chục  đồng  mà  vẫn  chẳng  thể  tùy  ý  làm  công  đức  khiến  cho 

những người mình giao thiệp đều sanh hoan hỷ. 

Quán Thế Âm Bồ Tát chỗ nào cũng có, há chỉ ở tại Phổ Đà ư? Nếu 

chưa từng đến thì tới chiêm ngưỡng đạo tràng một lần, chứ đã tới rồi mà 

nhà nghèo, lắm việc, chẳng cần phải tới nữa! Con trai ông đã sẵn có túc 

duyên với ông, hãy nên khéo dạy dỗ. Đừng mặc cho nó quen thói kiêu 

căng  đến  nỗi  thành  phường  hư  hỏng.  Những  đứa  con  em  không  ra  gì 

trong cõi đời đều là do cha anh chẳng khéo nuôi dạy mà ra! 

57. Thư trả lời cư sĩ Thôi Ích Vinh (thư thứ sáu) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 214 of 393

Nhận được thư, biết cư sĩ [Sa] Kiện Am quy Tây, khôn ngăn mừng 

cho cư sĩ, nhưng lại than cho dân vùng Như Cao  (đã mất bậc hướng dẫn). 

Tôi  thấy  cụ  Sa  Kiện  Am  bình  sanh  có  tín  tâm,  lâm  chung  chánh  niệm. 

Tuy  chưa  nghe  cụ  nói  thấy  Phật,  nhưng  có  thể  thầm  niệm  theo  người 

nhà  thì  cụ  cũng  được  sanh  Tây.  Do  xưa  kia,  đức  Phật  có  lời  thề:   “Nếu 

 có  chúng  sanh  chí  tâm  tin  ưa,  muốn  sanh  về  nước  ta,  thậm  chí  mười 

 niệm,  nếu  chẳng  được  sanh,  sẽ  chẳng  lấy  ngôi  Chánh  Giác” .  Lại  còn: 

 “Mười  phương  chúng  sanh  phát  Bồ  Đề  tâm,  tu  các  công  đức,  chí  tâm 

 phát  nguyện,  muốn  sanh  về  cõi  ta.  Nếu  lúc  lâm  chung,  ta  không  cùng 

 đại chúng vây quanh hiện diện trước mặt người ấy thì sẽ chẳng lấy ngôi 

 Chánh Giác” . Cư sĩ Kiện Am suốt đời tu trì, lâm chung chánh niệm, đủ 

để  vãng  sanh.  Huống  chi  lại  có  những  chuyện  như  mùi  hương  lạ,  đỉnh 

đầu  vẫn  còn  ấm  để  làm  chứng  ư?  Đây  là  do  nương  theo  Phật  lực  vãng 

sanh,  vãng  sanh  tức  là  đã  liễu  sanh  thoát  tử  rồi.  Đấy  là  chuyện  quyết 

định,  trọn  chẳng  hàm  hồ!  Nếu  tu  các  pháp  môn  khác,  đừng  nói  có  các 

cảnh tượng như thế vẫn chẳng thể liễu sanh tử; dẫu là bậc có đại trí huệ, 

có đại thần thông, muốn đi liền đi, muốn tới liền tới thì người chẳng thể 

liễu sanh tử vẫn chiếm hơn một nửa! Do vậy phải chuyên chí tu trì pháp 

môn Tịnh Độ. 

Tôi tính dựa trên tình hình thực sự như trong bài viết đã gởi tới để 

viết một bài khác đăng kèm vào sau bộ Văn Sao trong ấn bản mới. Hãy 

nên nói với con ông cụ sớm đem tờ cáo phó gởi tới. Có những chuyện gì 

tôi chọn lọc được sẽ trích lược để dùng. Hơn nữa, cụ vẫn áy náy vì chưa 

từng  gặp  được  Quang,  nay  tôi  ghép  sự  tích  của  cụ  vào  trong  Văn  Sao 

cũng  nhằm  cởi  gỡ  nỗi  áy  náy  ấy!  Trong  khi  hồi  hướng  vào  khóa  tụng 

sáng tối, Quang còn đọc tên hồi hướng cho cụ trong hai mươi mốt ngày 

nhằm trọn hết tình giao du với nhau trên mặt tinh thần trong pháp môn. 

Văn Sao ấn bản mới có thể in thành sách trong tháng Ba hoặc tháng 

Tư. Ông hãy bảo con cụ Sa chịu đảm nhiệm in chừng đó bộ để thí tặng 

cho những người có tín tâm, thông văn lý, một là cởi gỡ nỗi tiếc nuối của 

cha, hai là có thể lưu truyền sự tích của cha. So với những kẻ in ra những 

tờ thiệp gởi cho người khác, [người ta] xem xong liền quăng đi, sẽ vượt 

trội vạn lần! Nếu chịu phát tâm thì hãy mau báo cho biết để tiện viết tên 

vào  sau  sách.  Bản  in  lần  này  nhiều  hơn  những  lần  trước  một  trăm  ba 

mươi trang, tổng cộng là bốn trăm ba mươi trang. Nay đang đợi tới khi 

Thọ Khang Bảo Giám sắp chữ xong  (sẽ cho in đồng thời) sẽ ngưng không 

đưa thêm bài vào [Văn Sao] nữa! Vì thế, vẫn chưa thể ấn định chuẩn xác 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 215 of 393

số trang. Lần này sẽ in một vạn bộ. Sau này sẽ để cho Thư Cục tự in, tự 

bán. Nếu thỉnh từ Thư Cục sẽ mắc hơn lần này. Ước chừng mỗi bộ trên 

dưới tám cắc, Quán Âm Tụng hai trăm mười trang còn phải tốn ba cắc 

bốn  xu  [mỗi  bộ].  Đây  là  ước  định  theo  giá  hồi  tháng  Tám  năm  trước. 

Gần đây, do chiến sự, giấy đắt hơn nhiều lắm. 

Hơn nữa, cư sĩ Kiện Am thông hiểu Nho lễ sâu xa. Năm trước, Trần 

Chánh Hữu đã gởi cho tôi bài cụ viết bàn về tệ dùng rượu thịt trong tang 

lễ, đọc thật thống khoái; biết cư sĩ hoàn toàn lấy việc [bảo tồn] đạo Nho 

làm trách nhiệm của chính mình. Huống chi gần đây lại tin tưởng Phật 

pháp  sâu  xa,  chuyên  chí  tu  trì.  Con  cụ  Sa  hãy  nên  vâng  nối  chí  và  đạo 

của cha, nhất loạt chẳng noi theo thói tục dùng rượu thịt nhằm mãn chí 

nguyện  của  cha.  Nếu  cứ  làm  theo  thói  tục,  không  những  chẳng  tương 

ứng Phật pháp mà còn chống đối cha nữa! Xin hãy nói với các con của 

cụ,  nếu  không,  sợ  rằng  họ  sẽ  bị  những  kẻ  vô  tri  mê  hoặc,  lay  động  thì 

đâm ra chẳng tốt đẹp gì! 

58. Thư trả lời cư sĩ Thôi Ích Vinh (thư thứ bảy) 

Bài văn ông yêu cầu viết tôi đã soạn xong rồi, đặt tên là Phổ Khuyến 

Giới Sát Khiết Tố Vãn Hồi Kiếp Vận Thuyết180 (khuyên khắp mọi người 

kiêng giết, ăn chay nhằm vãn hồi kiếp vận), nói trọn khắp những chuyện 

cúng tế trời đất, Khổng Tử, Quan Đế, tổ tông, phụng dưỡng cha mẹ, đãi 

khách, tự cung phụng v.v… đều chẳng nên sát sanh, ăn thịt! Lại còn nói 

kèm chuyện cưới vợ, sanh con, chúc thọ cũng chớ nên sát sanh, ăn thịt. 

Chánh văn hơn hai ngàn sáu trăm chữ, in kèm vào cuối quyển nhất sách 

Quán Âm Tụng  (do quyển này có đoạn liên quan đến chuyện Đại Sĩ thị hiện trong 

 loài  vật)  vừa  đúng  ba  trang,  đã  gởi  cho  Trung  Hoa  Thư  Cục  cho  họ  sắp 

chữ. Sắp chữ xong, in ra, sẽ gởi sang cho ông xem. 

Quán Âm Tụng in hai vạn bộ, mỗi trang ba mươi đồng, khoản tiền 

này  ông  không  cần  phải  bù.  Ông  nguyện  in  năm  chục  bộ  tức  là  mười 

bảy đồng  (mỗi bộ ba cắc bốn xu, thêm vào mười mấy trang đó thì thêm một xu vẫn 

 thiếu, phải tăng thêm một xu nữa), ông muốn bù đắp cho khoản tiền in những 

trang này thì hãy chịu trách nhiệm in hai trăm hoặc ba trăm bộ Quán Âm 

Tụng  nữa  là  được  rồi.  Nếu  muốn  lưu  hành  rộng  rãi  bài  văn  này  mà  ấn 

hành riêng thì cũng vô ích; hãy nên in kèm vào sau cuốn Đại Sĩ Tụng. 

Nếu Đại Sĩ Tụng in được mười vạn cuốn thì bài văn này cũng được in 

180 Bài viết này được đánh số 10 trong phần Tạp Trước của Ấn Quang Pháp Sư Văn 

Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 4. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 216 of 393

mười  vạn  lần.  Nếu  ông  chịu  bỏ  tiền,  cứ  [tăng  thêm]  một  trang  cho  hai 

vạn bộ [sẽ tốn thêm] ba mươi đồng, hai trang là sáu mươi đồng. Nếu ông 

không có sức thì cũng chẳng cần phải bỏ tiền ra. Tôi sẽ tự lo liệu được, 

lại đưa kèm vào trong Văn Sao thì in bao nhiêu bộ Văn Sao, bài văn này 

cũng có bấy nhiêu, sẽ thực hiện trong đầu tháng Giêng, đừng lo! 

59. Thư trả lời cư sĩ Thôi Ích Vinh (thư thứ tám) 

Mồng  Ba  tháng  này,  nhận  được  thư  của  Lý  Trọng  Hòa  và  thư  của 

ông,  do  bận  bịu  không  rảnh  rỗi  nên  chưa  trả  lời.  Hôm  qua  mới  soạn 

xong bài ký về sự vãng sanh của Sa cư sĩ, nay gởi cho ông một bản, xin 

hãy đưa cho Sa Quân Nghị và Hạng Tử Thanh xem. Trong bản cáo phó 

và tờ ai khải (báo tin buồn) do ông, Trọng Hòa, Tử Thanh cùng với con 

ông  ta  hợp  soạn  đều  chẳng  ghi  tên,  lại  còn  trọn  chẳng  nhắc  tới  hành 

trạng  của  cụ  Sa  lúc  đương  thời.  Nay  tôi  dựa  theo  những  lời  ông  Hạng, 

lời  ông  cùng  lời  Trọng  Hòa  đã  kể  để  suy  theo  tình,  dựa  theo  lý,  lược 

thuật những nét đại lược. Tuy các ông chưa nói, Quang trọn chưa được 

gặp gỡ Sa cư sĩ lần nào, nhưng dùng tâm ý để nhìn thì cũng biết được. 

Những  sự  lý  được  trình  bày  [trong  bài  ký  về  sự  sanh  Tây  của  cụ 

Sa  do  Quang  soạn]  trọn  chẳng  phải  là  bỗng  dưng  hư  cấu.  Nếu  có  chỗ 

nào  sai  lầm,  xin  hãy  mau  chỉ  cho  biết  để  tiện  sửa  đổi  cho  đúng.  Nếu 

không, tôi sẽ xếp bài viết này181 vào Văn Sao để mong lưu truyền rộng 

rãi khuôn mẫu tốt đẹp khiến cho những kẻ câu nệ hẹp hòi trong mai sau 

sẽ  do  đấy  mà  bỏ  được  tri  kiến  lầm  lạc,  đạt  được  chánh  tri  kiến.  Triệu 

Tôn Nhân cũng soạn một bài ký. Ông Phác muốn soạn truyện thì được, 

nhưng toan dựng tháp thì chớ nên. Cư sĩ tại gia chỉ nên xây mộ, huống 

chi đang lúc con người đa số làm càn, chẳng tuân giữ bổn phận này, nếu 

xướng suất như thế thì sẽ phá hoại khuôn mẫu trong pháp môn. Xin hãy 

nói với ông Phác. 

[Về chuyện ấn hành] Văn Sao thì do Thượng Hải trong thời gần đây 

xảy ra chiến sự nên không mua được giấy Mao Thái, còn giấy Mao Biên 

thì trước kia Trung Hoa Thư Cục ước lượng giá phải hơn một đồng  (tạm 

 thời  tính    in  [mỗi  bộ]  bốn  trăm  trang  thì  sẽ  tốn  hơn  chín  cắc.  Ước  chừng  sắp  chữ 

 xong, nói chung sách sẽ gồm hơn bốn trăm hai mươi trang, do vậy giá thành [của 

 mỗi bộ] phải hơn một đồng).  Đấy vẫn là giá in dành cho năm ngàn bộ. Nếu 

181 Đây chính là “bài Ký về sự vãng sanh của cư sĩ Sa Kiện Am” được đánh số 36 

trong phần Ký thuộc quyển thứ tư của bộ Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng 

Chánh Biên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 217 of 393

in ít hơn sẽ càng mắc hơn, do họ đem các thứ tiền công chế bản sắp chữ, 

Chỉ  Bản  và  bản  kẽm  tính  luôn  vào  trong  ấy.  Gần  đây,  nghe  nói  quân 

đội phương Bắc đã rút, nếu không đánh nhau thì giấy Mao Thái sẽ tiếp 

tục được chuyển đến. Hễ có giấy Mao Thái sẽ nhất định dùng giấy Mao 

Thái, đỡ tốn tiền hơn! 

Ông  Sa  Quân  Nghị  muốn  chịu  tiền  in  một  trăm  bộ  thì  hãy  gởi  một 

trăm  đồng  sang  xưởng  chính  của  Trung  Hoa  Thư  Cục  nằm  trên  con 

đường  chùa  Tịnh  An,  Thượng  Hải,  giao  cho  tiên  sinh  Du  Trọng  Hoàn 

thâu nhận. Ông ta nhận được sẽ gởi biên lai ngay. Đợi khi sách được in 

ra, sẽ căn cứ theo số tiền [đã giao] để gởi sách. 

Nếu  dùng  giấy  Mao  Thái  sẽ  gởi  được  [mỗi  gói]  ba  bộ,  còn  dùng 

giấy  Mao  Biên  chỉ  gởi  được  hai  bộ  [cho  mỗi  gói].  Theo  quy  định  gởi 

sách bằng thư bảo đảm của thư cục  (mỗi gói là một cắc năm xu, gởi thư bảo 

 đảm năm xu nữa nên thành hai cắc. Thư cục quy định gởi sách bằng thư bảo đảm 

 để ngừa tệ nạn kẻ giao sách lén đem sách bán đi. Gởi thư bảo đảm sẽ có chứng từ, 

 họ không giở trò tồi tệ được! Vì thế bất luận bưu kiện lớn hay nhỏ, thư cục đều gởi 

 thư bảo đảm) thì bưu phí của năm mươi gói sẽ mất mười đồng. Nếu có thể 

cậy ai ở Thượng Hải lãnh giùm đem đi thì sẽ đỡ tốn tiền nhiều lắm. Nếu 

chậm  lại  đôi  chút  chờ  giấy  Mao  Thái  được  chuyển  tới  thì  giá  sách  lẫn 

bưu phí đều đỡ tốn tiền. 

Ông Hạng muốn quy y, sao chẳng chọn bậc đạo đức cao siêu để làm 

thầy, cứ muốn tôn Quang là một ông Tăng tầm thường chỉ biết cơm cháo 

làm thầy? Chủ kiến đã sai lầm, nhưng sợ nếu không chấp thuận, sẽ bảo 

Quang  là  kẻ  chẳng  biết  đếm  xỉa  tới  tình  người!  Nay  bèn  đem  lầm  đáp 

lạc, đặt pháp danh cho ông ta là Trí Nguyên. Ông ta tên là Bổn Nguyên, 

nay đặt pháp danh là Trí Nguyên. Cần biết rằng: Trí Nguyên (nguồn trí) 

chính là Chân Như Phật tánh của chính mình, hết thảy phước đức trí huệ 

đều phát xuất từ cái nguồn này. Người đời mê trái bổn tánh nên chân trí 

chẳng thể hiển hiện được! Tất cả tri kiến đều thuộc suy tính vọng tưởng; 

nếu  thật  sự  biết  được  cái  nguồn  này,  niệm  niệm  phản  chiếu  thì  sẽ  dứt 

lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đánh  đổ  ham  muốn  xằng  bậy  của  chính  mình 

để khôi phục lễ nghĩa, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, lại 

còn  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương  thì  trong  đời  hiện  tại 

sẽ dự vào bậc hiền thánh, lúc lâm chung quyết định vãng sanh cõi Cực 

Lạc.  Như  thế  thì  sẽ  có  thể  gọi  là  bậc  đại  trượng  phu  đệ  tử  thật  sự  của 

đức Phật. Những điều khác đã được nói tường tận trong Văn Sao, ở đây 

không viết cặn kẽ. Xin hãy đưa thư này cho ông ta đọc. Nếu chẳng nghĩ 

như vậy là đúng thì cũng chẳng quan trọng, khẩn yếu chi hết! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 218 of 393

60. Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập (thư thứ nhất) 

Quang  là  người  huyện  Cáp  Dương,  tỉnh  Thiểm  Tây.  Ông  đọc  Văn 

Sao, há chưa từng thấy lời bạt của ông Úy Như  (tên ngoài đời là Văn Úy) ư? 

Câu  “tại Hợp chi dương”  (ở phía Nam sông Hợp) trong kinh Thi chính 

là  nói  về  nơi  ấy  đấy,  bởi  huyện  Cáp  Dương  nằm  ở  phía  Nam182  sông 

Hợp Thủy, nên có tên là Hợp Dương (洽陽). Sông bị cạn nước vào thời 

Hán  nên  bỏ  bộ  Thủy  [trong  chữ  Hợp]  thêm  bộ  Ấp  (邑),  [do  vậy,  Hợp 

Dương]  trở  thành  Cáp  Dương  (郃陽).  Chữ  Hợp  (洽)  trong  cái  tên  Hợp 

Dương  phải  đọc  âm  Hợp  (合),  đừng  nên  đọc  là  Hiệp  (狹),  còn  trong 

những chỗ khác đều đọc là Hiệp, chứ không thể đọc là Hợp! Cáp Dương 

chính là nơi Y Doãn đích thân cày ruộng, nên còn có tên là Cổ Tân (còn 

đọc là Sân hay Sằn). 

Thuở  bé,  tôi  học  chữ  với  anh  ruột;  thoạt  đầu,  gặp  lúc  loạn  lạc  nên 

phải đình hoãn hai năm. Tiếp đấy lại lắm bệnh nên học hành chẳng ra gì. 

Mới sanh ra được nửa năm liền mắc bệnh mắt, suốt sáu tháng chưa từng 

mở  được  mắt;  trừ  lúc  ăn  ngủ  ra,  cứ  khóc  suốt  ngày  đêm  không  ngừng. 

Về sau, mắt được lành, vẫn còn thấy được ánh mặt trời. Năm mười mấy 

tuổi, đọc lời văn báng Phật của Hàn - Âu rất thích, lại còn muốn học Lý 

Học.  Cho  nên  đối  với  thơ  văn  đều  chẳng  muốn  làm.  Anh  ruột  tôi  thấy 

tôi  vốn  bệnh  tật  đã  lâu  nên  mặc  kệ.  Năm  hai  mươi  tuổi  xuất  gia   (nhằm 

 năm Quang Tự thứ bảy - 1881). Tu Tịnh nghiệp là do kinh Di Đà, Tịnh Độ 

Phát Nguyện Văn và Long Thư Tịnh Độ Văn phát khởi, chứ tuyệt không 

được một tri thức nào khai thị! Bởi lẽ, tiên sư và những người giao du 

đều hâm mộ ý chỉ nhà Thiền, Quang trọn chẳng được chỉ dạy, tự lượng 

chính mình không có được trí thức ấy nên chẳng dám [tu Thiền]. 

182 Theo bộ Hợp Dương Huyện Toàn Chí của Tôn Dậu Phong viết dưới đời Thanh: 

 “Hợp (洽)  là do sông hợp dòng lại mà có tên”.  Sông Hợp Thủy bắt nguồn từ vùng 

Tây  Nguyên  của  Thiểm  Tây,  chia  thành  hai  dòng,  chảy  đến  thôn  Tân  Lý  bèn  hợp 

thành một nên sông có tên là Hợp Thủy. Năm 429 trước Công Nguyên, Ngụy Văn 

Hầu đi đánh nước Trịnh trở về, đã dựng thành ở phía Bắc sông Hợp Thủy. Do thời 

cổ thường gọi phía Nam núi hoặc sông là Dương, nên thành ấy được đặt tên là Hợp 

Dương.  Tân  Lý  chính  là  nơi  Y  Doãn  từng  cày  ruộng  trước  khi  ra  giúp  vua  Thành 

Thanh nhà Thương. Về sau, do Hoàng Hà đổi dòng, phù sa tích tụ lại khiến cho Hợp 

Thủy bị nghẽn dòng, khô cạn một thời gian, nên người ta mới bỏ bộ Thủy trong chữ 

Hợp của tên gọi Hợp Dương. Bộ Ấp (邑) khi viết kèm vào bên phải một chữ sẽ được 

viết gọn thành “阝”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 219 of 393

Năm hai mươi sáu tuổi  (nhằm năm Quang Tự 12 - 1886 ), rời Thiểm Tây 

đến núi Hồng Loa ở Bắc Kinh. Năm Quang Tự 19 (1893), từ Bắc Kinh 

đến chùa Pháp Vũ, tới nay đã ba mươi mốt năm rồi. Làm một kẻ nhàn 

rỗi vô tích sự tại Pháp  Vũ (do Trụ Trì chùa Pháp Vũ [là hòa thượng Hóa Văn 

 lên Bắc Kinh] thỉnh Đại Tạng Kinh, tôi làm người kiểm giảo cho Ngài nên Ngài bảo 

 tôi cùng theo về chùa. Do biết Quang chẳng muốn đảm nhận chuyện gì bèn cho ngồi 

 chơi không. Các đời Trụ Trì sau đấy đều y theo lệ cũ, cho nên mới được [rảnh rỗi] 

 lâu dài như thế). Phàm những chuyện thuộc về Thường Trụ đều nhất loạt 

chẳng tham dự hoặc nghe biết. Thoạt đầu, hễ trong núi có nhân duyên gì 

cần phải viết lách thì đa số sai Quang viết, Quang liền dùng giọng điệu 

của  người  [sai  viết]  ấy.  Nếu  chẳng  tiện  dùng  giọng  điệu  của  người  ấy, 

bèn dùng danh xưng khác. Suốt hai mươi mấy năm, hai chữ “Ấn Quang” 

chưa  từng  bao  giờ  lộ  ra  ngoài.  Do  vậy,  không  một  ai  thăm  hỏi  và  gởi 

thư. 

Từ năm đầu Dân Quốc (1912), cư sĩ Cao Hạc Niên lén đem bản cảo 

đăng  trên  Phật  Học  Tùng  Báo.  Do  ông  ta  thấy  Quang  chẳng  muốn  cho 

người khác biết đến nên đề tên tác giả là Thường Tàm (thường hổ thẹn), 

đấy không phải là tên [thật sự]. Từ Úy Như, Châu Mạnh Do trông thấy 

[những bài viết ấy] rất thích, cho là hợp với tri kiến của họ bèn hỏi han 

khắp  mọi  người,  nhưng  [ai  nấy]  đều  không  biết.  Đến  năm  Dân  Quốc 

thứ tư (1915), Úy Như hỏi pháp sư Đế Nhàn, ngài Đế Nhàn liền nói với 

Quang:  Sư  cũng  không  biết  Thường  Tàm  là  ai.  Do  Hạc  Niên  đem  bản 

cảo tới cho pháp sư Đế Nhàn xem qua, [nên Sư mới biết]! Từ đấy, Úy 

Như  sưu  tập  [những  văn  cảo  của  Quang],  đem  in  ra   (tại  Bắc  Kinh);  tới 

năm  Dân  Quốc  thứ  bảy  (1918),  cầm  Sơ  Biên  Văn  Sao  đến  núi  xin  quy 

y. Quang một mực không chịu thâu nhận [đệ tử] quy y, bảo ông ta hãy 

quy y với pháp sư Đế Nhàn. Năm Dân Quốc thứ tám (1919), ông ta lại 

in  [Ấn  Quang  Văn  Sao]  Sơ  Biên,  Thứ  Biên.  Năm  Dân  Quốc  thứ  chín 

(1910), lại bảo Thương Vụ Ấn Thư Quán ở Thượng Hải ấn hành, giữ lại 

bản in gốc. 

Từ đấy, ngày càng thấy phiền phức, muốn có một ngày thanh nhàn 

cũng không được! Từ đó trở đi chẳng thể không dùng cái tên Ấn Quang. 

Vì  thế,  phàm  có  ai  xin  viết  lời  bạt,  đều  ghi  là  Thường  Tàm  Quý  Tăng 

Thích  Ấn  Quang.  Tôi  bẩm  tánh  cương  trực  nên  trọn  chẳng  nẩy  sanh  ý 

niệm Trụ Trì đạo tràng, thế độ đồ đệ. Gần đây có kẻ dốc hết tánh mạng 

muốn  xin  Quang  cho  xuất  gia,  Quang  cũng  dốc  hết  tánh  mạng  từ  chối. 

Thoạt đầu cự tuyệt người xin quy y, nay chỉ đành mặc kệ mà thôi! 

Tôi vốn chẳng chuộng bày vẽ màu mè, dẫu là chữ viết, tranh vẽ của 

bậc  danh  nhân  cũng  chẳng  màng!  Đã  từng  hơn  ba  lần  chụp  ảnh,  hễ  bị 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 220 of 393

ép buộc thì cho người ta chụp. Trừ những tấm kẻ ấy giữ lấy ra, Quang 

trọn chẳng cần đến! Hễ họ gởi hình tới thì cũng tùy tiện tặng cho người 

khác, nhất loạt chẳng giữ lại. Nếu ông có thể nghe theo lời tôi thì sẽ là 

bạn  thiết  của  tôi,  cần  gì  phải  muốn  có  hình  dạng  xấu  xa  của  tôi  vậy? 

Người  niệm  Phật  hãy  nên  chuyên  ròng  lễ  Phật,  chứ  lạy  một  ông  Tăng 

tầm thường chỉ biết cơm cháo có lợi ích gì đâu? 

Năm nay tôi đã sáu mươi ba tuổi, người cùng quê và Đốc Quân tỉnh 

Thiểm Tây nhiều lần giục giã trở về quê nhà. Quang thoạt đầu viện cớ 

mình  là  kẻ  tầm  thường  để  thoái  thác.  Đến  khi  lâm  vào  tình  thế  chẳng 

từ tạ được nữa, bèn nại cớ đang phải lo toan công việc, chẳng thể đi xa 

được!  Năm  sau  Phổ  Đà  Sơn  Chí  hoàn  thành,  Văn  Sao  ấn  hành  xong 

xuôi, sẽ trở về đất Thiểm một chuyến, sợ vẫn còn phải trở lại [nơi đây]. 

Do phải đợi cho đến khi nhân duyên [các chùa] Phạm Thiên, Pháp Vân 

hoàn  thành  thì  mới  có  thể  không  quan  tâm  được;  nhưng  mạng  người 

vô thường, lỡ ra chết trước [khi ấy] nên chẳng thể định sẵn theo ý mình 

được! 

Năm  Dân  Quốc  thứ  sáu  (1917),  ông  Trần  Tích  Châu  xin  Quang  tu 

chỉnh Phổ Đà Sơn Chí. Quang muốn sưu tập thật hoàn bị các sự lý cảm 

ứng thuộc về mặt Bổn lẫn mặt Tích của Đại Sĩ rồi dùng lối tụng văn để 

ca tụng, dưới mỗi câu còn ghi chú các sự tích; nhưng do mục lực chẳng 

đủ nên vẫn phải sám hối, cầu Đại Sĩ gia bị, rồi mới xem khắp các nhân 

duyên  của  Đại  Sĩ  trong  Đại  Tạng.  Nào  ngờ  từ  đấy  trở  đi,  thư  từ,  công 

việc ngày càng thấy nhiều hơn, trọn không có lúc nào rảnh rỗi! Ba năm 

trước,  Tri  Sự  [huyện  Định  Hải]  muốn  Quang  tu  chỉnh  Sơn  Chí,  Quang 

đã đem ý ấy để ngăn trở. Năm ngoái, Tri Sự cực lực hộ trì Phổ Đà cũng 

muốn  tu  chỉnh  gấp.  Thoạt  đầu,  tuy  Quang  đã  đem  ý  ấy  bảo  rồi,  ông  ta 

vẫn chẳng chịu nguôi lòng, liền bảo ông ta cậy người khác tu chỉnh, chứ 

Quang không rảnh rang để lo liệu, không cách nào thỏa mãn nguyện của 

tôi được! 

Há  chẳng  phải  là  Đại  Sĩ  cảm  ứng,  khiến  cho  một  vị  cư  sĩ  từ  Giang 

Tây  đến  đây?  Ông  ta  vốn  làm  quan  Hàn  Lâm  dưới  triều  Thanh  trước 

kia,  bút  mực  siêu  diệu.  Gặp  mặt  Quang,  Quang  hỏi:  “Ông  ăn  chay  hay 

chưa?”  Ông  ta  thưa:  “Con  ăn  chay  kỳ!”  (nghiên  cứu  Phật  học  đã  tám  chín 

 năm,  nhất  tâm  niệm  Phật,  nhưng  chưa  ăn  chay  trường).   Quang  lớn  tiếng  quở 

mắng, ông ta cực lực bội phục. Do vậy, bảo ông ta hãy soạn sách, ông ta 

hết sức vui lòng. Thỉnh một vị văn học gia tu chỉnh Sơn Chí, còn phần 

nói về công hạnh của Đại Sĩ thì do Hứa cư sĩ tu chỉnh; khi tu chỉnh xong 

sẽ hợp chung lại. Lại còn cho in riêng phần ấy để lưu truyền rộng rãi ngõ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 221 of 393

hầu người trong thiên hạ đều được gội ân đức của Đại Sĩ. Chuyện này có 

thể hoàn thành trong năm nay, rõ ràng là sớm hay muộn gì đều có thể in 

ra sách. Bộ [Phổ Đà] Sơn Chí đứng đầu Sơn Chí của các danh sơn trong 

thiên hạ, may mắn chi hơn? Những [câu trả lời cho] điều ngờ vực và sở 

ngộ của ông được viết trong một tờ giấy khác! 

61. Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập (thư thứ hai) 

Nhận được thư, biết ông có thể quay lại tự kiểm điểm, khá cảm thấy 

vui  mừng,  an  ủi!  Nhưng  những  câu  hỏi  đa  số  là  cố  chấp,  thiên  kiến, 

chẳng thấu hiểu đạo “giữ lẽ thường, biết quyền biến”. Nếu mỗi một điều 

đều  giải  thích  thì  không  viết  tới  mười  mấy  trang  giấy  sẽ  chẳng  thể  nói 

hết được! Nay chỉ nói đại khái với ông thì ông sẽ tự thấu hiểu, bởi gần 

đây  Quang  đúng  là  suốt  ngày  chẳng  được  rảnh  rỗi.  Do  mục  lực  không 

đủ, suốt hai mươi năm qua chẳng dùng đến mắt vào ban đêm, bởi lẽ nếu 

ban  đêm  dùng  đến  mắt,  hôm  sau  sẽ  chẳng  thể  nhìn  được!  Giữa  tháng 

Mười, do thư từ, giảo chánh, đối chiếu sách, giám đính, [người khác nhờ 

cậy] sai khiến viết lời Bạt chồng chất tích tụ, chỉ đành phải lo liệu trong 

ban  đêm  cho  xong.  May  được  Tam  Bảo  gia  bị,  ban  ngày  vẫn  có  thể 

chiếu theo lệ thường được; còn đây là chuyện ngoài ý muốn. Từ đấy mỗi 

đêm  lo  viết  lách  suốt  hai  ba  giờ  rồi  mới  tụng  công  khóa,  ngủ  ba  tiếng 

mấy,  đoạn  thức  dậy  tụng  công  khóa,  mắt  vẫn  chẳng  đến  nỗi  mệt  mỏi 

lắm, nhưng vẫn chẳng thể xong hết việc được. Trong tháng Mười, tháng 

Mười Một, thư từ lên tới một trăm mấy chục bức, chỉ riêng một chuyện 

ấy  đã  chẳng  lo  xuể  rồi;  huống  là  những  chuyện  như  giảo  chánh,  đối 

chiếu v.v… ư? 

Ông nhàn rỗi vô sự, đối với những chuyện hợp lý lại nêu lên đủ mọi 

câu  hỏi  chẳng  hợp  lý!  Tuy  là  ham  học,  nhưng  cũng  thấy  rõ  ông  chẳng 

biết  suy  nghĩ  sâu  xa!  Vì  sao  vậy?  Trong  thế  gian,  con  người  nhờ  vào 

thức ăn, y phục để giữ mạng sống; nếu chẳng biết chọn lựa sao cho thích 

hợp với chính mình thì thức ăn, y phục đều trở thành thứ giết người. Nếu 

chúng đã gây ra cái chết thì có nên bảo người trong thế gian bỏ sạch thức 

ăn, y phục hay chăng? Hay là hãy nên bảo người ta châm chước, lượng 

định  những  thứ  thích  hợp  để  ăn,  để  mặc  vậy?  Phật  pháp  không  gì  lớn 

lao chẳng bao gồm, không điều nhỏ nhặt nào chẳng nêu lên; há nên luận 

bàn  theo  kiểu  chấp  nhất?  Những  câu  hỏi  của  ông  tựa  hồ  có  lý,  nhưng 

thật ra đều thuộc loại chẳng khéo dụng tâm. Nếu ông tin tới nơi tới chốn, 

xin  hãy  sốt  sắng  hành  trì,  đợi  tới  khi  nghiệp  tiêu  trí  rạng  sẽ  khôn  ngăn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 222 of 393

tự  cười  mình  ngu  dại  chấp  trước,  hổ  thẹn  khôn  cùng  vậy!  Nếu  chẳng 

tin tưởng, nếu chẳng lại lấy Phật làm thầy, vẫn cứ dấn thân vào phường 

ngoại đạo y như cũ thì cũng đành để mặc ông mà thôi! 

 “Hồi dã, văn nhất dĩ tri thập; Tứ dã, văn nhất dĩ tri nhị”  (Nhan Hồi 

nghe một biết mười, còn Tử Cống nghe một chỉ biết được hai)183.  “Biết 

 hai”   là  do  cái  này  mà  thấu  hiểu  cái  kia,  chứ  không  phải  là  [Tử  Cống] 

chỉ hiểu biết hẹp hòi có hai, chẳng biết được tới ba! Nghe một biết mười 

thì  nghe  phần  đầu  sẽ  biết  được  phần  cuối.  “Cử  nhất  ngung,  bất  dĩ  tam 

 ngung phản, thánh tắc khí chi”  (Nêu lên một góc mà không biết suy luận 

ra ba góc kia thì thánh nhân sẽ buông bỏ, [không dạy người ấy nữa])184. 

Ông cứ muốn mỗi một điều đều chấp chặt hẹp hòi rồi hỏi han cặn kẽ thì 

Quang già suy, lắm việc, há rảnh rỗi để viết lách tán gẫu với ông ư? Đối 

với những lời lẽ báng Phật của ngoại đạo, há nên căn cứ vào đấy, coi là 

đúng  ư?  (Nếu  ông  đã  thấy  những  sự  tích  ứng  hóa  của  Phật  Thích  Ca,  ắt  sẽ  biết 

 được đại khái. Dẫu chưa thấy, há nên nghe lời báng bổ liền hoài nghi ư?) Chẳng 

thấy  Đạo  Chích  chửi  bới:  “Vua  Nghiêu  bất  nhân,  vua  Thuấn  bất  hiếu, 

vua Đại Vũ dâm dật, Thành Thang, Châu Vũ Vương giết chóc bừa bãi, 

Khổng Tử trộm đạo” đó ư? 

Hơn nữa, những câu ông hỏi phần nhiều chẳng hợp lý, tôi đã chỉ bày 

đại khái rồi, chẳng muốn giải thích cặn kẽ nữa! Tiếp đấy, nghĩ ông chánh 

tín chưa vững vàng, chánh trí chưa mở mang, nếu bị quở trách chắc sẽ 

ôm lòng oán hận rồi đâm ra ngã lòng. Vì thế chẳng thể không chỉ bày đại 

lược để trọn hết tấm lòng tôi giống như một bà già dụ con hãy quay về 

nhà vậy! 

62. Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập (thư thứ ba) 

Nhận được thư, biết ông lại mất một đứa con, đau lòng thở dài sườn 

sượt! Tuy nhiên, người hiểu lý quyết chẳng vì cảnh ngộ của chính mình 

183 Đây là một câu nói trích từ thiên Công Dã Trưởng sách Luận Ngữ. Nguyên văn: 

 “Tử  vị  Tử  Cống  viết:  ‘Nhữ  dữ  Hồi  dã  thục  du?’  Đối  viết:  ‘Hồi  dã,  văn  nhất  dĩ  tri 

 thập; Tứ dã, văn nhất dĩ tri nhị’. Tử viết: Ngô dữ nhữ phất như dã” (Khổng Tử hỏi 

Tử  Cống:  ‘Ngươi  với  Nhan  Hồi  ai  vượt  trội  hơn?’  Tử  Cống  thưa:  ‘Nhan  Hồi  nghe 

một  biết  mười,  còn  Tứ  nghe  một  chỉ  biết  được  hai’.  Khổng  Tử  bảo:  ‘Ta  với  ngươi 

đều chẳng bằng anh ta’). Tử Cống tên thật là Tứ, họ Đoan Mộc. 

184  Đây  là  một  câu  nói  trích  từ  thiên  Thuật  Nhi  sách  Luận  Ngữ.  Cụ  Lý  Bỉnh  Nam 

giảng:  “Ngung là góc. Giống như cái nhà có bốn góc, đã chỉ ra một góc mà không 

 biết suy luận tương tự để hiểu được ba góc còn lại thì không còn cách nào chỉ dạy 

 người như vậy được nữa”.  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 223 of 393

mà bảo: “Đạo trời vô tri, Phật pháp chẳng linh!” Chúng ta từ vô lượng 

kiếp  đến  nay  đã  tạo  đủ  thứ  ác  nghiệp,  làm  sao  kết  liễu  được?  Cái  quả 

xưa kia đã chín, cái nhân ngày nay còn chưa chín, há nên vì con cái lần 

lượt chết mà bảo là “không có nhân quả!” 

Hơn nữa, ông là phàm phu sát đất mong được liễu sanh thoát tử ngay 

trong  đời  này,  nếu  chẳng  có  cảnh  khổ  bức  bách  sẽ  rất  khó  thành  tựu 

cái tâm “ưa tịnh, chán uế” chân thật! Sanh, già, bệnh, chết, yêu thương 

phải  chia  lìa,  oán  ghét  mà  cứ  phải  gặp  gỡ,  mong  cầu  chẳng  được  [toại 

nguyện], Ngũ Ấm lừng lẫy, tám nỗi khổ ấy cùng nung nấu, những ai có 

chí khí quyết chẳng sanh tâm tham luyến ràng buộc thế giới này! 

Nhưng  đã  làm  người  trong  thế  gian,  cũng  quyết  chớ  nên  vứt  bỏ 

những  chuyện  mình  đáng  nên  làm,  cứ  một  mực  mang  quan  niệm  yếm 

thế!  Chẳng  do  chuyện  này  mà  tấn  đức  tu  nghiệp,  lại  ngược  ngạo  sanh 

lòng  oán  hận,  tức  là  cái  tâm  vẫn  còn  có  ý  niệm  kiêu  căng!  Ngay  từ 

chuyện  này,  đủ  thấy  rằng  ông  là  kẻ  khí  lượng  hẹp  nhỏ,  chưa  thể  gánh 

vác đạo  “hành xử thuận theo địa vị”  của thánh nhân thế gian, huống là 

vô thượng đại đạo muốn phổ độ hết thảy chúng sanh cùng sanh về Tây 

Phương liễu sanh thoát tử ư? Bởi lẽ, kiến thức ấy hoàn toàn là kiến thức 

của kẻ chưa hề nghe tới đại đạo thế gian xuất thế gian vậy! 

Qua tướng trạng lúc chết của cháu Chuẩn, dường như nó sẵn có túc 

căn.  Ông  hãy  nên  vì  chuyện  này  mà  hiểu  sâu  xa  rằng  “nhân  quả  quyết 

chẳng luống uổng!” Nếu ông không biết niệm Phật, làm sao Hiền Chuẩn 

có được tướng tốt lành [khi lâm chung] ấy? Cũng như chẳng biết: Nếu 

không có nỗi đau đớn này để đâm một nhát vào cái tâm thương yêu đắm 

đuối con cái của vợ chồng ông thì làm sao mong thành tựu được cái tâm 

chán lìa Sa Bà hòng đạt được đại lợi ích quyết định vãng sanh? 

63. Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập (thư thứ tư) 

Hôm  qua  nhận  được  thư,  khôn  ngăn  than  thở.  Mười  mấy  năm  qua 

ông  hoàn  toàn  chẳng  dụng  công  nơi  tâm  địa  của  chính  mình,  chỉ  gắng 

gượng chống giữ bề ngoài! Con người sống trong thế gian ai nấy đều có 

chức  phận.  Ông  trên  có  cha  mẹ,  giữa  có  em  trai,  bọn  họ  đã  chẳng  thể 

nghe  theo  ông  thì  chỉ  đành  để  mặc  họ.  Chính  mình  hãy  vì  cha  mẹ,  các 

em… mà niệm Phật siêu độ cho những con vật bị giết nhằm cởi gỡ oán 

kết cho cha mẹ, các em v.v… Há nên sanh cái tâm sân hận cực lớn ấy? 

 (Tâm  hiếu  -  đễ  ở  chỗ  này).   Cái  tâm  ấy  chính  là  tâm  mạnh  mẽ  nhất  để  đọa 

trong  ác  đạo,  độc  trùng  đấy!  Nếu  do  vậy  mà  mạng  chung,  ông  chẳng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 224 of 393

sanh  làm  rắn  độc,  thú  dữ  thì  sẽ  sanh  vào  đâu  đây?  Học  Phật  phải  giải 

thoát phiền não  (cứ trọn hết lòng mình, chẳng bận tâm người khác có nghe theo 

 hay không), ông lại ngược ngạo tăng trưởng phiền não. Thử nghĩ: Nếu ông 

không  được  nghe  Phật  pháp,  há  có  thể  nào  khác  biệt  với  cõi  đời  hay 

chăng?  (Sợ  rằng  tâm  ông  còn  hiếu  sát,  ham  ăn  còn  mạnh  mẽ  hơn  họ  nữa  kia).  

Mong từ đây hãy chỉ xét nghĩ tự tâm, đừng màng người khác sai trái. 

Đối  với  kẻ  mang  tri  kiến  thông  tục,  nếu  khuyến  hóa  được  thì  hãy 

thiện xảo khuyến hóa. Nếu chẳng thể, hãy nhất tâm niệm Phật; chỉ sanh 

lòng  thương  xót  bọn  họ  bất  luận  họ  là  kẻ  sát  sanh  hay  là  sanh  mạng 

bị  giết.  Lại  cần  phải  sanh  lòng  vui  mừng,  cảm  thấy  may  mắn:  “Nếu  ta 

không được nghe Phật pháp thì hiện tại sẽ giống như những kẻ giết loài 

vật  để  ăn  ấy,  tương  lai  sẽ  đọa  làm  loài  vật  sẽ  bị  chúng  nó  giết”.  Sanh 

được  hai  tâm  ấy  rồi  cực  lực  niệm  Phật  thì  sân  hận  chẳng  sanh,  thiện 

duyên  tăng  trưởng,  trong  tương  lai  ắt  có  cảnh  đại  tương  ứng,  chẳng 

đến  nỗi  suốt  ngày  dùng  Phật  pháp  để  kết  ác  duyên.  Hoa  Nghiêm  Hạnh 

Nguyện Toàn Kinh  (tức phẩm Hạnh Nguyện trong bộ Tứ Thập Hoa Nghiêm) có 

câu:  “Bò uống nước thành sữa, rắn uống nước thành nọc độc. Kẻ trí học 

 sẽ liễu sanh tử, kẻ ngu học sẽ vào Nê Lê”.  Tôi dứt lời nơi đây! 

64. Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập (thư thứ năm) 

Con  người  sống  trong  thế  gian,  hãy  nên  trọn  hết  những  nghĩa  vụ 

đáng  phải  nên  trọn.  Như  lời  ông  nói  thì  vẫn  cứ  muốn  xin  Quang  giám 

định và soạn lời tựa cho Vân Du Tập Ai Vãn Lục. Đúng là ông muốn ép 

tôi làm nô lệ! Đối với những thói xấu kiêu căng, xa hoa, rỗng tuếch, hời 

hợt  ấy,  tuy  chúng  ta  chẳng  thể  đẩy  lùi  phong  thái  suy  đồi  xấu  xa  đó 

được, há nên phụ họa, bắt chước làm theo để lũ hậu sinh ưa phô trương 

thanh  thế  giả  dối,  ghét  sự  nhàm  chán  sẽ  đua  nhau  coi  đó  là  cách  tối 

thượng  hòng  mua  danh  chuốc  dự,  chẳng  đáng  buồn  ư?  Ông  đừng  nên 

làm như vậy! Nếu ông cứ nhất định muốn làm vậy, đừng gởi [sách ấy] 

đến cho tôi, buộc tôi phải đốt đi! Ông hãy đốt ngay ở chỗ mình để đôi 

bên  khỏi  phải  nhọc  lòng!  Ông  học  Phật  đến  nỗi  có  tri  kiến  kiểu  đó  thì 

không học Phật sẽ còn như thế nào? Vợ con ông trơ trọi, khổ sở, không 

nơi  nương  tựa,  mà  vẫn  cứ  muốn  dấy  lên  cái  thói  xa  xỉ  ấy,  tức  là  trên 

tuyết lại thêm băng, đối với kẻ sống lẫn người chết đều tổn hại vô ích! 

Mấy  chục  năm  qua,  đối  với  tiên  phụ,  tiên  mẫu,  tiên  sư,  tiên  huynh 

 (tiên  huynh  chính  là  vị  thầy  dạy  chữ  cho  Quang),  Quang  trọn  chẳng  ghi  thuật 

một  chữ  nào  bởi  chẳng  muốn  hùa  theo  thói  xấu  hư  trương  thanh  thế, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 225 of 393

cũng như chẳng muốn người ta bảo: “Sợ rằng đấy là những lời lẽ tô vẽ, 

chưa chắc đã là chuyện thật!” Há tôi chịu đề xướng chuyện này cho kẻ 

đã quy y [với mình] ư? Thử hỏi người ấy chỉ có thể không thẹn với chức 

vị của mình mà thôi, chứ rốt cuộc đối với nước nhà, đối với dân tộc có 

công  đức  gì  đáng  cho  người  khác  ca  tụng  chăng?  Hễ  phong  thái  này 

dấy lên thì những kẻ hèn kém tới mức chẳng chịu đựng được sẽ đều bắt 

chước  làm  theo;  có  thể  nói  là  kẻ  bày  trò  gây  tội  chẳng  phạm  tội  lỗi  gì 

chăng? Dẫu cho em trai ông muốn làm thì cũng nên khuyên anh ta thôi 

đi, huống hồ ông còn muốn khuyến khích em trai mình nữa ư? Ông có 

trang trải được chi phí [ấn loát] ấy hay chăng? Huống chi ông trọn chẳng 

có tài lực ấy mà lại khuyên bảo em trai hãy làm chuyện ấy ư? 

Cư  sĩ  sống  trong  chùa  miếu,  bất  quá  chỉ  là  một  đạo  nhân  trông  coi 

miếu mà thôi. Ông bảo người ấy trụ trì pháp đạo thì tiếm lạm cũng lớn 

lắm đấy! Thế tục gọi vị Tăng sống trong miếu là Trụ Trì, là Đương Gia, 

kẻ  ấy  cũng  xưng  hô  như  thế,  do  thuận  theo  thế  tục  cho  nên  chẳng  trái 

nghịch cho lắm! Ông bảo là “trụ trì pháp đạo” tức là ăn nói sai lầm hoàn 

toàn, đem phàm lạm thánh! Hắn ta có đức gì để trụ trì pháp đạo vậy? Chỉ 

trông coi miếu mà thôi! 

65. Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập (thư thứ sáu) 

Trước  đây,  Trí  Thanh  và  Trí  Mục  có  gởi  thư  đến,  cậy  tôi  xem  xét, 

sửa  chữa  bài   “Duyên  khởi  thành  lập  thư  viện”   do  họ  soạn.  Do  Quang 

thấy  bài  duyên  khởi  ấy  trọn  chẳng  nêu  ra  ân  đức  lợi  sanh  giúp  đời  của 

đức Phật nên viết một bài khác. Vì số chữ quá nhiều, sợ khó thể sử dụng 

cho thích hợp được, nên lại sao lục bài  “Nêu bày những ý nghĩa ẩn kín 

 qua  tác  phẩm  Hành  Dư  Nhật  Khóa  của  Lâm  Văn  Trung  Công” ,  mượn 

oai  đức,  danh  vọng  của  Văn  Trung  Công  để  chiết  phục  những  kẻ  chấp 

nhặt hẹp hòi, thiên chấp, tà kiến; đấy cũng là một tấm gương lớn lao để 

làm lợi người khác vậy! 

Tôi chưa từng thấy những bài tán dương các vị tổ sư Liên Tông. Bài 

tán của ông Đổng rất hay, Quang cũng soạn một bài tán. Tuy chẳng hay 

bằng  bài  của  ông  Đổng,  nhưng  cũng  có  thể  dùng  được.  Tịnh  Độ  Tông 

khởi  đầu  từ  đức  Phổ  Hiền,  Viễn  Công  tiếp  nối  nguồn  pháp  nơi  Chấn 

Đán (Trung Hoa), lưu truyền rộng rãi khắp trong ngoài nước khiến cho 

khắp mọi thánh - phàm đều chứng Niết Bàn trong hiện tại. Cuối bộ kinh 

Hoa Nghiêm, Phổ Hiền Bồ Tát dùng mười đại nguyện vương dẫn về Tây 

Phương,  đấy  là  lần  xướng  suất  đầu  tiên  trong  giáo  pháp  của  đức  Phật 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 226 of 393

Thích Ca vậy  (Tiểu Thừa đoạn sạch Kiến Tư Hoặc liền liễu sanh tử, chứng Chân 

 Đế Niết Bàn. Do vậy, coi liễu sanh tử là chứng Niết Bàn. Trong Đại Thừa thì thành 

 Phật mới là Niết Bàn rốt ráo, chẳng thể coi loại Niết Bàn ấy (tức Chân Đế Niết Bàn 

 của Tiểu Thừa) là Niết Bàn rốt ráo của Phật được).  

66. Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập (thư thứ bảy) 

Quang một mực chẳng thích chụp hình, bởi lẽ chụp hình luôn luôn là 

chuyện  hao  phí  tiền  bạc  của  tín  thí,  dùng  tiền  tài  hữu  dụng  để  làm 

chuyện vô ích hoa mỹ rỗng tuếch, người tu hành há nên làm ư? Ông hãy 

xét  kỹ  lời  tôi,  thấu  hiểu  sâu  xa  lòng  tôi,  tuy  chưa  gặp  mặt  mà  đã  gặp 

nhau bằng tấm lòng, nào còn thiếu sót, áy náy chi? Nếu không, dẫu có 

cùng ở chung một nhà với Phật mà tâm chẳng vâng theo, như Điều Đạt 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 227 of 393

(Đề Bà Đạt Đa)185, Thiện Tinh186 vẫn phải đọa vào địa ngục A Tỳ ngay 

trong  lúc  sống,  huống  hồ  những  kẻ  hời  hợt,  hờ  hững  hiện  thời  ư?  Xin 

hãy tận tụy thực hiện nhằm nêu gương cho học trò và người trong làng 

185 Đề Bà Đạt Đa (Devadatta), đôi khi còn phiên âm là Địa Bà Đạt Đa, Đề Bà Đạt 

Đâu, hoặc gọi tắt là Điều Đạt, dịch nghĩa là Thiên Nhiệt, Thiên Thọ, Thiên Dữ. Ông 

là con của Hộc Phạn Vương (em trai vua Tịnh Phạn), là anh ruột của A Nan. Từ lúc 

nhỏ,  khi  học  các  kỹ  thuật  bắn  tên,  cưỡi  ngựa,  toán  pháp…  chung  với  đức  Phật  và 

Nan Đà (em cùng cha khác mẹ của đức Phật, con bà Kiều Đàm Di), ông luôn tỏ ra 

ganh tỵ, luôn tìm cách vượt trội hai người. Đến khi đức Phật thành đạo, ông xin theo 

xuất gia, trong suốt hai mươi năm thiện tâm tu hành, siêng ròng không lười nhác, do 

chưa đắc quả A La Hán bèn ngã lòng, sanh ý niệm ác, muốn học thần thông để được 

lợi dưỡng. Không được đức Phật chấp thuận, ông tìm đến Thập Lực Ca Diếp xin học 

thần thông. Ông rất được thái tử A Xà Thế tin tưởng, kính phục. Do vậy, Đề Bà Đạt 

Đa  càng  thêm  kiêu  mạn,  liên  kết  với  A  Xà  Thế  tìm  cách  hãm  hại  để  giành  quyền 

lãnh đạo Tăng đoàn. Vì thế, Đề Bà Đạt Đa bèn dẫn năm trăm đồ chúng tách rời Tăng 

đoàn, tự xưng là đại sư, chế định năm pháp, dối xưng hành theo năm cách ấy sẽ mau 

chóng đạt tới Niết Bàn. Ông ta đã phá hòa hợp Tăng, lại xui A Xà Thế giết cha, tính 

dùng thế lực của tân vương để hại Phật ngõ hầu chính mình sẽ trở thành pháp vương. 

Ông sai năm trăm người cầm nỏ đá bắn Phật nhưng không thành công. Ông lại đích 

thân lăn một tảng đá to từ đỉnh núi Kỳ Xà Quật xuống để mưu giết chết Phật, nhưng 

do thần Kim Tỳ La dùng chày Kim Cang đánh nát hòn đá nên chỉ một mảnh đá nhỏ 

văng trúng chân Phật, chảy máu. Ông lại sai người đem voi say toan giẫm chết Phật 

tại thành Vương Xá, nhưng voi vừa trông thấy Phật liền tỉnh rượu, mọp đầu quy y. 

Trong khi ấy, hai vị Xá Lợi Phất và Mục Liên dùng biện tài khiến cho năm trăm đệ 

tử của Đề Bà tỉnh ngộ trở về với Phật, A Xà Thế cũng được Phật giáo hóa, tỉnh ngộ, 

sám  hối,  quy  y.  Đề  Bà  Đạt  Đa  tức  tối,  tìm  cớ  đánh  chết  tỳ-kheo-ni  Liên  Hoa  Sắc, 

nhuốm  chất  độc  vào  mười  móng  tay,  giả  vờ  đến  đảnh  lễ  để  cào  chân  Phật,  nhưng 

chân Phật nghiễm nhiên không bị tổn hại, còn Đề Bà Đạt Đa rụng sạch mười ngón 

tay. Đất liền nứt ra, đọa thẳng vào địa ngục A Tỳ. Tuy vậy, theo kinh điển Đại Thừa, 

đây là những nghịch hạnh do Điều Đạt thị hiện để Phật có cơ hội chế giới và hóa độ 

những kẻ tà kiến, ngũ nghịch, thập ác. Trong kinh Pháp Hoa, đức Phật từng nói rõ 

nhân  duyên:  Trong  quá  khứ,  Đề  Bà  Đạt  Đa  là  tiên  nhân  biết  được  pháp  Đại  Thừa, 

Phật là một vị quốc vương đã bỏ ngôi vua theo hầu hạ tiên nhân để cầu pháp và học 

kinh  Diệu  Pháp  Liên  Hoa  nơi  vị  tiên  nhân  ấy.  Phật  cũng  thọ  ký  Đề  Bà  Đạt  Đa  sẽ 

thành Phật hiệu là Thiên Vương Như Lai. 

186 Thiện Tinh (Sunaksatra), còn được phiên là Tu Na Ha Đa, hoặc Tu Na Sát Đa La, 

còn dịch là Thiện Túc, là con trai của đức Phật khi Ngài còn là Thái Tử. Sau khi xuất 

gia, ông đã đoạn được phiền não, đắc Đệ Tứ Thiền Định. Về sau, do thân cận bạn ác, 

liền bị lui sụt quả giải thoát, khởi tà kiến nhân quả bất định, sanh tâm ác đối với Phật, 

nên đọa vào Vô Gián địa ngục ngay trong khi còn sống. Do vậy, thường được gọi là 

Xiển Đề tỳ-kheo. Theo Pháp Hoa Huyền Tán, Phật có ba người con là Thiện Tinh, 

Ưu Bà Ma Da, và La Hầu La. La Hầu La nhỏ nhất nhưng là con của chánh phi Da 

Du Đà La nên hầu như người đời chỉ biết đến La Hầu La. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 228 of 393

nước,  đấy  chính  là  điều  tôi  mong  mỏi  vậy.  Sáng  chiều  lễ  Phật  là  được 

rồi, há nên sau khi lễ Phật liền lễ Quang? Lễ Quang rốt cuộc có ích chi 

đâu? Nếu cứ nói “vì nhớ đến ân chỉ dạy” thì hãy lễ trong khóa lễ sáng tối 

mồng Một, hôm Rằm, còn thường ngày chẳng cần phải lễ! 

Chỉ cần ông có thể nghe theo lời Quang nói thì sẽ là đứa con thật sự 

của đức Phật, Quang và ông sẽ cùng sanh về Tịnh Độ ngay trong cuộc 

đời này, là bạn thiết nơi Liên Bang, may mắn vô cùng! Câu đối treo nơi 

đại điện hãy nên lấy đạo lý trong nhà Phật để soạn thành văn, chứ văn 

của người ấy và văn của ông đều là những thứ văn chương thù tạc trong 

khi nhàn rỗi. Nay tôi nghĩ ra một đôi câu đối như sau: 

 Nguyện trọng, bi thâm, cử tam căn nhi phổ độ, 

 Chân cùng, Hoặc tận, siêu Thập Địa dĩ độc tôn

(Nguyện nặng, Bi sâu, độ trọn khắp cả ba căn, 

Chân cùng, Hoặc hết, độc tôn trỗi hết Thập Địa) 

 “Tam căn”  chỉ khắp lục đạo, tam thừa.  “Chân cùng”  là lý để chứng 

đã được chứng đến mức cùng cực.  “Hoặc tận”  là Hoặc (phiền não) cần 

phải đoạn đã đoạn đến hết sạch.  “Thập Địa”  là Thập Địa Bồ Tát, là bậc 

đã gần thành Phật.  “Duy”  là chỉ một. Dùng chữ  “độc tôn”  thì cảm thấy 

rõ nghĩa hơn một chút. [Chứ nếu dùng chữ]  “duy tôn” , chắc kẻ kém chữ 

nghĩa sẽ không hiểu rõ lắm nên tạm dùng chữ   “độc tôn” , tuy chữ Độc 

chẳng đúng luật bằng - trắc cho lắm. Xin hãy châm chước để sử dụng; 

nhưng loại câu đối này cũng không phải là viết thiếp, đề thơ dùng trong 

thi  cử  nên  [không  tuân  thủ  luật  bằng  -  trắc  chặt  chẽ]  cũng  không  quan 

trọng lắm. 

Trong hai ba năm qua, vợ chồng Lâm Hồng Do cùng bị bệnh nặng; 

ấy là do túc nghiệp chiêu cảm, cố nhiên hãy nên nghiêm túc sám hối. Lại 

còn  phải  suy  xét  hành  vi  của  chính  mình,  nếu  có  điều  nào  chẳng  đúng 

pháp hãy cực lực sám trừ, sửa đổi lỗi cũ, từ nay tu tập, ngõ hầu liền được 

từ ân gia hộ. Xin hãy đem ý Quang nói với họ. 

Phàm  những  pháp  thuộc  về  ngoại  đạo  đều  là  trộm  cắp  [những  câu 

văn] từ kinh Phật, lời Tổ, rồi thay đầu đổi mặt để soạn thành kinh sách 

của  chính  họ.  Nước  ta  kể  từ  khi  Phật  pháp  được  truyền  sang  phương 

Đông, chỉ có Sơ Tổ, Nhị Tổ, Tam Tổ, Tứ Tổ, Ngũ Tổ, Lục Tổ được cả 

cõi  đời  xưng  tụng  là  Tổ.  Pháp  tôn  của  Lục  Tổ  tên  là  Đạo  Nhất187,  họ 

ngoài đời là Mã. Do vị Tổ thứ hai mươi bảy ở Tây Thiên (Ấn Độ) có câu 

187 Ngài Mã Tổ Đạo Nhất đắc pháp nơi Nam Nhạc Hoài Nhượng, được phó chúc nối 

tiếp đạo mạch của Ngài. Hoài Nhượng lại là đồ đệ của Lục Tổ Huệ Năng nên mới 

nói  “pháp tôn của Lục Tổ tên là Đạo Nhất”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 229 of 393

sấm ngữ  “mã câu đạp sát thiên hạ”  (con ngựa non đạp chết thiên hạ)188, 

đương thời đều gọi Ngài là Mã đại sư. Khi mất rồi, [người đời] đều gọi 

Ngài là Mã Tổ. Ngoài ra, không một vị nào được gọi thẳng là Tổ. Ngay 

như Sơ Tổ, Nhị Tổ, Tam Tổ, Tứ Tổ, Ngũ Tổ, Lục Tổ cũng là do người 

đời sau tôn xưng, chứ chẳng phải là ngay trong đời các Ngài đã được gọi 

là Tổ. 

Trong  vòng  trời  đất,  số  lượng  con  người  thật  đông,  túc  căn  mỗi 

người mỗi khác. Dẫu được đức Phật giáo hóa, nhưng những kẻ do chủng 

tánh chẳng lành liền nẩy sanh tà kiến, giống như trời đất lấy hai khí Âm 

- Dương để hóa sanh vạn vật, tuy khí Âm và Dương là một, nhưng vạn 

hữu được sanh ra chẳng giống nhau. Thứ ngọt ngào, thứ độc địa đều tùy 

theo chủng loại. Những kẻ nói “vì [ngoại đạo lẫn nhà Phật] đều cùng có 

 những lời lẽ nói về niệm Phật nên bảo là giống nhau”  thì có khác gì nói 

 “do cùng nhận chịu khí Âm - Dương liền bảo là giống hệt như nhau”  ư? 

Quê  ông  không  có  ai  thông  hiểu  Phật  pháp  khiến  cho  những  thứ  tà 

thuyết như thế dấy lên mạnh mẽ. Ông đã không có con mắt trí huệ chân 

chánh,  chỉ  nên  “ngươi  là  ngươi,  ta  là  ta,  ai  giữ  pháp  nấy,  ai  hành  đạo 

nấy”, chẳng gia nhập bè đảng của bọn họ, mà cũng chẳng công kích, phê 

bình họ sai trái thì dù có sống chung với họ vẫn chẳng có những chuyện 

tiêm nhiễm, đố kỵ nhau v.v… Hòa quang nhưng không đồng trần chính 

là  phương  cách  để  giữ  mình.  Nói  “hòa  quang”  không  có  nghĩa  là  tu  trì 

theo kiểu của họ mà chỉ là không công kích, không phê bình, mà cũng 

chẳng  khen  ngợi!  Nếu  bị  họ  xoay  chuyển  thì  sẽ  trở  thành  “đồng  trần”; 

nếu “đồng trần” thì sẽ trở thành tội nhân trong Phật pháp! 

Phàm  phu  tu  hành  hãy  nên  phát  đại  Bồ  Đề  tâm  lợi  người,  lợi  vật. 

Chuyện lợi người lợi vật chính là điều gì sức mình có thể làm được thì 

hãy gắng sức làm. Chuyện gì chẳng thể làm được thì ắt phải thường giữ 

tấm lòng ấy, [như vậy] thì sẽ chẳng trái nghịch với nguyện tâm Đại Thừa 

vậy! 

Căn bệnh nổi bướu của ông chẳng cần phải dùng tơ nhện, chỉ niệm 

Quán  Âm  cũng  được  lành.  Do  ông  hoàn  toàn  thiếu  chánh  tín  nên  lòng 

luôn rong ruổi theo thuốc men. Những vị vĩ nhân lỗi lạc trong thế gian 

thường  do  bị  bệnh  vặt  liền  dùng  thuốc  đến  nỗi  mất  mạng.  Bọn  họ  dốc 

sức  nơi  thuốc  men,  mà  cũng  chưa  chắc  đã  dùng  sai  thuốc,  chỉ  vì  túc 

nghiệp  sai  khiến  nên  thành  ra  như  vậy.  Phàm  với  những  bệnh  cực  khó 

188  Đây  là  một  câu  kệ  trong  Bích  Nham  Lục  nhắc  đến  câu  sấm  ngữ  của  vị  Tổ  thứ 

hai mươi bảy ở Ấn Độ (tức ngài Bát Nhã Đa La) khi dạy tổ Bồ Đề Đạt Ma hãy sang 

Đông Độ truyền pháp Thiền, tiên đoán về sự nối pháp của Mã Tổ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 230 of 393

trị, hãy đều nên trị bằng cách niệm Quán Âm. Nếu kiền thành, ắt sẽ có 

hiệu nghiệm lạ lùng. Sao tâm ông lại sân hận hừng hực đến mức như thế 

ấy? Đủ biết: Chắc chắn đời trước ông là kẻ có quyền thế lớn lao, cho nên 

tập  khí  đã  trở  thành  tánh!  Nay  hãy  nên  học  tánh  khiêm  tốn,  kiềm  chế, 

luôn  biết  mình  chẳng  đúng,  chẳng  thấy  người  khác  sai  trái,  lâu  ngày 

chầy tháng sẽ hàm dưỡng thành tánh, tập khí tiêu diệt. 

Bàn  đến  số  mạng  thì  hãy  nên  lấy  thiên  Lập  Mạng  của  Viên  Liễu 

Phàm làm gốc, bất luận là ai đều có thể đạt được lợi ích. Lưu tâm nơi ấy 

thì lợi ích ấy lớn lắm! Nhưng ý nghĩa trong ba thiên Cải Quá (sửa lỗi), 

Tích Thiện và Khiêm Đức (vun bồi đức khiêm nhường) đều phù hợp với 

mọi  căn  cơ  để  có  thể  nói  với  người  khác  được!  So  với  thầy  thuốc  cứu 

sống người, công đức càng lớn hơn! 

Nếu ông giữ được cái tâm “gốc chánh, nguồn trong” để làm chuyện 

vun bồi nhân tài thì sẽ “chẳng giữ địa vị mà thực hiện sự cai trị, chẳng 

lên tòa mà thuyết pháp”, vui sướng chi bằng, há gây trở ngại gì cho niệm 

Phật? Sáng tối hãy tùy sức xưng niệm. Ngoài những lúc ấy ra, khi nào 

chẳng  cần  phải  dùng  tới  tâm,  hễ  thuận  tiện  bèn  niệm  niệm.  Chỉ  cần  có 

đủ lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, sẽ tự được vãng sanh. Nếu cứ nói 

“đích  thân  cày  ruộng  dễ  niệm  Phật”,  tức  là  chẳng  biết  lúc  phải  tự  cày 

ruộng do nhọc nhằn nên quyết chẳng thể niệm được! Ông nghĩ như vậy 

đều  là  vì  chẳng  tự  phản  tỉnh,  mang  tình  kiến  “đứng  núi  này  trông  núi 

nọ”, chẳng phải là trí thức thấu hiểu sâu xa tự tâm, thấu hiểu triệt để cõi 

đời vậy! 

Ông chỉ nên “đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành, tin sâu 

nhân  quả,  tận  lực  giữ  vẹn  luân  thường”,  kiêm  dùng  tín  nguyện  để  trì 

danh cầu sanh Tây Phương. Dùng những điều này để tự hành, mà cũng 

dùng  những  điều  ấy  để  hóa  độ  người  khác.  Dẫu  chẳng  thể  có  bản  lãnh 

lớn  lao,  vẫn  có  thể  đội  trời  đạp  đất,  chẳng  thẹn  làm  người,  chẳng  thẹn 

làm thầy vậy! 

Ông là phàm phu, chẳng phải là thánh nhân, làm sao khỏi ngủ, thôi 

ăn  cho  được?  Chỉ  không  tham  ngủ,  chẳng  tham  ăn,  chỉ  cốt  dưỡng  sức, 

khỏi  đói  mà  thôi!  Nếu  như  ông  nói,  cậy  vào  thần  chú  để  thôi  ngủ;  nếu 

thật  sự  trì  chú  được  linh  cảm  lớn  lao  chắc  sẽ  có  thể  không  ngủ.  Ngay 

trong  đêm  đầu  tiên  trì  chú  ông  đã  không  ngủ,  tức  là  tâm  thiết  tha  đến 

cùng  cực,  tinh  thần  đã  hơi  bị  tổn  thương,  cho  nên  không  ngủ.  Nếu  để 

tinh thần bị tổn thương lâu ngày thì sẽ ngủ vùi chẳng tỉnh dậy được! Kẻ 

sơ tâm thường vì nhất thời tinh tấn quá độ, về sau ngã lòng biếng nhác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 231 of 393

Buông  thõng  ống  quần  là  tập  quán  của  phương  Nam;  chứ  nếu  là 

người phương Bắc thì cũng không có thói quen ấy, huống là một vị cư sĩ 

học Phật ư? Vì thế, cư sĩ cũng nên buộc chặt ống quần lại thì mới nên. 


Những vị chân tu trong Tăng chúng, khi ngủ cũng không tháo [dây buộc]

ống quần ra, huống là trong ban ngày ư? 

Biết  có  những  điều  không  thể  làm  được  nhưng  vẫn  dốc  hết  khả 

năng để thực hiện thì chính là tâm hạnh đại từ đại bi của Bồ Tát. Biết có 

những điều chẳng nên làm nhưng cứ nhất loạt chẳng kiêng giữ thì sẽ trở 

thành chủng tử địa ngục! Kẻ tà kiến thường đem những điều chẳng thể 

thực hiện để ngăn trở người khác, bảo: “Con người mỗi một hơi hít vào 

có vô số trùng nhỏ nhoi bị hút vào bụng, đều là sát sanh, đều là ăn thịt, 

làm sao ông chẳng sát sanh, chẳng ăn thịt cho được?” Điều ấy thật giống 

như toàn thân vùi lấp trong hầm xí rồi cũng muốn lôi kẻ khác vào trong 

ấy.  Người  ta  chẳng  chịu  nghe  theo,  bèn  nói:  “Ngươi  chê  ta  là  hôi  thối, 

vậy trên thân ngươi thường có ruồi, muỗi, rận tuôn phân vãi tiểu, mà vẫn 

chẳng phải là ở trong hầm xí, vẫn chê ta hôi thối ư?” Những loại tri kiến 

ấy  đều  thuộc  tà  kiến,  đều  phát  sanh  từ  những  kẻ  thông  minh,  đáng  sợ 

thay! 

Phật pháp coi trọng chuyện lợi người; đạo lợi người nên khởi đầu từ 

nơi người thân. Nếu chẳng đem đạo này khuyên lơn cha mẹ, anh em, vợ 

con trước mà lo khuyên người khác tức là bỏ gốc chạy theo ngọn! Cần 

phải cùng thực hiện, cùng hành cả hai thì mới nên! 

Dùng văn tự để khuyên người khác là chuyện cực hay, nhưng cũng 

phải có phương cách. Như những chữ ông đã viết lúc ban đầu thì đúng là 

người  nghiên  cứu  dẫu  dùng  để  ghi  sổ  cũng  chẳng  chịu  dùng.  Gần  đây 

tuy  chẳng  noi  theo  thói  cũ,  nhưng  lại  nói  bừa  viết  loạn  thật  giống  như 

điên cuồng. Nếu gặp phải bậc cao minh, chắc họ sẽ coi thường ông. Hơn 

nữa,  hãy  nên  y  theo  chương  trình  của  phàm  phu  để  tu  trì,  đừng  mong 

vượt trỗi người khác thì sẽ có lợi ích thật sự. Nếu không, sau này nhất 

định sẽ có ngày nổi cơn điên cuồng lớn lao đấy! Do vậy sẽ đâm ra khiến 

cho kẻ vô tri lui sụt lòng tin! Xin hãy đọc kỹ Văn Sao và các trước thuật 

Tịnh Độ của cổ đức ngõ hầu trừ khử được tập khí ấy, chẳng đến nỗi bị 

ma dựa. Nếu không, khó bảo đảm chẳng bị ma dựa. Bịt tai trì chú làm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 232 of 393

sao bằng dứt vọng trì chú? Bịt tai cũng là lề thói của ma đấy189. 

Nghiệp  thông  ba  đời,  phàm  phu  bèn  né  tránh  chẳng  dám  đón  đầu, 

còn  thánh  nhân  thị  hiện  giáng  sanh  trong  thế  gian  lại  lãnh  nhận  nghiệp 

giống như trả nợ. Các ngài đã vượt thoát ra ngoài sanh tử, nhưng chẳng 

ngại  thị  hiện  lãnh  nhận  túc  nghiệp  trong  đời  này  giống  như  người  đời 

hòng dứt cái tâm giết chóc của người đời sau. Ông hiểu như thế, thật có 

thể nói dùng lòng phàm phu để lầm lạc suy lường thánh nhân, tội lỗi vô 

lượng. Tuy chẳng thể biết được sở chứng của vị Tăng ấy, nhưng chớ nên 

chấp chết cứng  “Sư chắc chắn không có nghiệp báo”  đến nỗi người đời 

chẳng sanh lòng kinh sợ, tận lực trì thánh hiệu! 

Do có những vị thị hiện làm kẻ ác gặp khổ liền dứt ác, hoặc do gặp 

ác  báo  mà  sanh  thiện  niệm  liền  tự  đổi  mới,  cho  nên  những  sự  tích  làm 

súc  sanh,  làm  ngạ  quỷ  thật  nhiều.  Hiện  thân  ngạ  quỷ  Diện  Nhiên190  để 

rộng mở môn tế độ; những khoa nghi Mông Sơn, Diệm Khẩu, Thủy Lục 

hiện thời đều bắt nguồn từ đây! Những chuyện [Phật, Bồ Tát] hiện thân 

súc sanh, đến cuối cùng mới hiển lộ Bổn khiến cho những kẻ trong hiện 

tại  hoặc  đời  sau  đều  sẽ  do  đây  mà  sanh  lòng  tin  niệm  Phật,  đoạn  ác  tu 

thiện chẳng thể đếm xuể, ông trọn chẳng để mắt tới, nên bảo là có ích gì, 

chẳng đáng buồn hay sao? 

Phật  tuy  từ  bi  rộng  lớn,  nhưng  muốn  độ  chúng  sanh  đều  cần  phải 

chiết phục - nhiếp thọ. Dẫu khinh mạn Phật, hủy báng Phật, Phật thật sự 

189 Như vậy là ngay từ thời ấy tà ma ngoại đạo đã áp dụng lối bịt tai trì chú. Hiện 

thời có một phái tà đạo mạo danh Phật giáo tự xưng tu pháp môn Quán Âm, bịt tai 

trì thần chú của đạo Sikh để nghe được những âm thanh của tự tánh! Chúng gọi đó 

là  pháp  môn  Quán  Âm,  thật  chẳng  hiểu  ý  nghĩa  “phản  văn  văn  Tự  Tánh”  như  thế 

nào mà “thánh mẫu” của phái ngoại đạo ấy còn ngông cuồng tuyên bố mình chính là 

Quán Âm thị hiện, Phật Thích Ca đã lỗi thời. Đáng sợ thay! 

190 Diện Nhiên Đại Sĩ chính là hóa thân của Quán Thế Âm Bồ Tát, đại biểu cho quỷ 

vương trong nghi Du Già Diệm Khẩu. Theo Phật Thuyết Cứu Diện Nhiên Ngạ Quỷ 

Đà La Ni Thần Chú Kinh, Diện Nhiên chính là tên của một ngạ quỷ mặt xanh, nanh 

nhọn hoắt, nét mặt dữ tợn, miệng bốc lửa, lưỡi thè ra cả tấc, nên có tên là Diện Nhiên 

(vẻ mặt đáng sợ), còn gọi là Diệm Khẩu (miệng bốc lửa), hoặc Tiêu Diện (mặt cháy 

nám) do ngài Quán Âm biến hóa ra nhằm điểm hóa A Nan. Ngạ quỷ Diện Nhiên báo 

cho A Nan biết ba ngày sau A Nan sẽ chết, chết rồi sẽ đọa làm ngạ quỷ. A Nan kinh 

sợ, cầu Phật chỉ dạy phương pháp thoát nạn. Nhân đó, Phật nói phương cách thí thực, 

hồi hướng cho các ngạ quỷ được thoát khỏi ác đạo. Các khoa nghi Thủy Lục, Diệm 

Khẩu đều dựa theo những bài thần chú được nói trong bài kinh trên đây thêm vào các 

nghi thức cúng dường, bố thí, tán thán, hồi hướng trích từ các Mật điển khác. Còn 

khoa nghi Mông Sơn thì dựa theo ý nghĩa của bài kinh này để thí thực cho các ngạ 

quỷ, cô hồn hằng ngày. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 233 of 393

chẳng  sanh  lòng  yêu,  ghét,  nhưng  nếu  không  chiết  phục  sẽ  không  thể 

khuyên  can  được!  Vì  thế,  thần  hộ  pháp  ắt  phải  gieo  họa  cho  kẻ  ấy  để 

những  ai  bắt  chước  kẻ  ấy  làm  ác  đều  kinh  sợ,  lòng  từ  bi  ấy  không  chi 

bằng! Lời ông nói chính là lời lẽ chẳng hiểu sự vụ, ăn nói lẫn lộn!  “Hết 

 thảy duy tâm”  quả thật là lời luận tột cùng, nhưng cũng chẳng thể không 

nêu rõ ý chiết phục, chỉ chuyên nói duy tâm được! 

[Nếu ai thấy] cảnh Tây Phương thù thắng rành rành ngay trước mắt, 

kẻ  ấy  phải  tâm  tâm  niệm  niệm  tương  ứng  với  Phật  thì  mới  nên.  Nếu 

không, vừa trông thấy cảnh ấy sẽ ngược ngạo phát sanh ma sự! Ví như 

thân chưa lành bệnh, chẳng dám hưởng sự vui sướng vì mát mẻ. Nguyện 

của ngài Liên Trì là nhất tâm niệm Phật191, cố nhiên là chánh lý; còn như 

lời ông nói thì chẳng niệm mà được thấy ngay [thánh cảnh Tây Phương] 

nên trở thành nói nhăng, nói càn! Kẻ mù từ lúc sanh ra chẳng thấy được 

mặt  trời  rực  rỡ,  chim  cú  ban  ngày  chẳng  thấy  được  Thái  Sơn,  chứ  nào 

phải mặt trời rực rỡ chẳng mọc, Thái Sơn chẳng tồn tại, mà do chính kẻ 

mù, chim cú bị nghiệp ngăn chướng nên chẳng thấy được đấy chứ! 

 “Trái giác, hợp trần”  là nói theo bản thể, chứ không phải là nói về 

Sự  tu  (tu  hành  trên  phương  diện  sự  tướng).  Bản  thể  khi  chưa  tu  giống 

như vàng chưa tách ra khỏi quặng, sợ con người chẳng biết là Phật tánh 

nên gọi là Giác. Tu rồi bản thể sẽ tỏ lộ giống như vàng tách khỏi quặng, 

đấy  chính  là  do  tu  mà  hiển  tánh,  do  Thỉ  Giác  hợp  với  Bổn  Giác  vậy! 

Như  vậy  thì  giống  như  đã  thành  vàng  ròng,  chẳng  còn  là  quặng  nữa! 

Ông  chỉ  biết  nói  bừa  đạo  lý,  trọn  chẳng  chịu  suy  nghĩ  nghĩa  lý  sâu  xa, 

nhọc công tôi uổng phí biết bao nhiêu bút mực để rồi ông biến thành trò 

trẻ con đùa bỡn, biết bao giờ mới thôi! 

Như Lai sanh ra từ hông phải, sau bảy ngày mẹ Ngài liền mất, sanh 

lên  trời  Đao  Lợi.  Về  sau,  đức  Phật  thành  Phật,  lên  cõi  trời  Đao  Lợi 

thuyết  pháp  cho  mẹ,  an  cư  một  Hạ  (ba  tháng)  trên  cõi  trời.  Vua  Ưu 

191 Ông Trác Trí Lập do thấy trong bài Tịnh Độ Phát Nguyện Văn của tổ Liên Trì có 

lời nguyện:  “Nguyện Thiền Quán chi trung, mộng mị chi tế, đắc kiến A Di Ðà Phật 

 kim sắc chi thân, đắc lịch A Di Ðà Phật bảo nghiêm chi độ, đắc mông A Di Ðà Phật 

 cam lộ quán đảnh, quang minh chiếu thân, thủ ma ngã đầu, y phú ngã thể”  (Nguyện 

trong khi Thiền Quán, hay trong lúc mộng mị được thấy thân sắc vàng của Phật A Di 

Ðà, được dạo qua cõi báu trang nghiêm của Phật A Di Ðà, được Phật A Di Ðà dùng 

cam  lộ  rưới  đảnh,  quang  minh  chiếu  đến  thân,  tay  Phật  xoa  đầu  con,  y  Ngài  trùm 

thân con) nên mới hiểu lầm lời nguyện ấy là chuyên cầu thấy được thánh cảnh Tây 

Phương. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 234 of 393

Điền192  nghĩ  nhớ  đức  Như  Lai  do  vậy  mới  tạo  tượng.  Ông  đã  đọc  Văn 

Sao mà sao không biết [chuyện này]? Còn khi lâm chung thì đức Phật do 

lòng đại từ bèn thị hiện tướng nằm cát tường193 giống như người đời. Vì 

muốn  răn  nhắc  chúng  sanh  nên  cũng  làm  như  kẻ  bệnh  thân  thể  chẳng 

được  thoải  mái,  thảnh  thơi,  bảo:   “Nay  lưng  ta  đau  nhức”.   Sau  đấy,  do 

sợ phàm phu tưởng là thật, lại bay vọt lên hư không, hiện mấy chục thứ 

thần biến194 rồi mới nhập diệt. Đã nhập kim quan, khi Phật Mẫu từ trên 

trời  xuống,  lại  từ  kim  quan  ngồi  dậy,  an  ủi  mẹ.  Xong  xuôi,  vẫn  nằm 

trong quan tài. Đến khi Ca Diếp từ núi Kỳ Xà Quật đến, từ trong quan 

tài Phật ló hai chân ra, Ca Diếp nâng chân Phật ve vuốt. Những chuyện 

này hãy xem chi tiết trong phần sau  (tức hai quyển cuối) kinh Đại Niết Bàn 

 (bản bốn mươi quyển). Ngoại đạo hủy báng nói lời như vậy, bọn họ giống 

như  con  chó  chỉ  biết  phân  thơm,  ngược  ngạo  chửi  bới  thức  ăn  ngon  là 

hôi thối! Nếu là chó thì cố nhiên sẽ tin tưởng như vậy chẳng ngờ. Nếu 

chẳng  phải  là  chó  thì  [sẽ  cảm  thấy]  bẩn  tai,  dơ  miệng,  há  nhắc  đến 

những  lời  ấy  hay  chăng?  Lời  lẽ  hủy  báng  của  ngoại  đạo  phần  nhiều  là 

như vậy đấy, chỉ có người hiểu lý mới không bị mê hoặc! 

Ông đúng là kẻ chẳng thông hiểu sự việc trên đời. Khổng Tử ghét kẻ 

xướng  suất  bày  trò  giết  người  khác  để  tuẫn  táng  nên  bảo:   “Kỳ  vô  hậu 

 hồ!”   (Kẻ  ấy  không  có  người  nối  dõi).  Ông  lại  bảo  [sử  dụng]  mộc  ngư 

(mõ)  thì  cũng  giống  như  vậy!  Ăn  nói  kiểu  đó  đúng  là  trò  đùa  trẻ  nít! 

Người trong khắp cõi đời đều coi cá là thức ăn ngon; há lẽ nào khi chưa 

chế ra mộc ngư thì chẳng có chuyện người đời từng ăn cá hay sao? Lối 

ăn  nói  ấy  vốn  chẳng  đáng  trả  lời,  bởi  nó  thuộc  kiểu  nói  giỡn  chơi. 

Nhưng  nếu  không  đáp,  ông  sẽ  tưởng  rằng:  “Ta  có  tài  ăn  nói  khiến  cho 

192  Vua  Ưu  Điền  (Udayana)  có  tên  gọi  đầy  đủ  là  Ưu  Điền  Diễn  Na  Phạt  Tha 

(Udayana-vatsa), dịch nghĩa là Nhật Tử Vương hoặc Xuất Ái Vương, vua nước Kiêu 

Thưởng Di (Kauśāmbī, còn phiên là Kiều Diễm Di) thời ấy. Theo kinh Tăng Nhất A 

Hàm quyển 28 (cũng như Đại Phương Tiện Phật Báo Ân Kinh, Quán Phật Tam Muội 

Hải  Kinh,  Đại  Thừa  Tạo  Tượng  Công  Đức  Kinh),  do  Phật  an  cư  ba  tháng  trên  cõi 

trời Đao Lợi để thuyết pháp báo ân mẹ, vua Ưu Điền không thể lễ Phật, sanh lòng ưu 

sầu, ngã bệnh. Quần thần bèn dùng gỗ Ngưu Đầu Chiên Đàn tạo một bức tượng Phật 

cao năm thước. Vua nhìn thấy tượng Phật, lòng hoan hỷ liền lành bệnh. Khi đức Phật 

từ thiên cung giáng hạ đã tán thán và hứa khả bức tượng này. 

193 Tướng nằm Cát Tường còn gọi là Sư Tử Ngọa, tức nằm nghiêng bên hông hữu, 

tay phải lót dưới mặt, tay trái để xuôi theo thân. 

194  Thần  Biến  (Vikurvana):  Chư  Phật,  Bồ  Tát  vì  hóa  độ  chúng  sanh  liền  dùng  sức 

chẳng thể nghĩ bàn siêu việt nhân gian (tức sức thần thông) biến hiện các thứ hình 

trạng và động tác. Hiểu theo nghĩa hẹp, Thần Biến chính là Thần Túc Thông trong 

Lục Thông. Hiểu theo nghĩa rộng thì Thần Biến bao gồm thân, ngữ, ý. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 235 of 393

ông sư lòa vô tri vô thức phải cứng lưỡi!” 

Đối với câu nói  “tỳ-kheo hành đạo chẳng lạy Đế Thích” , sao ông lại 

gạt  bỏ  hai  chữ  “tỳ-kheo”?  Do  tỳ-kheo  là  đệ  tử  Phật,  lạy  [Đế  Thích]  sẽ 

không hợp lễ, chứ không phải là người tại gia học Phật đều chẳng được 

phép lạy! Người tại gia tuy thông hiểu Phật pháp, nhưng tạm thời lễ bái 

một  vị  thần  chân  chánh  trong  thế  gian  thì  cũng  chẳng  phải  là  không 

được. Nhưng nếu ngày đêm thường lễ bái [thần thánh] giống như lễ Phật 

thì  cũng  chớ  nên!  Đấy  chính  là  như  thường  nói:   “Kính  nhi  viễn  chi”  

(Kính trọng nhưng tránh xa) vậy! 

Đối với thuyết “[lễ bái thần thánh thì cũng giống như lễ bái] cha mẹ 

trong  nhiều  đời”,  đấy  cũng  là  cưỡng  nói.  Cha  mẹ  trong  nhiều  đời  trọn 

khắp  lục  đạo,  sao  ông  không  lễ  khắp  ngựa,  trâu,  dê,  gà,  chó,  lợn?  Do 

vậy, đức Phật dạy con người kiêng giết phóng sanh là vì [chúng sanh] đã 

bao kiếp sanh ra lẫn nhau cho nên dạy con người hãy phát khởi cái tâm 

từ bi để thực hiện chuyện cứu vớt. 

Ông  chỉ  chuyên  biết  chấp  trước  tà  kiến,  coi  đó  là  chánh  pháp.  “Bờ 

bên kia” quả thật phải tự lên, nhưng nếu chẳng niệm Phật đến mức “tâm 

tịnh, cõi nước tịnh”, làm sao tự lên được? Ông nghe lý tánh liền muốn 

phế sự tu. Chỉ có chí thành đến mức cùng cực, tâm tương ứng với Phật 

thì mới có thể Cam Lộ Quán Đảnh, há nên bảo là do sức tác động từ bên 

ngoài? Do một khắc công phu mà khiến cho chúng sanh trọn khắp pháp 

giới  đều  ngộ  thì  mới  chính  là  sức  tác  động  từ  bên  ngoài!195  Khi  chính 

mình chưa đạt đến mức tâm tương ứng với Phật thì làm sao được Phật 

gia bị? 

195  Do  đoạn  này  hơi  khó  hiểu  nên  chúng  tôi  xin  giải  thích  thô  thiển  như  sau:  Ông 

Trác Trí Lập quan niệm Cam Lộ Quán Đảnh (trong Mật Pháp) chính là dùng nghi lễ 

Quán Đảnh để mượn sức gia bị của Phật, Bồ Tát khiến cho hành nhân được giác ngộ, 

chứng nhập. Do vậy, gọi là “ngoại thước” (外鑠: tức sức tác động từ bên ngoài). Tổ 

Ấn Quang nhấn mạnh để nhận được sức gia bị của Phật, Bồ Tát thì chính tâm mình 

phải  tương  ứng  với  Phật  mới  cảm  ứng  đạo  giao,  cho  nên  Cam  Lộ  Quán  Đảnh  chỉ 

có  tác  dụng  khi  hành  nhân  đã  dụng  công  tu  tập  đến  mức  tâm  tương  ứng  với  Phật. 

Nói cách khác, nếu không có sự nỗ lực tu trì của cá nhân để cảm thì sẽ không tiếp 

nhận được tha lực, cũng như gương đã phủ bụi thì không thể soi bóng. Do vậy, sự 

chứng nhập của hành nhân khi được Cam Lộ Quán Đảnh không phải là do tác động 

một chiều từ bên ngoài, cho nên không thể gọi là “ngoại thước”! Còn nếu như hành 

nhân chỉ dụng công một khắc mà chúng sanh trong khắp pháp giới đều ngộ thì đối 

với chúng sanh trong khắp pháp giới, sự dụng công ấy của hành nhân mới chính là 

“ngoại thước” vậy! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 236 of 393

Tiền  Âm,  Hậu  Âm196  thì  có;  tuy  có  nhưng  không  dùng  đến.  Trong 

ba mươi hai tướng của đức Phật, tướng “khổng môn đầy đủ”197 chính là 

Hậu Âm. Tướng Mã Âm Tàng chính là Tiền Âm. Mã Âm Tàng198 nghĩa 

là giống như bộ phận sinh dục của con ngựa, ẩn kín chẳng lộ ra ngoài. 

Người sanh về cõi Tây Phương ai nấy đều có đủ ba mươi hai tướng, cứ 

suy  từ  tướng  Phật  mà  có199.  Nhưng  ở  Tây  Phương  không  có  nữ  nhân, 

nghĩ  đến  đồ  ăn  liền  được  đồ  ăn,  những  thứ  để  ăn  đều  là  thức  ăn  được 

biến hóa ra; ăn vào cũng không có cặn bã nên Tiền Âm, Hậu Âm chẳng 

qua là để giống với người đời mà thôi! 

Ông hỏi: “Khi hóa sanh có hiểu biết rõ ràng hay chăng?” thì đủ biết 

là ông đọc sách Tịnh Độ và Văn Sao đều theo kiểu nuốt trộng quả táo, 

trọn chẳng quan tâm mùi vị ra sao? Người niệm Phật khi lâm chung biết 

trước lúc mất, há chẳng thể nhận biết rõ ràng ư? Dẫu chẳng thể kể với 

người khác nhưng đã được tiếp dẫn bởi lòng Từ của đức Phật thì có lẽ 

nào lại mơ hồ mờ mịt, như đang nằm mộng nhưng chẳng biết là mộng, 

cũng chẳng biết làm thế nào để tỉnh ư? Ông đúng là biết nói những lời lẽ 

thiếu đạo lý! 

Giận  tức  học  trò,  sao  lại  nổi  đóa  đến  nỗi  chẳng  thể  nguôi  được? 

Chẳng  qua  là  tạm  hiện  tướng  nghiêm  khắc  cho  chúng  nó  kiêng  sợ  mà 

thôi! Nếu nghiêm khắc quá đáng, bất quá [lũ học trò] cũng chỉ kiêng sợ 

196 Tiền Âm và Hậu Âm ở đây là thuật ngữ thường dùng trong y thư cổ của Trung 

Hoa để chỉ bộ máy sinh dục và bộ phận bài tiết. Nói hạn hẹp, Hậu Âm chỉ bao gồm 

phần bài tiết như hậu môn và lỗ tiểu. Nếu nói rộng, Hậu Âm bao gồm cả những lỗ 

hổng trên cơ thể nhằm bài tiết chất thải ra ngoài như miệng, lỗ lệ nơi mắt, lỗ tai, lỗ 

mũi v.v…. 

197 “Khổng môn đầy đủ” có nghĩa là cửu khiếu (hay cửu khổng) đầy đủ. Cửu Khổng 

còn gọi Cửu Lậu (chín chỗ rò rỉ), Cửu Nhập (chín chỗ để phiền não xâm nhập), Cửu 

Lưu (chín chỗ để phiền não tuôn chảy), Cửu Sang (chín chỗ bị ghẻ gúm). Các tên gọi 

này đều nhằm thể hiện ý nghĩa chín nơi này là cửa ngõ để phiền não xâm nhập và 

phát lộ. Chín nơi ấy chính là hai mắt, hai tai, hai mũi, miệng, hậu môn và lỗ tiểu tiện. 

198  Mã  Âm  Tàng  (Kośopagata-vasti-guhya)  còn  gọi  là  Mã  Vương  Ẩn  Tàng  Tướng 

hay Thế Phong Tạng Mật Tướng, là một trong ba mươi hai tướng đại nhân của Như 

Lai. Âm là dương vật. Mã Âm Tàng có nghĩa là dương vật ẩn kín trong bụng không 

lộ ra ngoài nên gọi là Âm Tàng, giống như bộ phận sinh dục của ngựa đực bị ẩn kín 

không lộ ra. Theo kinh Bảo Nữ Sở Vấn, tướng Mã Âm Tàng là do trong khi tu nhân, 

chư  Phật  luôn  giữ  mình  cẩn  thận,  vĩnh  viễn  xa  lìa  sắc  dục.  Vãng  Sanh  Yếu  Tập, 

quyển  Trung,  chép:   “Như  Lai  âm  tàng,  phẳng  như  trăng  tròn,  có  ánh  sáng  vàng, 

 dường như mặt trời” 

199 Do A Di Đà Phật có nguyện người sanh về Tây Phương tướng mạo đều giống hệt 

như Phật. Phật đã có ba mươi hai tướng thì suy ra mọi người trong cõi Cực Lạc đều 

phải có đủ ba mươi hai tướng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 237 of 393

tới mức như thế mà thôi, đâu còn kinh sợ hơn nữa được! Phương cách 

dạy dỗ là nghiêm nghị, chánh đáng. Mỗi một lời nói, mỗi một hành động 

đều  chẳng  cẩu  thả,  khinh  bạc  mảy  may  nào  thì  học  trò  sẽ  như  đến  chỗ 

thầy dạy của nhà vua. Nếu thường ngày trọn chẳng có dáng vẻ nghiêm 

nghị,  trang  trọng,  lại  còn  hề  hà,  hệch  hạc  với  chúng  nó  thì  dù  có  nổi 

nóng đến chết uất như thế cũng có ích gì cho chúng nó đâu? Do ông hỏi 

câu  này,  tôi  biết  ông  và  thầy  của  ông  đều  chẳng  khéo  nêu  gương.  Nếu 

không, chắc chắn sẽ chẳng đến nỗi giận tức như thế! Huống hồ còn nói 

“rộng dung cho học trò tự sửa đổi” và nuông chiều dung dưỡng thói gian 

trá ư? 

Một  chú  tiểu  hết  sức  khinh  bạc,  quỷ  quyệt,  coi  hết  thảy  mọi  người 

đều không ra gì! Do vậy, thầy nó cậy Quang giáo huấn  (thầy nó là bạn rất 

 thân của Quang), Quang nói rõ nguyên do khiến cho thầy ấy trong lúc đó 

mặt không còn hạt máu, đã sợ hãi khôn cùng. Về sau đưa nó đến, Quang 

bèn  hòa  nhã,  bảo  nó  cặn  kẽ:  “Đừng  trái  lệnh  ta.  Hễ  trái  nghịch,  quyết 

chẳng  dễ  dãi  dung  tha”.  Tâm  nó  tuy  kinh  sợ,  nhưng  rốt  cuộc  do  chưa 

từng  đích  thân  thử  [nếm  mùi  xử  phạt]  nên  chưa  đầy  hai  ngày  đã  phạm 

quy củ. Lúc Quang sắp đánh, liền nói trước quy củ với nó: “Không được 

động  đậy,  không  được  khóc!”  Chưa  đánh  nó  đã  né  trước.  Quang  nói: 

“Đây là lần thứ nhất ta chưa phạt. Còn né nữa sẽ nhất định trừng phạt”, 

rồi mới đánh, [nó đành đứng ngay đơ] giống như cái cây được trồng vậy! 

Từ đấy trở đi, cả nửa năm sau chưa từng phải nói lớn tiếng một lần nào, 

huống là phải dùng đến kiểu tức giận không thể nguôi như thế ư? Đấy là 

chuyện xảy ra trong năm Quang Tự 12 - 1886  (nhằm mùa Xuân. Đến ngày 

 Rằm tháng Tám, Quang xuống núi, sang núi Hồng Loa ở Bắc Kinh. Từ đấy chưa hề 

 trở lại Trường An, đã ba mươi tám năm rồi). 

Sao  ông  chuyên  môn  dùng  cách  chấp  trước  chết  cứng  để  bàn  luận 

Phật pháp vậy? Ai bảo ông  “chấp trung vô quyền”  (chấp vào đạo Trung 

Dung, chẳng biết quyền biến)200.  “Chấp trung vô quyền”  còn không nên; 

thế mà trước hết ông đã dốc sức chấp chặt vào một bên, chưa hề có một 

chút hơi hướng, dáng vẻ Trung Dung nào hết! Ông thấy Lục Tổ giữ lưới 

phóng  sanh201  liền  cho  là  Ngài  đã  phạm  giới  trộm  cắp  và  nói  dối.  Đấy 

200  Đây  là  một  câu  nói  trích  từ  thiên  Tận  Tâm  Thượng  của  sách  Mạnh  Tử:   “Chấp 

 trung vô quyền, do chấp nhất dã”  (chấp vào đạo Trung Dung không biết quyền biến 

thì  cũng  giống  như  chấp  nhất  vậy).  Câu  này  được  dịch  theo  cách  diễn  giảng  trong 

sách Mạnh Tử Tập Chú của Châu Hy. 

201 Theo Pháp Bảo Đàn Kinh, khi bị môn nhân của Thần Tú tranh chấp y bát, sợ bị 

hãm  hại,  Tổ  phải  bỏ  trốn  về  Ngũ  Lĩnh,  sống  lẫn  với  đám  thợ  săn  để  ẩn  thân.  Khi 

được giao giữ lưới vây bắt thú, Ngài luôn mở lưới cho thú trốn thoát. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 238 of 393

chính là kiến thức  “bất sủy kỳ bổn, nhi tế kỳ mạt giả” (chẳng suy xét tới 

cái gốc, chỉ lo vun vén cái ngọn) như Mạnh Tử đã nói. Ông thật đáng gọi 

là một gã hủ Nho, sao mà cũng chẳng biết nặng, nhẹ đến mức ấy? 

Hãy nên biết rằng: Phật giáo lấy từ bi làm gốc, người thông đạt coi 

trọng việc thấu hiểu quyền biến! Như lời ông nói thì cha bắt trộm dê, con 

khen ngợi, đấy mới là chánh đạo, [em trai] ngồi nhìn chị dâu chết đuối 

chẳng  chịu  giơ  tay  cứu  mới  là  chánh  đạo!  Đã  chẳng  thể  dựa  theo  [đạo 

giữ  vững  lẽ  thường  nhưng  thông  đạt  quyền  biến]  ấy  để  hành  đạo  thì  ắt 

sẽ  đến  mức  trèo  tường  phía  Đông  nhà  hàng  xóm  để  dụ  dỗ  gái  trinh202. 

Vì sao vậy? Do [quan niệm rằng] chẳng thân cận phi lễ thì đấy cũng là 

202 Những câu của Mạnh Tử được tổ Ấn Quang dẫn trong đoạn này đều trích từ thiên 

Cáo  Tử  Hạ  sách  Mạnh  Tử:   “Nhậm  nhân  hữu  vấn  Ốc  Lô  Tử  viết:  Lễ  dữ  thực,  thục 

 trọng? Viết: Lễ trọng. Sắc dữ lễ, thục trọng? Viết: Lễ trọng. Viết: Dĩ lễ thực, tắc ngạ 

 nhi tử, bất dĩ lễ thực, tắc đắc thực, tất dĩ lễ hồ? Thân nghênh, tắc bất đắc thê. Bất 

 thân nghênh, tắc đắc thê, tất thân nghênh hồ? Ốc Lô Tử bất năng đối, minh nhật chi 

 Trâu dĩ cáo Mạnh Tử. Mạnh Tử viết: ‘Ư đáp thị dã hà hữu? Bất sủy kỳ bổn nhi tế kỳ 

 mạt, phương thốn chi mộc khả sử cao ư sầm lâu. Kim trọng ư vũ giả, khải vị nhất 

 câu kim dữ nhất dư vũ chi vị tai? Thủ thực chi trọng giả, dữ lễ chi khinh nhi tỷ chi, 

 hề xí thực trọng? Thủ sắc chi trọng, dữ lễ chi khinh giả nhi tỷ chi, hề xí sắc trọng? 

 Vãng ưng chi viết: Chẩn huynh chi tý đoạt chi thực, tắc đắc thực. Bất chẩn, tắc bất 

 đắc thực, tắc tương chẩn chi hồ? Du đông tường gia nhi lâu kỳ xử tử, tắc đắc thê; 

 tắc bất đắc thê, tắc tương lâu chi hồ? (Nước Nhậm có kẻ hỏi Ốc Lô Tử: ‘Giữa lễ và 

đồ  ăn,  cái  nào  trọng?  Đáp:  ‘Lễ  trọng’.  [Lại  hỏi]:  ‘Giữa  sắc  và  lễ,  cái  nào  trọng?’ 

Đáp: ‘Lễ trọng’. [Kẻ ấy] nói: ‘Phải hợp lễ mới ăn thì sẽ chết đói. Cứ ăn chẳng cần 

hợp lễ thì sẽ được ăn, cần gì phải quan tâm đến lễ? Hễ tự đón rước thì chẳng cưới 

được vợ. Không đích thân đón rước vẫn lấy được vợ, cần gì phải tự đón rước?’ Ốc 

Lô  Tử  chẳng  đáp  được,  hôm  sau  sang  Trâu  Ấp  thưa  lại  với  Mạnh  Tử.  Mạnh  Tử 

nói: ‘Đáp câu hỏi ấy có gì là khó? Chẳng suy xét tới cái gốc, chỉ lo vun vén cái ngọn, 

coi khúc gỗ vừa đúng một tấc lại cao hơn ngôi lầu chót vót. Tuy vàng nặng hơn lông, 

há có thể nói là một cái móc bằng vàng cũng nặng bằng một chiếc xe chở đầy lông ư? 

Kẻ so đo coi cái ăn là trọng, coi lễ là khinh, nào chỉ phải thấy thức ăn là trọng? Kẻ so 

đo coi sắc là trọng, coi lễ là khinh, nào chỉ phải thấy sắc là trọng? Hãy nên đáp lời 

hắn  rằng:  Vặn  tréo  cánh  tay  của  anh  mình  để  đoạt  lấy  miếng  ăn  thì  có  cái  để  ăn, 

chẳng  vặn  tay  anh  mình  sẽ  không  có  cái  ăn,  thì  có  nên  vặn  tréo  tay  anh  mình  hay 

chăng? Trèo tường sang nhà hàng xóm ở phía Đông để dụ dỗ gái trinh của người ta 

thì sẽ có vợ; chẳng dụ dỗ sẽ không có vợ, há có nên dụ dỗ hay chăng?) Chúng tôi 

dịch đoạn văn này theo cách diễn giải của Tứ Thư Tập Chú (Châu Hy soạn) và Tứ 

Thư Bạch Thoại Giải (Thường Thục Châu soạn). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 239 of 393

phi lễ, sao lại cứ phải chọn lựa ư?203 Nói lý như thế, gọi là nói cong vẹo, 

loạn xạ, Phật chẳng chịu đáp! 

Do giữ giới không sát sanh liền đến nỗi chẳng chịu xử phạt [khi học 

trò phạm lỗi], không trị bệnh, không ăn cơm! Ông đúng là kẻ chấp nhặt 

chết cứng, nhai bã của cổ nhân, chẳng thể tiêu hóa được! Như thế thì làm 

sao tự lợi, lợi người được đây? Huống chi ông nói: “Mèo bắt chuột, rắn 

nuốt  ếch.  Cứu  con  này  ắt  phải  giết  con  kia”.  Nếu  theo  như  lời  ông  nói 

thì hễ kiêng giết, ắt trước hết phải giết sạch những con vật nào sát sanh! 

Nhưng  trong  một  đời,  con  người  sát  sanh  để  ăn  chẳng  biết  số  tới  bao 

nhiêu, cố nhiên phải giết hết sạch con người đi thì mới đạt được cái quả 

không sát sanh vậy! Đáng thương lắm thay! Có trí thông minh như vậy 

mà chẳng thông đạo lý đến mức như thế đấy! 

Người trì giới hễ gặp người hay gặp thần đều đem luân hồi sanh tử 

ra khuyên dụ. Dẫu cúng cỗ chay, đãi cơm chay, há thần lẫn người sẽ vì 

đó mà oán hờn ư? Huống chi ta trì giới của đức Phật, những tà quỷ thần 

ấy dám oán hờn, giáng họa ư? Nếu thật sự oán hờn thì vị thần ấy có còn 

là chánh thần, người ấy có còn là con người chánh trực hay không? Nếu 

hành vi của chính mình chân thật, người lẫn thần sẽ bị cảm hóa, làm sao 

oán được? Nếu chính mình lén lút ăn, khi kính thần, đãi khách thì làm ra 

vẻ trì giới. Như thế thì thần ắt giận, người ắt oán bởi kẻ ấy giả dối. Ngụy 

quân tử sẽ giống như gái làng chơi hễ gặp người ta bèn khoe mình trinh 

khiết, có ai tin tưởng đâu! 

Ông thật là kẻ chẳng hiểu việc đời. Kinh Phật ý nghĩa vô cùng. Dẫu 

chẳng hiểu rõ ràng, nhưng giống như đặt một vật cực thơm ở trong thân 

thì thân sẽ tự thơm tho. Ông toan coi hết thảy sách đều cũng giống như 

thế  thì  sẽ  giống  như  đem  vật  hôi  thối  bỏ  trong  thân,  thân  có  thơm  tho 

được hay chăng? Kinh Kim Cang dạy:  “Kinh này nghĩa chẳng thể nghĩ 

 bàn, quả báo cũng chẳng thể nghĩ bàn”.  Những sách khác bất luận xấu 

hay tốt, há có nghĩa ấy hay chăng? Phàm đọc sách thế gian, tâm liền tán 

loạn chẳng tịnh. Phàm xem kinh Phật, tâm liền lắng tịnh. Do nghĩa ấy có 

203 Do câu nói này nếu không chú ý sẽ thấy khó hiểu, nên chúng tôi xin giải thích 

thô thiển như sau: Do ông Trác Trí Lập chấp nhất nên không thông hiểu quyền biến, 

nghe  nói   “nam  nữ  thọ  thọ  bất  tương  thân”   (nam  nữ  trao  nhận  đồ  vật  chẳng  đụng 

chạm vào tay nhau) liền chấp nhặt đến nỗi thấy “chị dâu chết đuối, em chồng không 

dám cứu”, nghe nói con phải nghe lời cha thì tuy cha làm chuyện sai trái như ăn trộm 

dê,  con  vẫn  tán  thành,  không  can  ngăn.  Đến  khi  nghe  nói  quyền  biến  thì  lại  tưởng 

lầm  “quyền  biến”  là  luông  tuồng,  không  cần  giữ  lễ,  không  gần  gũi  những  kẻ  làm 

chuyện phi lễ thì mình cũng phi lễ, nên cũng luông tuồng làm bậy theo bọn họ, chẳng 

cần phải phân biệt đúng, sai, hành xử cho hợp lý theo lẽ thường hay quyền biến nữa! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 240 of 393

thể  thấy  đức  Phật  là  bậc  đại  thánh  nhân,  lời  Ngài  nói  chính  là  khuôn 

phép để chuyển phàm thành thánh. Vì thế, kinh Lăng Nghiêm dạy:  “Nếu 

 tâm chúng sanh nhớ Phật, niệm Phật, hiện tiền, tương lai nhất định thấy 

 Phật, cách Phật chẳng xa. Như người nhiễm hương, thân có mùi thơm. 

 Đấy gọi là Hương Quang Trang Nghiêm”.  Ông muốn coi hết thảy sách 

giống như kinh Phật sẽ trở thành kẻ chẳng biết thơm - thối, buồn thay! 

Tai  ương,  hoạn  nạn  xảy  đến  cũng  là  do  túc  nhân.  Nếu  có  thể  quy 

mạng  Phật,  Bồ  Tát,  sẽ  tự  chuyển  dời  được.  Thoạt  đầu  ông  do  lòng 

Thành hứa nguyện ăn lạt, ấy là một phen dốc lòng Thành vì mọi người. 

Đến khi khổ cảnh đã qua, tâm lực hơi mệt mỏi liền cảm thấy khốn khó. 

Người tu hành cố nhiên nên chọn lựa sao cho thích đáng; phô bày hạnh 

lạ để mê hoặc mọi người chính là điều bị đức Phật răn cấm sâu xa. Hãy 

nên ăn chay là được rồi, chẳng cần phải tiếp tục không dùng thức ăn để 

nuốt  cho  trôi  cơm  nữa!  Chỉ  nên  thương  xót  bọn  họ  vô  tri  mà  thường 

khuyên dạy ngõ hầu họ gieo thiện căn là được rồi! 

Niệm Cao Vương Kinh khá có lợi ích, nhưng kinh ấy không thật sự 

do đức Phật nói. Người thật sự tin Phật cố nhiên nên y theo những điều 

đã  dạy  trong  phẩm  Phổ  Môn  mà  chú  trọng  khuyên  người  khác  niệm 

danh hiệu Quán Thế Âm để cầu Ngài gia bị. Đối với phương pháp uống 

nước  dạy  trong  kinh  Địa  Tạng204,  kẻ  hờ  hững  hời  hợt  sẽ  chẳng  thể  đạt 

được  hiệu  quả!  Vì  thế  hãy  nên  dùng  lòng  chí  thành  niệm  Phật  để  làm 

phương cách tiêu trừ nghiệp chướng, tăng trưởng phước huệ. 

Trong Đại Bi Chú, không cần phải thêm chữ vào phía dưới câu  “mạ 

 mạ”  205.  Hễ  làm  vậy  sẽ  đâm  ra  trở  thành  chướng  ngại.  Cổ  đức  trì  tụng 

đều không thêm vào. Tuy trong kinh có chép, nhưng câu ấy không thuộc 

chú văn, cố nhiên không phải là không thể noi theo khuôn phép không 

dùng như vậy. [Chữ La (囉)] trong La Đa (囉多) đọc như âm Lạp (拉)

204 Theo phẩm 12 của kinh Địa Tạng, khi giảng về sự lợi ích do thấy nghe Địa Tạng 

Bồ Tát, đức Phật đã dạy Quán Thế Âm Bồ Tát rằng: Nếu có ai ham thích đọc tụng 

kinh  điển  Đại  Thừa  nhưng  thiếu  tánh  ghi  nhớ,  học  trước  quên  sau,  hằng  năm  hằng 

tháng vẫn không sao đọc tụng được thì để tiêu trừ nghiệp chướng, hãy dốc hết tấm 

lòng,  cung  kính  giãi  bày  sám  hối,  cúng  dường  tượng  Bồ  Tát,  lấy  một  chén  nước 

trong để trước tượng Bồ Tát suốt một ngày đêm rồi chắp tay ngoảnh mặt về phương 

Nam, uống cạn chén nước. Kiêng Ngũ Tân, rượu thịt, tà dâm, vọng ngữ cho đến mọi 

sự giết hại trong hai mươi mốt ngày thì sẽ mộng thấy Bồ Tát hiện vô biên thân đến 

tận  chỗ  người  ấy,  làm  phép  quán  đảnh  khiến  cho  người  ấy  thông  minh  sáng  suốt, 

nghe qua kinh điển dẫu một lần vẫn không bao giờ quên mất một câu hay một bài kệ. 

205 Theo nguyên bản trong Đại Tạng Kinh, khi đọc đến câu  “Mạ mạ phạt ma ra”  sẽ 

thêm tên người trì chú vào trước chữ  “phạt ma ra”.  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 241 of 393

206. 

Niệm Phật mà còn nhớ nghĩ kèm thêm danh hiệu của hai vị Bồ Tát, 

lâu ngày chắc tâm lực sẽ bị tổn thương. Niệm Phật tâm nghĩ nhớ tượng 

Phật  và  tượng  hai  vị  Bồ  Tát,  so  ra  đỡ  tốn  tâm  lực  hơn  nhớ  danh  hiệu. 

Phàm là người học Phật hãy nên y theo ngôn giáo của đức Phật, há nên 

tự lập chương trình? Sữa bò lấy từ bò, tuy chẳng thương tổn sanh mạng, 

nhưng  vẫn  gây  tổn  hại  cho  bò,  cố  nhiên  đừng  nên  dùng.  Dẫu  có  dùng 

cũng chẳng mắc lỗi phạm giới! 

Cải, ớt, tiêu, gừng chỉ cay chứ không hôi, há nên bảo chúng đều cay 

hôi  giống  như  hành,  hẹ  ư?  Há  chẳng  phải  là  vô  sự  sanh  sự,  nói  đạo  lý 

loạn  xạ  ư?  Cải,  ớt,  tiêu,  gừng  cay  chứ  không  hôi!  Tiêu,  gừng,  cải  thì 

người ăn chay đều nên dùng, còn ớt thì nên ăn ít đi bởi ăn nhiều chẳng 

có ích gì cho con người cả! 

Tâm đã tạo được nghiệp thì tâm sẽ chuyển được nghiệp, nhưng tâm 

phải cực thành khẩn thì mới có hiệu quả thật sự. Phận làm con phải uyển 

chuyển nương theo lễ nghi thế gian, đối với những gì cha mẹ quy định 

thì chớ nên không làm theo. Dâng rượu, hiến đồ mặn [cho cha mẹ] cũng 

chẳng  phải  là  không  được,  nhưng  trong  tâm  phải  thường  sám  hối  túc 

nghiệp cho cha mẹ mong họ sẽ hồi tâm. Hễ có dịp bèn thừa cơ dùng lời 

lẽ mềm mỏng khuyên nhủ, đấy là chân hiếu. Nếu chỉ biết thuận theo lễ 

nghi thế gian, chẳng phát tâm độ cha mẹ, tức là thấy cha mẹ bị té xuống 

giếng bèn quăng đá theo để mong cho cha mẹ lập tức mất mạng! Vì thế, 

hễ  cha  mẹ  không  có  lòng  tin  thì  hãy  uyển  chuyển  làm  theo  lễ  nghi  thế 

gian, còn cha mẹ có lòng tin thì hãy nên theo đúng pháp để tạo ích lợi 

cho huệ mạng. Hãy nên làm sao cho thích nghi để đôi đằng đều được lợi 

ích! 

Hãy nói rõ về chuyện bột ngọt có chỗ nào chẳng đúng pháp! Họ có 

địa chỉ, ông hãy nên gởi thư sang đấy trình bày cặn kẽ, chứ còn bảo tôi 

nói  lại  với  họ  thì  chắc  là  ông  cho  rằng  tôi  suốt  ngày  không  hề  có  một 

chuyện gì chăng? Tôi có rất nhiều chuyện chưa rảnh rang để lo tới, nào 

còn có thời gian, sức lực để bàn đến chuyện này! Ông bảo là “người hèn, 

lời  nhẹ”,  còn  người  ta  vừa  cầu  được  tiếng  vừa  cầu  lợi,  há  chẳng  chịu 

nghe theo lời nói chánh đáng của ông ư? 

Ông lại nên biết rằng: Người ta in ra những tờ hướng dẫn ấy, chẳng 

biết  đã  in  mấy  vạn  bản;  nếu  có  sửa  đổi  thì  cũng  phải  dùng  hết  những 

tờ đã in ấy rồi tiếp đó mới dùng bản đã được sửa đổi! Nếu ông thấy tờ 

206 Tức là chữ 囉 (âm Quan Thoại là Luò) phải đọc thành âm 拉 (âm Quan Thoại là 

Lá). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 242 of 393

hướng  dẫn  chưa  được  sửa,  liền  bảo  “họ  chẳng  nghe  lời”,  tức  là  chẳng 

biết  sự  vụ  rồi!  Ông  thật  sự  đáng  được  coi  là  người  có  lòng,  nhưng  tôi 

chẳng rảnh rỗi để lo tới. Nếu do một lời chẳng được thỏa ý, liền chê là 

“ôm  củi  chữa  lửa,  giúp  vua  Kiệt207  làm  ác”,  sao  mà  chẳng  khoan  dung 

quá  đáng  như  thế?  Nhưng  nếu  vứt  bỏ  chuyện  này,  mặc  kệ  cho  người 

khác ăn thuần thịt thì lửa có giảm bớt sức mạnh, Kiệt có trở thành nhân 

hậu hay chăng? 

Vì người chẳng thể ăn chay hoàn toàn mà Phật khai duyên Tam Tịnh 

Nhục và những ngày Lục Trai, Thập Trai, còn ông một chữ cũng chẳng 

cho nói mà lại có thể khiến cho hết thảy mọi người đều chẳng tham đắm 

vị thịt được hay không? Còn như Quang dùng một chuyện đau lòng nhất 

để khiến cho ai đọc đến trong lòng sẽ hồi hộp bất an, ắt sẽ ăn ít đi cho 

đến dứt hẳn, ông lại bảo là khơi gợi cơ duyên giết chóc rồi bảo hãy tước 

bỏ  [đoạn  văn  ấy]  đi!  Vậy  là  “giới”  của  ông  nghiêm  ngặt  hơn  giới  của 

Phật  nhiều  lắm,  huống  là  [quan  niệm  về  giới  của]  Quang  ư?  Sao  ông 

chẳng lường nặng - nhẹ đến mức như thế ấy? 

Ông  gởi  thư  cho  Hoằng  Đại  Thiện  Thư  Cục,  nhưng  chẳng  hiểu 

nguyên do của Hoằng Đại. Nếu biết, sẽ chẳng tốn công vào chuyện ấy, 

nhưng ý ấy rất có lợi ích. Lá thư ấy nên giữ lại để người in thiện thư đọc, 

nhưng  cũng  chớ  nên  chấp  chết  cứng.  Nếu  bỏ  hết  những  loại  thuốc  có 

dùng tới những con vật sống [để chế thuốc] thì [các thầy lang chữa bệnh] 

ngoại khoa sẽ khó thể chữa trị được. Chúng ta giữ tấm lòng lợi vật, hãy 

đừng ăn nói theo cái kiểu “thúc đẩy đến cùng tận nghĩa lý” ấy thì người 

ta sẽ nghe theo. Nếu không, đâm ra người ta sẽ đem chuyện thúc đẩy đến 

cùng tận nghĩa lý để trách móc ông đấy! 

207 Kiệt là vua thứ mười bảy đồng thời là vua cuối cùng của vương triều Hạ (vương 

triều này do vua Đại Vũ, tên thật là Tự Văn Mạng thuộc thị tộc Hạ Hậu sáng lập). 

Vua Kiệt tên thật là Tự Lý Quý. Do say mê mỹ nhân Muội Hỷ, bỏ mặc chánh sự, tàn 

sát trung thần. Do vậy, Thương Thang khởi binh chinh phạt, đánh bại Kiệt ở Minh 

Điều (nay thuộc An Ấp, tỉnh Sơn Tây). Vương triều Hạ bị diệt vong. Kiệt bị đày đi 

Nam Sào (thuộc tỉnh An Huy). Lúc gần chết có nói: “Ta hối hận trước kia đã không 

giết Thương Thang tại Hạ Đài; nếu không đâu phải đến nỗi như thế này”. Theo một 

số  nhà  nghiên  cứu,  sau  khi  vương  triều  Hạ  diệt  vong,  một  chi  tộc  Hậu  Hạ  đã  bỏ 

Trung Nguyên ra quan ải sống, trở thành tổ tiên của dân Hung Nô. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 243 of 393

Con người sống trong thế gian họa - phước dựa dẫm lẫn nhau. Tiêu 

Sơn208  do  chết  dưới  tay  kẻ  quyền  gian  mà  danh  được  rền  khắp  vũ  trụ. 

Nếu không mắc cái họa này, hễ được đắc chí, nhất định sẽ diệt Phật thì 

đối với đất nước, đối với chính mình đều bất lợi lớn lao. Vì sao biết thế? 

Ông ta làm Điển Sứ tại Địch Đạo209 vì dân tạo điều lợi, trừ điều tệ, thói 

tệ mấy trăm năm đều trừ sạch. Niên Phổ của ông ta chép  (trong thời gian 

làm Điển Sứ), [dân chúng] nơi ấy (tức huyện Địch Đạo) thích lễ Phật, thắp 

hương, ngay cả kẻ làm quan vẫn có người làm như vậy; bởi thế, ông ta 

bèn nghiêm cấm. Thoạt đầu nại cớ bất tiện, không lâu sau thì ai nấy đều 

biết ông ta là kẻ “sùng chánh, ghét tăng”210. Ông ta làm Điển Sứ tại Địch 

Đạo chưa đầy một năm mà còn như thế, nếu làm Tể Tướng há chẳng thể 

không thực hiện chuyện diệt Phật giáo lớn lao ư? 

Chuyện diệt Phật nếu thành sẽ có quan hệ lớn lao đối với xã tắc, chứ 

không phải chết đi sẽ đọa trong địa ngục A Tỳ mà thôi! Thời Gia Tĩnh 

[triều  đình]  một  mực  ưa  chuộng  Đạo  Giáo,  ghét  Phật  giáo.  Nếu  trọng 

dụng Tiêu Sơn, đích xác ông ta sẽ vì nước, vì dân, hưng khởi điều lợi, 

trừ mối tệ, nhưng do đã lậm sâu chất độc của Trình - Châu ắt sẽ coi diệt 

Phật giáo là công đức bậc nhất rồi dốc chí mạnh mẽ thực hiện vậy! 

Tiêu Sơn hoàn toàn chưa từng đọc kinh Phật, nhưng trong Niên Phổ 

đã chép khi ông ta thọ hình trọn chẳng biết đến đau khổ. Người thiếp của 

208  Dương  Kế  Thịnh  (1516-1555),  tự  Trọng  Phương,  hiệu  Tiêu  Sơn,  người  Dung 

Thành,  tỉnh  Hà  Bắc,  làm  quan  nhà  Minh  nhằm  thời  Gia  Tĩnh.  Ông  tánh  tình  thẳng 

thắn,  cương  nghị,  không  xu  nịnh,  làm  quan  đến  chức  Thị  Lang  bộ  Binh.  Khi  quân 

Thát Đát (Tartar) xâm nhập biên giới cướp phá, Hàm Ninh Hầu Cừu Loan dâng sớ 

xin  triều  đình  mở  chợ  buôn  bán  ngựa  với  bọn  Thát  Đát  để  xoa  dịu  quân  cướp.  Kế 

Thịnh dâng sớ đàn hặc, nhưng gian thần Nghiêm Tung bênh vực Cừu Loan, sàm tấu 

với vua, nên Kế Thịnh bị giáng chức làm Điển Sứ tại Địch Đạo. Sau đó, ông lại dâng 

sớ  đàn  hặc,  xin  vua  tru  diệt  gian  thần  Nghiêm  Tung,  chỉ  đích  danh  Nghiêm  Tung 

phạm  năm  tội  gian,  mười  đại  tội.  Nghiêm  Tung  bèn  giả  mạo  thánh  chỉ,  tống  giam 

Kế Thịnh vào ngục, phạt đánh một trăm trượng, cắt đứt gân cốt, bêu xác ngoài chợ. 

Lúc sắp chết, ông ung dung đọc thơ:  “Hạo khí hoàn thái hư, đan tâm chiếu thiên cổ”  

(khí thiêng trả lại hư không, tấm lòng son sắt chiếu ngời ngàn năm). Mười hai năm 

sau, khi Minh Mục Tông lên ngôi, ông mới được minh oan, được phong thụy hiệu là 

Trung Mẫn. 

209  Địch  Đạo  là  tên  cổ  của  huyện  Lâm  Thao,  tỉnh  Cam  Túc.  Điển  Sứ  là  một  chức 

quan  văn  khá  nhỏ  được  thiết  lập  từ  đời  Nguyên,  dưới  quyền  Huyện  Lệnh,  chuyên 

đảm nhiệm việc truy nã, trông coi nhà giam. 

210 Nho gia thường coi đạo Nho là chánh đạo, còn các tôn giáo khác là tà, nên người 

đề  cao  độc  tôn  đạo  Nho  thường  tự  xưng  là   “sùng  chánh”   (tôn  sùng  điều  chánh 

đáng). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 244 of 393

ông ta là bà X… niệm Quán Âm, chắc là được Quán Âm gia bị mà ra, 

cho nên bị cực hình mà chẳng đau khổ! Đấy cũng là do lương tâm phát 

hiện.  Vợ  ông  ta  cũng  chẳng  biết  Phật  pháp,  dâng  sớ  xin  chết  thay  cho 

chồng, chính mình và hai đứa con đều không nhắc tới niệm Phật một chữ 

nào! Con người sắp chết, lời nói ắt lành. Nếu dựa trên tâm hạnh của Tiêu 

Sơn thì lẽ ra ông ta phải rất ghét người thiếp ngu mê thì mới hợp với tâm 

ông ta vậy! Ông ta đã cảm kích người thiếp niệm Quán Âm, há đâu lại 

nghiêm cấm dân chúng thắp hương lễ Phật? Đủ biết là tuy ông ta không 

tin Phật, nhưng đến khi đại nạn xảy tới, trong lương tâm cũng thốt ra lời 

tin tưởng! Học thuyết khiến con người bị lầm lạc lắm thay! Bởi lẽ, với 

thiên tư của Tiêu Sơn, nếu nghiên cứu Phật pháp đến mức cùng tận, há lẽ 

nào chỉ cống hiến cho nước, cho dân, cho thân như thế mà thôi! 

Ông đã làm thơ, viết kệ khuyên người sao chẳng dùng chánh vận211, 

lại dùng âm vận của đất Mân (Phước Kiến), nhưng vẫn chẳng chịu thay 

đổi thì gởi cho tôi để làm gì? Hơn nữa, ông lại ghép hai chữ Ấn Quang 

để làm câu đối, chẳng ngại làm cho thật nhiều là vì muốn gì đây? Ông 

đem gởi [những câu đối ấy] cho tôi để biểu thị lòng Thành của ông hay 

là làm trò con nít đùa bỡn vậy? Lấy tên ghép thành câu đối và làm kệ212 

là  thói  quen  của  cõi  tục  trong  đời  gần  đây.  Ông  hãy  nên  làm  những 

chuyện  chánh  đáng  theo  lẽ  thường,  chớ  đừng  không  có  chuyện  gì  bèn 

bới  ra  chuyện  để  làm!  Há  lẽ  nào  Quang  lại  vui  thích  vì  được  ông  tâng 

bốc như thế ấy? 

Tấm lòng lợi người lợi vật của ông quả thật là khó có, nhưng chẳng 

biết sự vụ. Sợ rằng nếu không nói toạc ra, chắc sau này ông sẽ càng thêm 

211 Chánh vận: Âm điệu theo cách phát âm của tiếng Quan Thoại. Do từ thời Minh, 

phương âm Bắc Kinh đã được triều đình sử dụng làm ngôn ngữ chánh thức để giao 

thiệp trong toàn quốc, nên tiếng Bắc Kinh được gọi là Quan Thoại, rồi về sau này gọi 

là tiếng Phổ Thông (Phổ Thông thoại) hoặc Quốc Ngữ. 

212 Tức là lối thơ hay câu đối mà người Việt thường gọi là Khoán Thủ. Chẳng hạn 

câu đối thì chữ đầu trong vế trên là Ấn, chữ đầu trong vế dưới là Quang (hoặc tên 

người nào khác mình muốn tâng bốc). Khi làm thơ tứ cú thì chữ đầu của mỗi câu sẽ 

ghép  thành  tên  người  được  xưng  tụng.  Thông  thường  những  bài  thơ  làm  theo  kiểu 

này ít khi nào hay được vì gượng ép và chuyên dùng để tâng bốc! Các đàn cầu cơ 

của ngoại đạo cũng hay dùng lối thơ này để xưng tên khi giáng đàn cầu cơ.  Chẳng 

hạn trong một buổi xoay cơ tại hải ngoại, một linh quỷ giáng đàn mạo danh Thích Ca 

Mâu Ni Phật đã cho một bài thơ Khoán Thủ xưng tên như sau:  “BỔN tánh từ-bi mới 

 trọn lành, SƯ đệ phăng tầm rõ trược thanh, THÍCH, Ðạo cũng là chung một gốc, 

 CA tụng đức dày đấng liệt oanh. MÂU thuẫn cuộc đời toan cấu xé, NI tăng ngộ giác 

 khá học hành, PHẬT pháp cổ truyền đường chánh-giác, GIÁNG trần miêu tỏa phép 

 luyện phanh”  (sic!)

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 245 of 393

chấp trước, ắt sẽ đến nỗi không làm người được nữa! Vì thế, Quang xót 

cho  ông  do  lòng  Thành  mà  chấp  trước  nên  mới  nói  dài  dòng  một  phen 

như thế này! Nếu cho là không đúng thì Quang là người đất Tần (Thiểm 

Tây),  ông  là  người  đất  Mân,  hai  nơi  cách  nhau  cả  mấy  ngàn  dặm,  mà 

người  cũng  chưa  từng  gặp  mặt  nhau,  ông  cứ  làm  theo  chí  của  ông.  Từ 

nay, chẳng cần phải gởi thư đến nữa để tôi khỏi phải xung đột với ông. 

Ông  hỏi  như  vậy,  tôi  đáp  như  vậy!  Nếu  có  mấy  người  giống  như  ông 

thì tôi sẽ mệt nhọc đến chết mất! Ông đã có Văn Sao, có sách Tịnh Độ, 

nhưng chẳng bắt chước theo những thứ ấy, cứ hướng về tôi để chọn lấy 

những  lời  lẽ  ngoài  miệng  hoặc  nơi  ngòi  bút.  Nếu  tôi  có  thể  hiện  khắp 

các sắc thân thì cố nhiên không trở ngại gì! Nếu không, chắc là ông chưa 

được lợi ích mà tôi đã chết trước vì nhọc nhằn rồi! Nếu mai sau vẫn cứ 

lôi thôi như thế này, tôi sẽ không trả lời nữa đâu! 

67. Thư trả lời cư sĩ Thái Khế Thành (thư thứ nhất) 

Chuyện  buôn  bán  hương  dễ  vun  bồi  phước  nhất  mà  cũng  dễ  tạo 

nghiệp nhất! Chế tạo hương không tinh khiết, ganh đua trang hoàng cho 

mới lạ: Đem hình tượng Phật, Bồ Tát in trên tờ hướng dẫn cũng như in 

trên  hộp  đựng  hương.  Lại  còn  đem  hình  tượng  Phật,  Bồ  Tát  gắn  vào 

chính giữa vòng nhang, kẻ vô tri đua nhau mua sắm. Cái tội khinh nhờn 

kể sao cho xiết? Tờ hướng dẫn, hộp đựng hương bị [người ta dùng xong] 

tùy  tiện  vứt  đi.  Cầu  lợi  như  vậy,  tôi  sợ  là  chẳng  những  con  cháu  tuyệt 

diệt mà còn sợ khi kẻ ấy một hơi thở ra không hít vào được sẽ vĩnh viễn 

đọa  trong  địa  ngục  A  Tỳ  bởi  đã  phát  khởi  lòng  khinh  nhờn  hình  tượng 

Phật, Bồ Tát cho cả ta lẫn người, khiến cho người kính Phật cũng mắc 

đại tội, huống là kẻ chẳng có lòng tin ư? 

Bốn mặt một hộp hương nhỏ của tiệm hương X… ở Thượng Hải có 

[in  hình]  năm  mươi  mấy  vị  Phật;  năm  ngoái  Quang  trông  thấy  liền  gởi 

thư cho ông chủ, chưa được trả lời. Trong mùa Xuân, tiệm hương X… 

nọ ở Hạ Môn cậy một vị cư sĩ xin Quang viết chữ. Do mục lực lẫn tinh 

thần không đủ, tôi chỉ đề bốn chữ. Họ nói có gởi hương tới theo đường 

bưu điện. Thư nhận được mấy hôm rồi hương mới được gởi tới. Hương 

có tới mấy loại nhưng đều chẳng ngửi được! Ấy là vì họ chỉ cốt sao có 

mùi  thơm,  chẳng  cần  biết  vật  liệu  chế  tạo  hương  là  sạch  hay  nhơ.  Chớ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 246 of 393

nên đốt hương Ấn Độ vì họ bỏ thêm chất Xạ213 vào hương. Chẳng những 

mùi  hương  ấy  khiến  cho  người  ta  ngầy  ngật  mà  sợ  rằng  còn  khiến  cho 

hoa quả, phụ nữ có thai sẽ do vậy mà bị rụng hoa, đọa thai nữa! Những 

kẻ buôn bán loại hương ấy gây tội nghiệp lớn lao chẳng thể nào kể xiết! 

Họ  vẫn  cứ  lấy  đó  làm  điều  đắc  ý!  Trước  kia,  Quang  đã  nói  đại  lược 

những khuyết điểm ấy với tiệm hương X… ở Hạ Môn, chẳng biết họ có 

chịu nghe theo hay không? Tuy ông muốn theo đuổi nghề buôn bán ấy, 

sợ rằng hoàn toàn chẳng biết đến thói tệ đó. Dẫu được lợi nhưng sẽ mắc 

tội xiết bao! 

68. Thư trả lời cư sĩ Thái Khế Thành (thư thứ hai)

Quả ắt phải có nhân, chớ nên oán trời, trách người. Quân tử hành xử 

theo  đúng  địa  vị,  nếu  phú  quý  sẽ  sống  theo  hoàn  cảnh  phú  quý.  Người 

phú quý có tài lực lẫn thế lực sẽ dùng tài lực và thế lực của chính mình 

để lợi người, lợi vật. Gặp cảnh nghèo hèn sẽ sống theo cảnh nghèo hèn. 

Xưa  vốn  phú  quý  nay  đã  nghèo  hèn  thì  cần  kiệm,  bớt  tiêu  dùng,  giống 

như  từ  trước  đến  giờ  vốn  là  kẻ  nghèo  hèn.  Sống  ở  nơi  Di  Địch214  thì 

hành xử theo kiểu Di Địch. Nếu gặp nhằm đời loạn, phải bỏ nhà tỵ nạn, 

ở  nơi  xa  xôi,  hoang  vu,  cũng  sẽ  sống  như  người  ở  nơi  hoang  vu.  Gặp 

cảnh hoạn nạn bèn xử sự theo cảnh hoạn nạn. Đã gặp phải những chuyện 

lo  buồn,  tai  nạn  thì  vẫn  chẳng  oán  hờn,  cứ  chấp  nhận  giống  như  chính 

mình  đáng  phải  hứng  chịu  nỗi  lo  buồn,  tai  nạn  ấy!  Do  vậy,  quân  tử 

không khi nào chẳng vui theo mạng trời, trong lòng thản nhiên. 

Ông đã nghèo rồi mà vẫn mong tưởng làm ra vẻ kẻ cả như trước kia 

ắt sẽ phải lo lắng, mệt nhọc chẳng kham được! Sợ rằng sẽ do vậy mà trở 

thành bệnh nặng tàn phế, hoặc đến nỗi mất mạng. Đấy chính là vẫn hiềm 

nỗi  khổ  do  túc  nghiệp  cảm  thành  còn  quá  nhỏ  đấy,  chính  mình  chẳng 

213 Xạ (Musk deer) là một loại hươu nhỏ có mùi thơm, có tên khoa học là Moschus 

Moschiferus Linnaeus, chủ yếu sống ở vùng Trung Á. Chiều dài từ 80 cm đến một 

mét, cao từ 50 đến 70 cm, nặng trong khoảng 7 đến 17 kg, chân mập và ngắn thích 

hợp cho việc leo trèo trong địa hình hiểm trở. Chỉ riêng con đực có tuyến tiết ra chất 

thơm nằm giữa bộ phận sinh dục và rốn, mùi thơm này chủ yếu dùng để thu hút con 

cái trong mùa giao phối cũng như để đánh dấu lãnh thổ của từng con đực. Mùi thơm 

này rất nồng, có thể dùng để chế nước hoa và hương liệu (thường gọi là Xạ Hương) 

nên hươu xạ bị săn bắt tàn nhẫn, gần như tuyệt chủng. 

214 Từ thời cổ người Trung Hoa tự xưng là Hoa Hạ, gọi những dân tộc sống ở ngoài 

biên  cương  phía  Đông  Trung  Hoa  là  Di,  còn  những  dân  sống  giáp  ranh  phía  Bắc 

Trung Hoa là Địch. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 247 of 393

chịu  quên  bẵng  những  cảnh  tượng  xưa  kia,  oan  uổng  hứng  chịu  lo  âu, 

nhọc nhằn, khiến cho nỗi khổ càng thêm lớn lao, chẳng những vô ích mà 

ngược lại còn bị tổn hại to lớn! 

Hãy thử nghĩ: Người trong thiên hạ những kẻ khổ hơn ta chẳng biết 

nhiều  gấp  mấy  ngàn  lần?  Ta  may  mắn  nửa  đời  người  vẫn  còn  tốt  đẹp, 

nay tuy chẳng tốt đẹp, nhưng vẫn còn hơn những người cuộc sống chẳng 

tốt  đẹp  nhiều  lắm.  Nam  nữ  trong  thế  gian  làm  tôi  tớ  cho  kẻ  khác  rất 

nhiều! Chuyện gì cũng phải đích thân làm, đấy chính là bổn phận trong 

đời người. Dẫu làm tôi tớ cho kẻ khác thì chỉ cần ta chẳng mang bụng 

dạ xấu, chẳng làm chuyện xấu thì cũng rất có thể diện. Nếu chính mình 

sử dụng người khác thì cảm thấy rất vinh diệu, còn nếu chính mình phải 

phục dịch người khác thì lại cảm thấy rất tủi nhục. Đấy chính là suy nghĩ 

của kẻ trượng phu hèn hạ trong thế gian! Nếu là bậc đại quân tử thì phú 

quý chẳng dâm dật, tuy nghèo hèn vẫn chẳng thay đổi chí hướng, an vui 

trong  mọi  cảnh  ngộ,  dẫu  phú  quý  vẫn  giữ  bổn  phận  của  kẻ  nghèo  hèn; 

dẫu nghèo hèn vẫn cảm thấy chẳng thiếu sót, áy náy gì! 

Ông là người học Phật may mắn có tiền, vẫn cứ lầm lạc muốn được 

phát  tài  lớn,  bắt  chước  chế  hương  Ấn  Độ.  Loại  hương  ấy  có  tội  lỗi, 

Quang  trọn  chẳng  đốt.  Điều  này  cho  thấy  ông  chẳng  khéo  biết  sống 

trong cảnh giàu. Nay gia cảnh đã nghèo nàn, lại chẳng làm một chuyện 

gì,  cứ  lầm  lạc  mơ  tưởng  cảnh  giàu  sang  thuở  trước,  điều  này  cũng  cho 

thấy  ông  chẳng  khéo  biết  sống  trong  cảnh  nghèo  nàn!  Nếu  ông  quên 

được cảnh giàu thuở trước lẫn cảnh nghèo sau này, Quang bảo đảm ông 

nhất định sẽ niệm Phật vãng sanh Tây Phương! Nếu không, sẽ khó khỏi 

đời sau còn khổ sở hơn đời này nữa đấy! 

69. Thư trả lời cư sĩ Khang Ký Dao 

Gã  X…  đến  đất  Tần  (Thiểm  Tây)  có  quan  hệ  rất  lớn.  Nếu  hắn  ta 

băng  thanh  ngọc  khiết  (trong  trắng  như  băng,  sạch  như  ngọc),  noi  theo 

quy củ thì quá nửa người đất Tần sẽ bị đoạn mất thiện căn. May mắn là 

hắn ta đã bộc lộ toàn thể tham - sân - si, bị người đất Tần miệt thị cho 

nên không ai chịu tin theo những gì hắn ta nói. Ông gởi thư hỏi những 

điều hắn chẳng thể biết được nên hắn trọn chẳng thể viết thư trả lời. May 

là ông gởi thư hỏi, chứ nếu không, hắn sẽ cho rằng đất Tần không có ai! 

Biết  thì  không  khó,  làm  được  mới  là  khó!  Hắn  hoàn  toàn  tin  tưởng 

Quang, nhưng do hiểu lầm ý nghĩa một lá thư liền trở thành phản đối, đủ 

biết hắn không có tín tâm chân thật, chưa sanh được nhẫn nhục mà sân 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 248 of 393

hận đã lừng lẫy, chẳng đáng buồn ư? 

Quang làm người không có gì là được hay không được! Người đến 

chẳng cự tuyệt, người đi chẳng đuổi theo. Đến hay đi mặc họ, chẳng can 

dự gì đến tôi! Năm nay công việc hết sức bận bịu, không rảnh rỗi để trở 

về đất Tần. Bởi lẽ, nếu trở về đất Tần thì Đại Sĩ Tụng, Phổ Đà Sơn Chí 

đều  không  có  người  giảo  chánh,  đối  chiếu,  lo  toan.  Huống  chi  còn  có 

chuyện  chùa  Pháp  Vân  ở  Nam  Kinh  lập  thêm  Viện  Mồ  Côi,  cụ  Phùng 

Mộng, Vương Nhất Đình v.v… đều lôi Quang gia nhập để góp phần náo 

nhiệt,  nhưng  may  mắn  là  Quang  không  có  tâm  tham.  Nếu  hơi  có  tâm 

tham danh, chắc danh vị “khai sơn đời thứ nhất” của chùa Pháp Vân há 

chịu nhường cho người khác! Nhưng Quang xem danh vị ấy hệt như tù 

nhân trong nhà giam, chỉ sợ lỡ bị ràng buộc vào đấy! 

Đối  với  Tướng  Tông,  ông  khá  thông  hiểu.  Nhưng  nhờ  vào  đấy  để 

chiết phục lũ ngông cuồng khiến chúng hồi hướng Tịnh Độ thì được, chứ 

nếu chuyên nhất dụng tâm nơi ấy, đem tín nguyện niệm Phật vứt ra sau 

ót, sợ sẽ thường làm chủ nhân trong thế giới Sa Bà đấy nhé! Bởi lẽ, Sa 

Bà là do chính mình có, cũng rất có tiếng tăm lớn, nhưng bị Sa Bà trói 

buộc chẳng được tự tại thì chẳng thà không có còn hay hơn! Vị pháp sư 

X… học vấn khá cao nhưng tánh tình lại ham cao chuộng xa, chẳng biết 

tùy thuận kẻ sơ cơ thì người nghe do không lãnh hội được [ý nghĩa lời vị 

pháp sư ấy dạy] nên lợi ích sẽ nhỏ nhoi lắm! 

Văn  Sao  đã  in  ra  sách.  Nghe  nói  chín  trăm  bộ  của  Hùng  Đại  Minh 

đã gởi đi hết rồi  (gởi cho một người bạn ở Hà Nam năm trăm bộ, gởi sang Thiểm 

 Tây   bốn  trăm  bộ);  chẳng  biết  họ  đã  nhận  được  hay  chưa?  Ông  ta  có  hai 

ngàn  bộ  sách,  Quang  tính  khi  nào  bình  yên  hơn  một  chút  sẽ  gởi  hết  số 

sách của ông ta sang Thiểm Tây. Một là để việc pháp thí của Đại Minh 

được rộng khắp, hai là nhằm tỏ bày tình cảm của Ấn Quang đối với quê 

hương. Nếu ai muốn xem, hãy nên hỏi từ chỗ Đại Minh, sợ rằng trong 

nhất thời sẽ khó gởi đến được! 

Quang  chẳng  thể  can  dự  vào  quy  ước  ở  Chung  Nam,  bởi  lẽ  con 

người hiện thời bất luận chuyện gì cũng đều chỉ coi như một trang quy 

ước sáo rỗng. Nếu có thể tuân theo được một nửa thì đã là muôn phần 

may mắn rồi! Cố nhiên Quang biết thói tệ hại chẳng dễ trừ sạch nên trọn 

chẳng  can  dự  vào.  Trung  Hoa  Tân  Báo  đã  muốn  đăng  kèm  thêm  Phật 

học, phàm những truyện tiểu thuyết khơi dâm, gợi dối, lẽ ra đừng đăng 

tải thì quốc dân mới được hưởng ích lợi thật sự! Nếu như chỉ mong thích 

hợp với thị hiếu của hạng hạ lưu trong xã hội thì tăng thêm một phần báo 

cố nhiên chẳng bằng giảm đi một phần báo vậy! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 249 of 393

Người dân đất Tần chờ đợi được cứu trợ hết sức tha thiết, [dẫu tiền 

cứu  trợ  đến]  mấy  chục  vạn  vẫn  trọn  chẳng  thể  tạo  ân  huệ  thật  sự.  Dẫu 

cho mọi người đóng góp đôi chút được bao nhiêu đó, há có thể bảo đảm 

[những kẻ lo liệu phát chẩn] ai nấy đều phát xuất từ tấm lòng lo cho việc 

công,  chẳng  dính  dáng  thói  tệ  hay  chăng?  Ấy  chính  là  do  định  nghiệp 

của người dân đất Tần xui khiến, cũng chẳng đáng buồn sao? 

Quang  cũng  là  dân  đất  Tần,  nghe  tình  trạng  thê  thảm  ấy  chẳng  thể 

không  đau  thương,  nay  đem  món  tiền  một  trăm  đồng  vốn  dùng  để  lưu 

thông Văn Sao góp vào chi phí cứu trợ. Xin hãy đem thư này đến chùa 

Thái  Bình  ở  bến  Trần  Gia  trong  thành  để  nhận  tiền  từ  đại  hòa  thượng 

Chân Đạt. Lời tựa cho Trung Hoa Tân Báo sẽ gởi tới trong tuần lễ đầu 

tiên của tháng Ba. Hiện thời do phải giảo duyệt Văn Sao nên trọn chẳng 

có  lúc  nào  rảnh  rỗi  cả!  [Bản  in  thử  của]  Văn  Sao  gởi  đến  đã  hai  mươi 

mấy  ngày  rồi,  nhưng  gặp  phải  kỳ  dâng  hương  công  chuyện  rất  bận  bịu 

nên phải để chậm trễ đến hôm nay! 

Đối  với  lời  đề  từ  cho  tập  sách  kỷ  niệm  lệnh  từ215  thì  đã  có  các  bậc 

danh nhân viết rồi, Quang lại đi theo một đường riêng, lời lẽ dường như 

phù  phiếm,  nhưng  ý  khá  thiết  tha,  chân  thật,  chẳng  biết  có  dùng  được 

hay  không.  Nếu  chẳng  muốn  dùng  thì  cũng  không  trở  ngại  gì!  Quang 

thấy con người hiện thời đối với chuyện phụng sự cha mẹ đều nói xuông 

là  đã  kể  như  xong  chuyện,  chứ  thật  khó  tìm  được  kẻ  nào  gắng  sức  tu 

trì.  Thuở  trước,  những  hành  vi  của  ông  đều  phạm  phải  lỗi  lầm  to  lớn, 

nay  hãy  nên  gắng  hết  sức  tu  trì  thật  sự  hòng  bù  đắp.  Nếu  chỉ  chuộng 

những lời lẽ bóng bẩy, rỗng tuếch nhằm sướng tai khoái mắt người khác, 

đâm ra người ta sẽ chê trách lỗi cũ rồi trách tội. Dẫu có lừa được người 

khác, há có lừa được tự tâm hay chăng? Chẳng thể lừa tự tâm được, vì 

thế thiên, địa, quỷ thần đều chẳng thể lừa, huống là Phật, Bồ Tát ư? Vì 

tự  tâm  dung  nhiếp  với  Phật,  Bồ  Tát,  thiên,  địa,  quỷ  thần  vậy!  Từ  nay, 

chuyện gì cũng nên cầu chân thật, tâm tâm tự phản tỉnh thì lòng sẽ ngay 

thẳng vì đạo, hợp với Như Lai, sẽ tự có thể cảm ứng đạo giao, sống được 

[Phật, Bồ Tát] gia bị, mất được Ngài tiếp dẫn vậy. 

70. Thư trả lời cư sĩ Lưu Quán Thiện (thư thứ nhất) 

215 Đây chính là bài “Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của tác phẩm Khang Mẫu Vãng Sanh Kỷ 

Niệm  San”  trong  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên,  quyển  4, 

phần Tạp Trước. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 250 of 393

Nhận được thư, khôn ngăn cảm kích, hổ thẹn. Những lời Quang nói 

phần  lớn  giống  như  [lời  lẽ  của]  kẻ  bộ  hành  teo  chân.  Nếu  khách  đi 

đường  chẳng  vì  kẻ  [teo  chân]  ấy  không  đi  được  mà  chê  bỏ  thì  chẳng 

ngại gì theo con đường do kẻ không thể đi được một bước ấy đã chỉ dẫn 

để được về ngồi yên trong nhà. 

Trong  đời  trước,  lệnh  từ  đã  có  nhân  duyên  lớn  với  Tịnh  Độ,  hãy 

nên đem sự lý chẳng thể nghĩ bàn của Tịnh Độ để khuyên nhủ ngõ hầu 

cụ biến hết công đức làm việc từ thiện lẫn công đức tụng kinh thành tư 

lương vãng sanh, quyết định giã biệt dòng phàm, cao dự thánh hội. Há 

có sự tôn kính, hiếu thảo với cha mẹ trong cõi đời nào hơn được chuyện 

này? Thành tựu một người vãng sanh tức là thành tựu một phàm phu làm 

Phật,  há  chẳng  dốc  hết  sức  khuyên  nhủ  đấng  sanh  ra  ta  để  họ  ắt  được 

thỏa sở nguyện ư? 

Người bạn họ Từ bẩm tánh thuần hậu, thành khẩn, tiếc là chưa hiểu 

rõ  về  mặt  Lý  nên  dùng  tri  kiến  của  phàm  phu  để  lầm  lạc  suy  lường  trí 

Phật. Ông ta nói được kim đan, đắc thần thông, thấy mẹ [cũng được sanh 

vào cõi] trời [hay trong cõi] người thì mới chịu cùng với mẹ sanh về Tây 

Phương! Trong thời khắc ấy, nếu chỉ riêng mình ông ta được vãng sanh 

thì  trong  tâm  sẽ  chẳng  thể  cam  lòng!  Ý  ấy  tuy  tốt  lành,  nhưng  xét  về 

mặt Sự lại chẳng khác gì chính mình đang chìm dưới giếng lại toan cứu 

người cho mấy! Một là vì ít xem kinh luận Tịnh Độ, hai là chưa qua lại 

với tri thức Tịnh Độ, cho nên mới có ý kiến ngu muội không thông suốt 

như thế! 

Phàm  những  bậc  danh  nhân  tăng  -  tục  xưa  nay  đã  dùng  tụng  kinh 

niệm  Phật  để  cứu  vớt  [vong  linh]  những  kẻ  cô  quạnh  kể  sao  cho  xiết! 

Chưa  chắc  ông  Từ  chẳng  hề  nghe  chuyện  ấy.  Trong  trang  năm  mươi 

tám, năm mươi chín của quyển bốn sách Lạc Bang Văn Loại216 có đến 

hai lượt chép chuyện “lâm chung thỉnh Tăng niệm Phật liền được vãng 

sanh”. Điều này khiến cho các vị đại lão trong nhà Thiền phát tâm niệm 

Phật.  Đủ  biết  lòng  Từ  rộng  lớn  của  đức  Phật,  hễ  có  nguyện  ắt  Ngài  sẽ 

thuận theo. Vì thế chẳng cần biết là đã tu lâu hay mới tu, Phật đều bình 

đẳng rủ lòng nhiếp thọ. 

216 Lạc Bang Văn Loại gồm năm quyển do Tông Hiểu (1151-1214) soạn xong vào 

năm Khánh Nguyên thứ sáu (1200) dưới thời Nam Tống. Sách này tổng hợp những 

đoạn văn trọng yếu từ các kinh luận Tịnh Độ, trước tác, thi kệ, truyện ký v.v… của 

các vị Tổ, có đến hơn hai trăm hai mươi thiên. Về sau, Tông Hiểu lại soạn tiếp bộ 

Tục Lạc Bang Di Cảo (hai quyển) để chép tiếp về những kinh sách chưa được nhắc 

tới trong bộ Lạc Bang Văn Loại. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 251 of 393

Kẻ  vãng  sanh  Hạ  Phẩm  Hạ  Sanh  trong  Quán  Kinh  chính  là  kẻ  trọn 

đủ Ngũ Nghịch, Thập Ác. Khi lâm chung, tướng địa ngục đã hiện, nhưng 

gặp được thiện tri thức dạy niệm danh hiệu Phật, kẻ ấy bèn niệm mười 

tiếng  hoặc  mấy  tiếng  rồi  liền  mạng  chung  nhưng  vẫn  được  vãng  sanh. 

Nay  đã  sẵn  cái  tâm  thuần  hiếu,  kính  trọng,  ngưỡng  mộ  cha  mẹ,  nếu  có 

thể phát hoằng thệ nguyện xưng niệm danh hiệu Phật  (Trong Tứ Hoằng Thệ 

 Nguyện, ắt phải thề khắp vì chúng sanh trong pháp giới. Nếu chẳng phát cái tâm ấy 

 thì chính là tình kiến phàm phu, chẳng dễ gì cảm thông được). Dùng công đức ấy 

để tiêu trừ tội nghiệp tăng trưởng phước huệ cho cha mẹ, cầu Phật từ bi 

tiếp dẫn vãng sanh thì tâm hợp với đạo, tâm hợp với Phật, nào cần phải 

đợi mẹ cùng sanh, hoặc cứ phải đợi mẹ vãng sanh trước rồi ông ta mới 

vãng sanh sau? 

Cần biết rằng: Lợi ích của pháp môn Tịnh Độ chỉ có Phật với Phật 

mới  có  thể  thấu  hiểu  cùng  tột.  Ông  Từ  là  hạng  người  nào?  Chắc  là 

không hiểu biết nên mới nẩy sanh ý kiến ngu muội chẳng hợp tình ấy, há 

chẳng đáng buồn quá đỗi ư? Hãy nên bảo ông ta đọc kỹ đoạn này trong 

Lạc  Bang  Văn  Loại,  lại  còn  bảo  ông  ta  xem  các  sách  như  Tịnh  Độ 

Thánh Hiền Lục v.v… thì những suy đoán lầm lạc, mù quáng sẽ bị tiêu 

diệt hết sạch! Khi niệm Phật chẳng có mảy may cảm ứng nào là vì chẳng 

biết  Phật  lực,  tâm  chẳng  khẩn  thiết.  Chẳng  biết  tới  Phật  lực  là  do  chưa 

nghiên cứu sâu xa các kinh luận Tịnh Độ mà ra! 

Niệm Quán Thế Âm tự cảm thấy khẩn thiết là do quen nghe nói Bồ 

Tát  tầm  thanh  cứu  khổ.  Các  hạ  bảo  ông  ta  có  nghiệp  từ  đời  trước  thì 

nói như vậy cũng khá đích xác. Đối với pháp môn Tịnh Độ, nếu ông ta 

không  bị  nghiệp  chướng  đời  trước  ngăn  trở  thì  vừa  nghe  sẽ  liền  hành 

ngay,  đâu  phải  đợi  người  khác  khuyên  nhắc  đôi  ba  lượt  mà  vẫn  cứ  coi 

pháp môn này như chuyện ngoài da, coi luyện đan là chủ thể ư? Nhưng 

nghiệp  do  tâm  tạo,  nghiệp  sẽ  chuyển  theo  tâm.  Đại  trượng  phu  sống 

trong thế gian há bỏ mặc cho nghiệp ràng buộc, mỗi mỗi phải nghe theo 

mệnh lệnh của nó ư? Nếu ông Từ là kẻ như thế thì vừa nghe lời này ắt 

sẽ  như  thấy  mẹ  té  vào  lửa,  nước,  sẽ  gấp  rút  cầu  vị  có  đại  thế  lực  là  A 

Di Đà Phật cứu giúp. Há lẽ nào lại chịu thong dong luyện đan, đợi đến 

khi thành tựu, đầy đủ thần thông rồi mới cầu A Di Đà Phật tiếp dẫn hay 

chăng? 

Pháp Niệm Phật thông trên thấu dưới, chứ không phải pháp này chỉ 

thích  hợp  cho  kẻ  hạ  căn!  Kẻ  hạ  căn  chẳng  thể  tu  pháp  khác  được;  chứ 

đối với pháp này, cố nhiên không một ai chẳng thể tu được; do vậy, pháp 

này là pháp môn phổ độ từ bi lớn nhất của đức Như Lai. Nhiếp tâm niệm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 252 of 393

Phật  chắc  chắn  chẳng  phải  là  phương  cách  dễ  dàng,  nhưng  pháp  nhiếp 

tâm  chỉ  có  xoay  cái  Nghe  trở  lại  quả  thật  là  bậc  nhất!  Các  hạ  thiên  tư 

thông minh, mẫn tiệp, chẳng lấy Thiền, Giáo để tự cao, lại chuyên tâm 

niệm  Phật;  đủ  thấy  trong  đời  trước  đã  có  đại  nhân  duyên  đối  với  pháp 

môn này. Chẳng những các hạ sẽ được lợi ích thật sự ngay trong đời này 

mà  còn  khiến  cho  lệnh  từ  lẫn  quyến  thuộc  cả  nhà  đều  được  liễu  sanh 

thoát  tử  ngay  trong  đời  này;  đáng  gọi  là   “Ưu  Đàm  vượt  ngoài  kiếp217, 

 hoa sen trong lửa đỏ” , khôn ngăn khâm phục! 

Các  hạ  nói  tập  khí  quá  mạnh,  Quang  chẳng  biết  là  các  hạ  nói  đến 

thứ  nào?  Ăn  uống,  nam  nữ  là  những  thứ  ham  muốn  lớn  lao  con  người 

thường có! Các hạ đã ăn chay trường, dứt ăn mặn, quyết chẳng đến nỗi 

vướng  mắc  tập  khí  ăn  uống.  Đối  với  nữ  sắc,  chắc  cũng  chẳng  đến  nỗi 

dính  dấp  những  chuyện  trái  lẽ.  Nếu  dục  tâm  chẳng  thể  chế  ngự  được 

ngay, chỉ nên thường quán Bất Tịnh thì dục tâm sẽ tự tiêu. 

Bất  Tịnh  Quán  danh  tướng  thật  nhiều,  quán  cặn  kẽ  từng  thứ  một 

chính  là  công  phu  của  kẻ  chuyên  tu  pháp  quán  tưởng  này.  Chúng  ta 

chẳng chuyên thực hiện công phu ấy thì cứ quán sơ sài cho đỡ tốn sức. 

Chẳng hạn như khi thấy sắc đẹp, do yêu mến liền nẩy sanh lòng dục thì 

đối với sắc đẹp gợi lòng yêu mến ấy liền quán chẳng qua là ta bị vẻ tươi 

đẹp của một lớp da mỏng gạt gẫm. Thử bóc lớp da mỏng tươi đẹp ấy đi, 

dẫu tâm yêu thương nồng nàn đến mấy cũng sẽ chuyển thành hoảng sợ, 

chán ghét. Cái tâm yêu thương trước kia trọn chẳng còn tơ hào gì nữa! 

Tiến  hơn  bước  nữa  là  quán  những  thứ  như  máu,  thịt,  phân,  tiểu  v.v… 

trọn chẳng khác gì tử thi, nhà xí, tuy đầy đủ trang nghiêm, nhưng nhìn 

thẳng  xuống  phía  dưới  đáy  [sẽ  thấy  rất  kinh  tởm].  Quán  được  như  thế 

sẽ chẳng thấy lớp da mỏng tươi đẹp nữa, chỉ thấy trong ngoài trọn đủ ba 

217 Ưu Đàm, gọi đủ là Ưu Đàm Bát La Hoa (Udumbara), đôi khi còn được phiên là Ô 

Đàm Bát La, Uất Đàm, hoặc Đàm Hoa. Dịch nghĩa là Linh Thụy Hoa, Không Khởi 

Hoa,  Khởi  Không  Hoa.  Theo  Phật  Quang  Từ  Điển,  Ưu  Đàm  Hoa  vốn  là  hoa  của 

một loại cây thuộc họ Sung, có tên khoa học là Ficus Glomerata, thường thấy mọc ở 

ven Hy Mã Lạp Sơn, hoặc cao nguyên Deccan. Cây có hai loại hoa đực và cái riêng 

biệt, mỗi khi hoa nở cánh hoa xòe to bằng bàn tay, mỗi lần trổ hoa là trổ cả chùm 

gồm  mười  mấy  đóa,  rất  hiếm  khi  thấy;  vì  thế  người  ta  thường  nói:   “Cả  ngàn  năm 

 Ưu Đàm mới trổ hoa một lần!”  Tuy vậy, sách Huệ Lâm Âm Nghĩa cho rằng hoa Ưu 

Đàm được nói trong kinh là một loại hoa cõi trời, trong nhân gian không có. Khi đức 

Như Lai giáng sanh, hoa Ưu Đàm mới nở. Xét ra, hiểu theo cách giải thích của Huệ 

Lâm Âm Nghĩa hợp lý hơn, chứ nếu hiểu Ưu Đàm giống hoa cây Sung như vừa mới 

nói thì hoa Ưu Đàm cũng đâu có gì đặc biệt cho lắm để sánh ví với sự ra đời của đức 

Phật.  “Ưu Đàm vượt ngoài kiếp”  có nghĩa là hiếm hoi, phải mất một thời gian nhiều 

hơn một kiếp mới lại được thấy hoa Đàm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 253 of 393

mươi sáu món vật bất tịnh! Cổ nhân nói:  “Quán Không lâu ngày, chẳng 

 thấy  trọn  người”.   Quang  bảo:  “Quán  được  như  thế  thì  sẽ  chẳng  thấy 

 người, chỉ thấy những món bất tịnh ấy mà thôi!”  

Nếu  tập  khí  sân  hận  quá  mạnh,  hãy  nên  thường  giữ  tấm  lòng  nghĩ 

thương  hết  thảy.  Phàm  gặp  chuyện  chẳng  vừa  ý,  thảy  đều  thông  cảm 

cho  người  khác,  vun  bồi  sâu  xa  lòng  Từ  của  chính  mình  thì  oán  hờn 

chẳng khởi, nhân ái thường hiện hữu, tập khí sân hận sẽ biến mất chẳng 

còn nữa. Đấy là những tập khí lớn lao của người đời, những tập khí lớn 

đã  chế  phục  được  thì  những  tập  khí  nhỏ  cũng  chẳng  có  cách  nào  sanh 

khởi được! Nhất tâm niệm Phật thì trời trong đất yên, trọn chẳng có hơi 

hướng bụi bặm gì! Bài thơ đẹp đẽ của ông thanh vận réo rắt, tiếc là đem 

phàm  lạm  thánh  đến  nỗi  chẳng  phù  hợp  với  đề  tài.  Bốn  mươi  năm  qua 

Quang đã đoạn tuyệt chuyện này  (nhằm dứt thói tệ trong tâm thường cân nhắc 

 chọn lựa từ ngữ vậy).  Vì thế chẳng thể họa được! 

71. Thư trả lời cư sĩ Lưu Quán Thiện (thư thứ hai) 

Hôm  qua  nhận  được  thư  và  tác  phẩm  Truyền  Tâm  Vựng  Lục  của 

lệnh  từ,  đọc  xong  khôn  ngăn  cảm  thán  chẳng  ngơi!  Quang  thường  nói 

vùi lấp, loạn lạc là do trong gia đình thiếu giáo dục mà ra. Dạy con cố 

nhiên là chuyện khẩn yếu nhưng dạy dỗ con gái lại càng quan trọng hơn. 

Bởi  lẽ,  nếu  con  gái  được  khéo  dạy  thì  sẽ  thành  tựu  Tứ  Đức  (Công, 

Dung, Ngôn, Hạnh), giúp chồng dạy con, ngõ hầu đứa con nào có thiên 

tư sẽ thành tựu học vấn, phẩm cách của bậc thánh hiền, ngay cả những 

đứa  không  có  thiên  tư  ắt  cũng  làm  một  người  dân  lành  giữ  trọn  bổn 

phận. 

Nếu  con  gái  không  được  dạy  dỗ,  chẳng  những  nó  không  thể  giúp 

chồng dạy con mà còn đối với nghĩa, đối với đạo sẽ dạy con làm điều sai 

trái, dạy con làm ác. Phàm những tên đại gian đại ác xưa nay đều chẳng 

phải do mẹ hiền sanh ra! Muốn gia đình hưng thịnh, đất nước bình trị thì 

phải  khởi  đầu  từ  nuôi  dạy  con  cái.  Đấy  là  đạo  để  giải  quyết  vấn  đề  từ 

căn bản. 

Trong mùa Xuân, tôi thấy các hạ xuất thân từ nơi phú quý, tuy còn 

trẻ mà đã già dặn, dẫu sống ở Thượng Hải mà chí hâm mộ chân tu, nghĩ 

rằng sự giáo dục trong gia đình [các hạ] ắt phải vượt trỗi những nhà phú 

quý tầm thường. Nay thấy sự thuần hiếu, tiết tháo khắc khổ của lệnh từ 

thì há có phải riêng gì các hạ là người được chuyển biến do thân cận ánh 

sáng tốt lành ấy mà ngay cả ngàn trăm năm sau, những ai thấy nghe đức 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 254 of 393

đẹp, khuôn mẫu tốt lành của cụ cũng sẽ chuyển biến. Tiếc cho những kẻ 

bàn bạc, tìm tòi lẽ trị an trong cõi đời cứ vứt bỏ đạo của thánh hiền để 

tôn sùng pháp của kẻ man di, chẳng biết đến cái gốc, làm sao chữa được 

cái ngọn, đến nỗi càng muốn trị càng loạn thêm! Dẫu thánh hiền xuất thế 

cũng rốt cuộc chẳng biết làm sao được! Vẫn mong các hạ nói với những 

người  cùng  hàng  về  những  điều  này  thì  những  điều  này  cũng  chưa  hề 

chẳng giúp cho việc “vun vén cái gốc, đặt nặng luân thường, tề gia, trị 

quốc” vậy! Lệnh từ đã trọn vẹn đức hạnh của phái nữ, điều thiếu sót là 

chưa  được  nghe  biết  pháp  môn  Tịnh  Độ  mà  thôi!  Xin  các  hạ  trong  lúc 

hồi hướng sáng tối, hãy thay cụ hồi hướng cho cụ được vãng sanh thì sẽ 

đáng gọi là “hiếu thảo lớn lao, tôn kính cha mẹ” vậy! 

Sách  chú  giải  kinh  Pháp  Hoa  có  mấy  loại  được  lưu  truyền,  nhưng 

trong  những  sách  giảng  về  những  nghĩa  quan  trọng  thì  nên  lấy  Pháp 

Hoa Hội Nghĩa làm đầu, còn giải thích kinh văn thì sách Pháp Hoa Chỉ 

Chưởng  giảng  cặn  kẽ  nhất.  Ba  bộ  Hội  Nghĩa,  Khoa  Chú,  Nhập  Sớ  đều 

noi theo bộ Pháp Hoa Văn Cú [để giảng giải], nhưng những chỗ nêu tỏ 

của đại sư Ngẫu Ích vượt xa các vị sư khác. Nếu muốn được lợi ích thật 

sự, hãy nên lấy những lời Quang đã nói trong lần trước làm điều chủ yếu 

[để tuân hành]. 

Lệnh từ đã khuất, khó thể khuyến khích cụ tu Tịnh nghiệp được, chỉ 

có thể thay mặt hồi hướng cho cụ. Mẹ ruột ông218 đã có tín tâm há chẳng 

nên  thường  giảng  bàn  hằng  ngày  để  mong  cho  cụ  sẽ  được  cao  đăng 

phẩm sen hay sao? Làm con báo đáp cha mẹ hay độ sanh đều phải coi 

cách này là bậc nhất. Xin ông hãy gắng sức thì may mắn lắm thay! 

72. Thư trả lời hòa thượng Nhữ Ngu 

Nhận được thư từ mấy hôm trước, biết Sư đã tu bổ tháp của Trí Giả 

đại  sư,  sai  Quang  soạn  bài  ký219.  Quang  chữ  nghĩa  vụng  về,  chất  phác, 

gom góp được hơn tám trăm sáu mươi chữ, thật ra là sao lục từ các ghi 

chép,  chứ  không  phải  do  tôi  soạn  ra.  Vì  thế  gọi  là  Thuật.  Cao  Tăng 

Truyện, Thích Thị Kê Cổ Lược đều chép sai là Ngài thọ sáu mươi bảy 

218 Lệnh Từ được nhắc tới trong đoạn trên là mẹ đích (miền Bắc thường hay gọi là 

“mẹ già”), tức vợ cả của cha. Còn mẹ ruột ông Lưu Quán Thiện là vợ lẽ, nên tổ Ấn 

Quang gọi mẹ ruột ông Lưu là “lệnh bổn sanh từ” (mẹ ruột). 

219 Đây  chính “Bài ký về chuyện chùa Thạch Thành ở Tân Xương trùng tu tháp thờ 

 y bát của Trí Giả đại sư”  trong phần Bi Ký thuộc quyển 3 sách Ấn Quang Pháp Sư 

Văn Sao Tam Biên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 255 of 393

tuổi. Vì thế, niên hiệu hoàng đế, năm, tháng lúc Ngài sanh ra, xuất gia, 

vào núi Thiên Thai, cho đến khi viên tịch, mỗi mỗi đều chép lại đầy đủ 

để  làm  chứng  cứ  hầu  dứt  trừ  lòng  nghi.  Đại  sư  hoằng  pháp  mấy  chục 

năm,  làm  sao  thuật  trọn  cho  được?  Vì  thế  chỉ  lược  thuật  những  nghĩa 

trọng yếu như Ngài phán giáo, truyền tâm và hoằng dương Tịnh Độ mà 

thôi. 

Hãy  nên  thỉnh  người  viết  chữ  đẹp  chép  lại  [bài  ký  ấy]  theo  lối  chữ 

Khải, chớ nên dùng những lối chữ Tục Thể, Phá Thể, Thiếp Thể v.v… 

để tỏ rõ sự trịnh trọng. Trước hết cần phải tính đếm bao nhiêu chữ, chép 

thành một bản mẫu, mỗi mặt bao nhiêu hàng, mỗi hàng bao nhiêu chữ, 

chiếu theo cách đó để viết thì sẽ chẳng đến nỗi viết nhiều hơn hay viết ít 

đi. Chép xong xuôi, lại phải kiểm kỹ mấy lượt rồi mới cho dán vào đá để 

khắc. Nếu lỡ viết sai, dẫu nhiều hay ít, cũng không cần viết lại bản khác, 

chỉ xóa giặm chữ sai, còn những chữ khác cứ giữ nguyên. Đây là chữ để 

khắc trên đá chứ không phải để viết trên bình phong hay câu đối mà sợ 

giặm xóa sẽ không đẹp mắt. Viết bản mẫu hay viết trên đá đều theo lối 

“cứ viết một hàng liền kiểm một hàng” ngõ hầu chẳng đến nỗi bị sai sót 

quá nhiều. 

Quang già rồi, tinh thần chẳng đủ, từ nay đừng sai bảo viết lách nữa. 

“Nối  tiếp  tông  phái…”   cả  ba  mươi  hai  chữ  là  ước  trên  pháp  môn  Tịnh 

Độ để nói, tuy chẳng phải là nêu tỏ lớn lao gì, nhưng cũng có thể dùng 

để đặt pháp danh, chẳng cần phải chú trọng tìm tòi những chữ cung kính, 

ý nghĩa sâu xa [để làm bài kệ đặt pháp danh truyền dòng]! 

73. Thư trả lời cư sĩ Lý Tế Hoa 

Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Trí  Thoát,  nghĩa  là  dùng  trí  huệ  để 

thoát lìa phiền não, tu trì tịnh nghiệp. Đến khi báo tận sẽ lên thẳng cõi 

sen,  như  tù  nhân  thoát  khỏi  ngục,  trở  về  quê  nhà  của  chính  mình.  Em 

dâu ông là Trương Thị có pháp danh là Trí Huân, nghĩa là dùng hương 

công  đức  của  Phật  để  tự  xông  ướp,  lại  còn  xông  ướp  cho  người  khác 

khiến  cho  hết  thảy  những  người  ấy  trong  là  quyến  thuộc,  ngoài  là  thân 

bằng  cũng  như  kẻ  thấy  nghe  đều  cùng  được  xông  ướp.  Xông  ướp  lâu 

ngày thì phàm phu trược ác đều được đầy đủ mùi hương công đức Giới - 

Định - Huệ của Như Lai. Hoàng Bổn Nghiêm pháp danh là Tông Kính. 

Nghiêm là nghiêm túc, tức là lòng cung kính bên trong được biểu lộ ra 

ngoài. Nay lại do biểu lộ lòng kính nên trong hết thảy chỗ sẽ chẳng đến 

nỗi có cái tâm phóng túng, tà vạy, xa xỉ. Dùng cái tâm ấy để niệm Phật 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 256 of 393

thì sẽ dễ được tương ứng với Phật, ắt sẽ được vãng sanh. Đấy chính là 

điều đáng hâm mộ vậy! 

74. Thư trả lời cư sĩ Hạng Tử Thanh 

Lệnh muội đã tu Tịnh nghiệp sẵn, khi lâm chung lại được chồng, con 

và em dâu trợ niệm; cho nên được tướng lành đảnh đầu còn ấm [sau khi 

mất]. Đáng gọi là đã có thiện căn từ đời trước, nay lại được trợ duyên, 

may mắn chi hơn? Lại còn cảm được chồng và em dâu đều muốn quy y 

Phật pháp. Đấy đúng là  “người theo từng loài mà nhóm lại, vật chia ra 

 thành từng bầy”  vậy! 

75. Thư trả lời cư sĩ Đức Nguyên 

Hôm  qua  nhận  được  thư  của  pháp  sư  Đức  Sâm,  biết  Đức  Trinh  đã 

qua đời vào hôm Mười Hai. Ngày ấy Phật sự không nhiều nên người trợ 

niệm đông đảo cũng không trở ngại gì. Nếu Phật sự nhiều mà người trợ 

niệm  đông  ắt  sẽ  không  có  chỗ  chứa.  Đấy  cũng  là  thiện  căn  của  Đức 

Trinh xui khiến. Dẫu không có tướng lành, nhưng cũng chẳng có tướng 

khổ, nương theo sức trợ niệm của mọi người, chắc sẽ vãng sanh. Mạng 

người  vô  thường,  lúc  ông  năm  mươi  sáu  tuổi  đã  khá  yếu  ớt,  còm  cõi. 

Nay  đã  hơn  mười  mấy  năm,  so  ra  còn  khỏe  mạnh  hơn  trước.  Đức 

Hoằng,  Đức  Trinh  đều  đã  mất.  Ước  theo  pháp  thế  gian  để  luận  thì  số 

mạng của ông rất khổ, nhưng nếu ước theo tu pháp Tịnh Độ để luận thì 

chuyện  ấy  sẽ  giúp  ích  lớn  lao  cho  việc  nhất  tâm  niệm  Phật  vãng  sanh 

Tây Phương! 

Đừng học theo kẻ ngu lầm lạc sanh lòng oán hờn, [nếu oán hờn] sẽ 

vô ích cho Đức Hoằng, Đức Trinh mà ông cũng bị tổn hại lớn lao. Phàm 

những tướng khổ ấy đều nhằm thành tựu cho ông đạo liễu sanh thoát tử 

siêu phàm nhập thánh ngay trong đời này! Dẫu quyến thuộc tốt đẹp mà 

nếu chẳng phải là kẻ chân thật tu hành thì chuyện chướng đạo sẽ nhiều, 

chuyện  trợ  đạo  ít  ỏi.  Vì  thế,  chư  Phật  do  lấy  tám  sự  khổ  làm  thầy  mà 

được thành Vô Thượng Đạo. Mong ông đừng sanh lòng bi cảm, dẫu gặp 

cảnh ngộ nào cũng an vui. Trước kia, Quang đã hồi hướng cầu cho bà ta 

lành bệnh, hôm qua đã hồi hướng cho bà ta được vãng sanh. 

76. Thư gởi cư sĩ Trác Hoằng Vinh 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 257 of 393

Gần đây nhận được thư của lệnh lang là Trí Lập, cho biết các hạ đã 

hai  lượt  tìm  được  tượng  Quán  Âm  Đại  Sĩ.  Lần  thứ  nhất  là  mua  được 

tượng Đại Sĩ bằng đồng sắp bị nung chảy và mộng thấy kỵ binh vũ trang 

theo  kiểu  cổ,  cùng  giấc  mộng  thấy  ăn  bánh  bao  chỉ220  của  tăng  sĩ,  và 

nghe nói:  “Hãy nhanh chóng gieo lòng Thành tu tập Chánh Quả, thoát 

 lìa biển khổ để thấy Thế Tôn”.  Qua mấy chuyện này, biết các hạ đã có 

thiện căn từ đời trước, tiếc rằng trong đời này chẳng gặp được thiện tri 

thức  khơi  gợi,  cho  nên  đến  nay  vẫn  hờ  hững,  lan  man,  dường  như  có, 

thoạt như không, vẫn chẳng khác với trước kia cho mấy, cũng đáng cảm 

khái  than  thở  lắm  thay!  Ấy  là  vì  bậc  sĩ  đại  phu  nơi  quý  địa  ít  người 

thông  hiểu  pháp,  không  được  khơi  gợi  hưởng  lợi  ích  “trông  theo  nhau 

[bắt chước làm lành]”. Nhưng ở Phước Châu gần đây người niệm Phật 

cũng  chẳng  ít.  Do  La  Khanh  Đoan  giới  thiệu,  đã  gởi  thư  xin  quy  y  ba 

bốn lượt, có đến năm sáu chục người. Huống hồ lại còn có những người 

xin quy y với những vị cao Tăng khác! 

Hiện nay các xứ đều phát khởi Niệm Phật Xã, Cư Sĩ Lâm, chỉ riêng 

một huyện Vô Tích đã có hơn một trăm chỗ lập Niệm Phật Liên Xã. Kẻ 

có  hiểu  biết  ai  nấy  đều  gieo  lòng  Thành  để  tu  Chánh  Quả  nhằm  mong 

thoát  lìa  biển  khổ,  gặp  Thế  Tôn.  Nhưng  những  người  ấy  chắc  các  hạ 

cũng  chưa  thấy  nghe,  hoặc  họ  chẳng  thể  phát  khởi  lòng  tin  cho  các  hạ 

được. 

Nay thỉnh một vị các hạ bội phục nhất đến thuyết pháp cho các hạ, 

quyết  các  hạ  trọn  chẳng  thể  không  sanh  lòng  kính  ngưỡng,  bắt  chước 

theo.  Người  ấy  ở  ngay  nơi  làng  xưa  của  các  hạ,  tức  Văn  Trung  Công 

Lâm  Tắc  Từ.  Cụ  này  học  vấn,  trí  thức,  chí  khí,  tiết  tháo,  trung  nghĩa 

ngay  trong  thuở  ấy  cũng  như  trong  đời  sau,  nếu  không  phải  là  kẻ  mất 

trí  điên  cuồng  không  ai  chẳng  ngưỡng  vọng,  kính  mộ.  Ngay  trong  lúc 

cụ bận bịu chánh sự đến tột cùng vẫn chẳng bỏ tu trì, đặc biệt đích thân 

cung  kính  chép  nắn  nót  ba  kinh  Di  Đà,  Kim  Cang,  Tâm  Kinh,  hai  bài 

chú Đại Bi và Vãng Sanh thành một cuốn kinh nhỏ để tiện trì tụng trong 

khi ngồi kiệu đi lại. Đủ biết một đại nhân vật như vậy, chánh sự hết sức 

220 Bánh bao chỉ (Nhu Mễ Từ) là một loại bánh làm bằng gạo nếp đem xôi lên cho 

chín rồi giã cho quánh thành bột dẻo như bánh dầy, nhưng có nhân thường làm bằng 

đậu hoặc mè đen trộn với đường, rất giống với bánh Mochi của Nhật. Tương truyền 

vào năm Khánh Nguyên thứ hai đời Nam Tống, có Trâu Ứng Long lên kinh đô ứng 

thí. Dân làng đưa tiễn tặng rất nhiều bánh bao chỉ. Trâu Ứng Long đi đường hễ đói 

liền ăn bánh, không tốn kém cho mấy, tới kinh đô vào trường thi, văn chương cuồn 

cuộn, liền đỗ Trạng Nguyên. Do vậy, dân gian còn gọi Nhu Mễ Từ là Trạng Nguyên 

Từ (bánh bao chỉ Trạng Nguyên). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 258 of 393

bề bộn, trong lúc ngồi xe đi lại vẫn tụng kinh chú để tu trì Tịnh nghiệp. 

So với cụ, chúng ta muôn phần chẳng sánh kịp một! Há nên chẳng dốc 

hết lòng nơi chuyện này ư? 

Chuyện  này  là  chuyện  cả  cõi  đời  không  biết,  nay  do  chắt  của  cụ  là 

Vũ,  tự  là  Bích  Dư,  là  em  của  Đại  Nhiệm,  đem  bản  kinh  tới,  tính  in  ra, 

cậy  Quang  viết  lời  tựa,  Quang  mới  biết.  Sợ  các  hạ  vẫn  chưa  thể  sanh 

lòng tin tưởng ngay nên nay tôi đem bản thảo bài tựa ấy gởi tới; xin hãy 

đọc  trước.  Đợi  đến  khi  kinh  được  in  ra,  Bích  Dư  sẽ  gởi  mấy  chục  bản 

cho Quang, lại gởi cho các hạ mấy bản. Không cần phải sao lục lời tựa 

này, lời tựa tôi đã gởi cho Bích Dư  (người này làm việc trong Thuyên Tự Bộ 

 (Nha  Xét  Duyệt  Thăng  Thưởng)  thuộc  Khảo  Thí  Viện 221   Nam  Kinh)  vẫn  còn  có 

những chỗ sửa chữa đại lược. Đợi khi kinh được gởi tới thì sự học Phật, 

đại hiếu, đại trung, lập đại công, dựng đại nghiệp xưa kia, đạo giúp khắp 

thuở  ấy,  đức  thấm  tới  những  người  học  Phật  đời  sau  của  Văn  Trung 

Công sẽ đều biết đại lược. Do vậy, lời tựa được đặt tên là Phát Ẩn (nêu 

bày những ý nghĩa ẩn kín). Không phải chỉ nêu bày những công hạnh ẩn 

kín của Lâm Văn Trung Công mà còn nêu bày khắp những điều ẩn kín 

của bậc đại nhân thuở xưa, cũng như mong rằng sẽ nêu bày được những 

hạnh ẩn kín của các hạ vậy! 

77. Thư trả lời bà Bạch Huệ Đạo 

Quảng Tây là nơi Phật pháp không lưu thông, bà mang thân nữ, lại 

tự  tìm  được  thầy,  tu  trì  Tịnh  nghiệp,  thật  là  khó  có!  Hôm  Mười  Bảy 

tháng  Bảy,  Quang  xuống  núi,  Mười  Chín  đến  Thượng  Hải,  Hai  Mươi 

Tám đến Hàng Châu. Hôm Ba Mươi tháng Tám trở về Thượng Hải. Thư 

từ, văn kiện người khác sai viết giùm chất đống, suốt ngày chẳng được 

rảnh  rỗi,  lại  còn  bận  việc  túi  bụi.  Thư  của  bà  từ  núi  chuyển  tới  cũng 

chẳng rảnh rang để phúc đáp. Hôm mồng Sáu tháng Mười trở về núi mới 

lôi ra trả lời. 

221 Theo quy chế của Trung Hoa Dân Quốc, Khảo Thí Viện không chịu trách nhiệm 

quản lý công tác thi cử của bộ Giáo Dục, mà là một cơ quan đặc trách quản lý các 

công chức, đặc biệt là khảo hạch nhằm đảm bảo các công chức đạt phẩm chất phù 

hợp  với  chức  vụ  hoặc  vai  trò  họ  được  bổ  nhiệm.  Nha  Xét  Duyệt  Thăng  Thưởng 

(Thuyên Tự Bộ) là một trong bốn nha trực thuộc Khảo Thí Viện, được thành lập vào 

ngày  17  tháng  Mười  Hai  năm  1928,  đặc  trách  xét  duyệt,  thăng  thưởng,  giáng  cấp, 

hoặc  kỷ  luật  tất  cả  mọi  công  chức,  cũng  như  quyết  định  quyền  lợi  hưu  dưỡng  của 

mọi công chức, hoặc trợ cấp cho cô nhi quả phụ của một công chức nếu ông ta chết 

đột ngột trong khi thi hành công vụ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 259 of 393

Nay gởi qua bưu điện cho bà một gói Quán Âm Bổn Tích Tụng, một 

gói Văn Sao, một gói Thọ Khang Bảo Giám, xin hãy lắng lòng xem kỹ 

thì những nghĩa chánh yếu trong Phật pháp, quy củ lớn lao để làm người, 

pháp môn để liễu sanh tử ngay trong đời này, đạo lý để thất phu cứu giúp 

thiên hạ sẽ đều biết rõ! 

Nay  đặt  pháp  danh  cho  bà  là  Huệ  Đạo,  nghĩa  là  dùng  trí  huệ  để  tự 

hướng  dẫn  và  hướng  dẫn  cha  mẹ  ruột,  bố  mẹ  chồng,  chồng  và  anh  em 

trai, chị em gái, chị em dâu, thân thích, con cái v.v… để họ cùng được 

gội  ân  Phật,  cùng  niệm  Phật  hiệu.  Trong  đời  này  làm  một  người  lành 

chân  thật,  lâm  chung  sang  thẳng  ao  báu  để  thọ  sanh.  Cổ  nhân  thường 

nói:  “Thiên hạ chẳng yên, thất phu có trách nhiệm” . Thất phu, thất phụ 

làm sao có thể khiến cho thiên hạ bình trị được? 

Cần biết rằng: Cái gốc của thiên hạ là gia đình. Cái gốc của gia đình 

là tấm thân. Gia đình khéo dạy dỗ thì con cái sanh ra sẽ đều hiền thiện. 

Nhà  có  con  hiền  thì  đất  nước  sẽ  có  hiền  tài.  Hễ  cùng  quẫn  thì  tự  yên, 

ảnh  hưởng  đến  khắp  cả  làng  xóm.  Hễ  hiển  đạt  sẽ  làm  cho  người  khác 

đều  cùng  được  lành,  tạo  lợi  ích  cho  khắp  mọi  người  dân.  Lợi  ích  như 

vậy phát xuất từ sự giáo dục trong gia đình. Giáo dục trong gia đình thì 

sự  dạy  dỗ  của  mẹ  là  quan  trọng  nhất.  Đấy  chính  là  lý  do  vì  sao  người 

đời gọi nữ nhân là Thái Thái do họ có thể giúp chồng dạy con, giữ yên 

bên trong gia đình. Do vậy sẽ đạt hiệu quả là “chồng ắt sẽ thành tựu đức 

nghiệp,  con  cái  đều  hiền  thiện”,  giống  như  Thái  Khương,  Thái  Nhiệm, 

Thái Tự đời Châu vậy. Nếu bà có thể dựa theo những điều đã được nói 

trong Văn Sao để tự lợi, lợi người, ngõ hầu quý địa cùng được gội nhuần 

sự giáo hóa của đức Phật, dùng công đức ấy hồi hướng vãng sanh thì sẽ 

lên thẳng sen báu Thượng Phẩm. 

Nói  tới  đạo   “thất  phu,  thất  phụ  có  thể  cứu  giúp  thiên  hạ”,  chớ  có 

hiểu lầm! Đấy chính là “trọn hết bổn phận của chính mình, dốc lòng vun 

vén luân thường, cha từ, con hiếu, chẳng phụ bạc thiên chức [của chính 

mình]”. Lại còn đề xướng nhân quả báo ứng và giáo dục trong gia đình, 

nhưng giáo dục trong gia đình phải chú trọng nhất nơi nhân quả báo ứng. 

Làm được như thế thì hết thảy mọi người sẽ tự có thể mong mỏi “đừng 

làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  lành”,  lại  còn  “tu  trì  Tịnh  nghiệp, 

lợi khắp các hàm thức”. Đấy chính là cứu giúp, chỉ có như vậy mà thôi! 

Những kẻ cổ động nam nữ bình quyền hiện thời, muốn cho nữ nhân làm 

chuyện  của  nam  giới,  chẳng  biết  phát  huy  chuyện  giúp  chồng  dạy  con, 

đáng thương quá sức! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 260 of 393

Năm sau sẽ còn có Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục, Di Đà Kinh 

Bạch Thoại Chú được in ra, cũng sẽ gởi cho bà chừng đó gói. Văn Sao, 

Quán Âm Tụng, Thọ Khang Bảo Giám, nếu có ai tin nhận thì cũng sẽ lại 

gởi chừng đó trong mùa Xuân năm sau để mong lợi khắp người nơi quý 

địa. 

Chữ  Niệm  (念)  trong  “niệm  Phật”  chớ  nên  thêm  chữ  Khẩu  (口). 

Chữ  Niệm  [hàm  nghĩa  phát  xuất]  từ  nơi  tâm.  Nếu  thêm  vào  chữ  Khẩu 

thì Niệm (唸) sẽ có nghĩa là rên rỉ, chứ không có nghĩa là ức niệm (nghĩ 

nhớ) nữa. 

Bài  thơ  của  bà  hay  lắm,  nhưng  chớ  nên  thường  làm  thơ.  Bởi  lẽ, 

thường làm thơ thì trong tâm sẽ thường chú trọng cân nhắc, chọn lựa từ 

ngữ, niệm Phật sẽ trở thành chuyện ngoài da, làm thơ trở thành chuyện 

cốt tủy! Làm sao đạt lợi ích chân thật nơi niệm Phật cho được? Hết thảy 

văn nhân hễ muốn đạt được lợi ích thật sự đều phải nên như vậy. Huống 

chi bà là nữ nhân, há nên dùng thơ ca để được nổi danh ư? Phàm đối với 

những  kinh  sách  giảng  nói  Phật  pháp  đều  phải  nên  cung  kính,  chớ  nên 

khinh nhờn! Muốn tặng cho người khác thì trước đấy phải đem điều này 

răn nhắc họ, ngõ hầu họ chẳng đến nỗi lầm lỡ gây nên tội báo! 

78. Thư trả lời cư sĩ Huệ Trung 

Trong  khi  gặp  nguy  hiểm  lớn  lao,  niệm  Phật  một  tiếng  liền  không 

còn  nguy  hiểm,  đủ  biết  từ  trước  đến  giờ  bọn  nhà  Nho  báng  Phật  là  tự 

lầm, lầm người, tội vừa sâu lại vừa nặng! Đã vừa niệm liền được gia bị 

thì  khi  lâm  chung  vãng  sanh  cũng  sẽ  vô  ngại,  cố  nhiên  nên  cực  lực  đề 

xướng. Những chữ được in màu đỏ trên tờ giấy in lá thư của Quang chỉ 

nên  hơi  có  màu  sắc  đôi  chút,  há  nên  in  màu  đỏ  thật  đậm,  ngay  cả  màu 

của những chữ in kèm thêm cũng đã quá đỏ, huống hồ tám chữ  “chư ác 

 mạc  tác…”   (đừng  làm  các  điều  ác…)!  Đúng  là  trở  thành  rối  loạn,  mắt 

già quáng lòa, đều chẳng biết là câu văn gì? 

Ông in kiểu này đủ biết là chẳng thông cảm cho người khác quá sức! 

Chính  ông  đọc  được,  chứ  nếu  có  ai  nhìn  chẳng  rõ,  chắc  là  sẽ  đến  nỗi 

hỏng việc, há nên làm cho lá thư của tôi khiến cho người đọc phải hao 

tốn  tâm  lực,  mục  lực,  rốt  cuộc  có  ích  gì  cho  chính  mình  đâu?  Cái  thói 

thông tục ấy vàn muôn phần chớ nên dùng. Hễ dùng sẽ bị tổn phước, lại 

còn chuốc lấy sự ghét bực, chê trách của người khác! 

79. Thư gởi cư sĩ Dương Huệ Thông 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 261 of 393

Cổ nhân nói:  “Cái quan phương thành định luận”  (Đậy nắp quan tài 

rồi mới bàn luận [công hay tội của một người] chắc chắn được). Bởi lẽ 

phàm phu đầy dẫy phiền não bị duyên nghiệp xoay chuyển, chưa đến lúc 

tay chân buông xuôi thì thường phải dè dặt, kinh sợ như vào vực sâu, đi 

trên băng mỏng, sợ hãm, sợ đọa. Đến lúc chân tay buông xuôi mới nói: 

 “Ta biết nay đã tránh được!”  Trong triều đại trước có một vị quan lớn 

tên X… học vấn, công nghiệp, phẩm hạnh cả cõi đời đều khâm phục. Từ 

sáu mươi tuổi trở đi liền buông lung vô độ, danh dự của ông X… bị tụt 

xuống vạn trượng. Thật đáng tiếc, đáng thương! 

Trong  số  những  người  học  Phật  xưa  nay  cũng  có  những  kẻ  thoạt 

đầu thì tri kiến thật cao, cực lực tự lợi, lợi tha, về sau tri kiến tà vạy, sai 

lầm, lại còn dẫn dắt mọi người học theo tri kiến tà vạy, lầm lạc của chính 

mình,  đáng  buồn,  đáng  đau!  Xét  đến  căn  nguyên  vì  sao  mắc  phải  bệnh 

ấy thì đều là do thích đội mũ cao đến nỗi những kẻ không hiểu biết đều 

tạo  mũ  cao  cho  kẻ  ấy  đội.  Đội  lâu  ngày,  chánh  tri  chánh  kiến  đã  mất, 

hoàn toàn biến thành tà tri tà kiến, dẫu muốn cứu giúp thì kẻ ấy sẽ ngược 

ngạo  tuốt  gươm  chống  đối,  chỉ  đành  để  mặc  cho  hắn  làm  sao  thì  làm! 

Phàm  những  ai  hảo  tâm  học  Phật  đều  phải  khuyên  họ  lập  chí  tự  phản 

tỉnh ngõ hầu chẳng đến nỗi trở thành kết quả giống như thế ấy. 

Trước kia gởi mười trang câu đối, nay viết cho ông sáu đôi. Một là 

Thích Ca, hai là Di Đà, ba là Địa Tạng, bốn đôi câu đối dùng chung cho 

Tam  Thánh.  Do  tinh  thần  không  đủ  nên  vế  dưới  trong  đôi  câu  đối  này 

cũng chiếu theo vế trên để viết. Xin ông hãy cân nhắc, điều chỉnh để sắp 

xếp  lại.  Đôi  câu  đối  này  đã  được  sửa  rất  hay  nên  cũng  không  cần  phải 

viết  lại  câu  khác.  Đôi  câu  đối  thứ  năm  và  thứ  sáu  chính  là  để  treo  nơi 

phòng khách hoặc liêu phòng của người học Phật đều được. Tôi có viết 

cho người khác ba đôi câu đối nữa, tổng cộng là chín đôi. Có hai câu bị 

sót mất một chữ nên chẳng thể dùng được, phải bỏ đi, nên chỉ viết chín 

đôi. Đem gởi sáu đôi bằng thư bảo đảm, xin hãy thâu nhận. 

Quang già rồi, tinh thần lẫn mục lực không đủ, từ nay nếu có ai cậy 

ông nhờ tôi viết câu đối giùm thì xin hãy mềm mỏng từ chối, đừng đáp 

ứng. Nghe nói trước kia ở Thương Vụ Ấn Thư Quán, ông Phí Phạm Cửu 

đã đem bức vẽ Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Âm và hình Quán Âm do 

ông Diêm Lập Bổn vẽ, thêm vào đôi câu đối của sư Hoằng Nhất và câu 

đối của Quang, cùng bán với giá mỗi bức một đồng. Thầy Diệu Chân do 

thấy câu đối không phù hợp với tượng, xin Quang soạn hai đôi câu đối 

khác. Câu đối cho tượng Thiên Thủ Thiên Nhãn là: 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 262 of 393

 Đại Sĩ hiện thiên thủ nhãn, biến huề phổ chiếu. 

 Chúng sanh đương nhất tâm niệm, quy mạng đầu thành. 

(Đại Sĩ hiện ngàn mắt, ngàn tay, nâng đỡ, chiếu soi trọn khắp, 

Chúng sanh hãy một lòng tâm niệm, quy mạng, gieo hết lòng thành) 

Câu đối dành cho tượng Quán Âm vẽ bởi ông Diêm là: 

 Diệu tướng trang nghiêm, biến nhiếp thứ loại, 

 Bi tâm trắc đát, phổ độ quần manh. 



(Diệu tướng trang nghiêm, nhiếp khắp các loài, 

Bi tâm lồng lộng, độ trọn quần manh)

Tôi  nhớ  không  rõ  ràng,  nhưng  ý  nghĩa  cố  nhiên  không  trái  nghịch. 

Ông Phí Phạm Cửu in một vạn tấm cho người ta thỉnh chỉ tốn một đồng, 

muốn  xin  Quang  viết  chữ  thì  hãy  thỉnh  hai  tượng  ấy  hòng  có  được  hai 

đôi câu đối ấy để thờ khiến cho kẻ thấy nghe sanh lòng chánh tín. 

80. Thư trả lời cư sĩ Vương Thủ Thiện

Ông phát tâm trông giữ mộ phần để mong lệnh từ hễ chưa vãng sanh 

sẽ  được  vãng  sanh,  đã  vãng  sanh  liền  tăng  cao  phẩm  sen  thì  hãy  nên 

niệm Phật hiệu. Mỗi ngày chia ra làm hai thời đọc Tịnh Độ Ngũ Kinh. 

Kinh  Kim  Cang  công  đức  tuy  lớn,  nhưng  chưa  nêu  tỏ  được  pháp  môn 

Tịnh  Độ  nên  chẳng  bằng  xem  Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh  thì  người  mất  lẫn  kẻ 

còn đều có lợi ích thật sự. Niệm chú Đại Bi thì cũng dành ra một thời, 

ngoài  ra  hãy  chuyên  nhất  niệm  Phật.  Khi  niệm,  từng  câu  từng  chữ  ắt 

phải nghe cho rõ ràng rành rẽ. Dẫu niệm thầm trong tâm cũng phải nghe 

cho rõ ràng! 

81. Thư trả lời cư sĩ Triệu Dung 

Đọc thư ông, có thể nói là “đã khổ còn chồng thêm khổ!” Cần phải 

sanh lòng cảm kích, chớ nên bảo “tu trì chẳng có ích gì”, rồi sanh lòng 

lui sụt, biếng nhác cũng như oán trời, hờn người. Hãy nên biết rằng: Do 

túc  nghiệp,  ông  đáng  phải  gánh  chịu  nỗi  khổ  lớn  lao,  do  tu  trì  nên  đã 

biến khổ nặng thành nhẹ. Từ nay trở đi, chuyện gì cũng lợi người, tâm 

luôn tự phản tỉnh thì cảnh ngộ mai sau sẽ có thể chuyển thành tốt đẹp. 

Cần biết rằng: Nghiệp của chúng ta trong đời trước sâu như biển cả, 

tội cao tầy Tu Di. Tuy cảnh ngộ không tốt nhưng vẫn chưa đến nỗi quá 

đáng.  Hãy  nghĩ  lại  bao  nhiêu  kẻ  đại  phú  đại  quý  nhà  tan  người  chết, 

huống chi ta đời trước không có phước, nay vẫn chưa đến nỗi đói rét, so 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 263 of 393

với những tình cảnh khổ sở của họ vẫn còn tốt đẹp hơn vạn lần! Hãy lấy 

“khuyên  người  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương”  làm  pháp  tự  lợi,  lợi 

người. Nếu tâm chân thành thì nghiệp tiêu, phước tăng, sẽ dần dần yên 

vui, thảnh thơi vậy! 

XI. Những bài viết khác 

1.  Biện  định  sai  ngoa  trong  lời  tựa  tác  phẩm  Bách  Trượng  Thanh 


Quy 

Xét  ra,  Bách  Trượng  thiền  sư  sanh  vào  năm  thứ  chín  (720)  đời 

Đường  Huyền  Tông,  thọ  chín  mươi  lăm  tuổi,  đến  tháng  Giêng  năm 

Nguyên Hòa thứ chín (814) đời Đường Hiến Tông bèn quy tịch. Chương 

đầu tiên trong bộ Thanh Quy do Ngài biên soạn chính là phần Chúc Ly, 

chương  kế  tiếp  là  Báo  Ân,  chương  tiếp  theo  đó  là  Báo  Bổn222.  Đây 

những thứ Phật sự hết sức quan trọng, trang nghiêm, nếu không có Phật 

điện thì nên cử hành ở nơi đâu? 

222 Chúc Ly là những nghi lễ nhằm chúc phước cho vương triều, bao gồm cầu đảo, 

chú nguyện cho vương triều được bền vững, vua khỏe mạnh, phước thọ, hoàng tộc 

được bình yên, tăng phước tăng thọ v.v... 

Báo Ân là báo đáp đức ân của vương triều đất nước bảo hộ Phật pháp lẫn nhân dân. 

Tăng chúng thường cử hành lễ Báo Ân trong những dịp Quốc Kỵ (ngày giỗ của tiên 

vương), cầu mưa, cầu tạnh, hay trong những dịp có tai ương xuất hiện như sâu rầy, 

hạn hán v.v… 

Báo  Bổn  là  báo  đáp  ân  đức  trong  Phật  môn,  như  những  ngày  lễ  Phật  Đản,  Thành 

Đạo, khánh chúc vía các vị Phật, Bồ Tát, Tổ Sư v.v… 

Ngoài  ra,  vào  mỗi  dịp  Sóc  Vọng,  ba  hình  thức  báo  đáp  này  được  gộp  chung  thành 

một nghi lễ nhỏ gọi là Thù Ân Chúc Tán, tức là tăng chúng lạy tạ chư Phật, tôn pháp, 

thánh tăng, chư Tổ Sư, đại thiện tri thức, các vị thầy tổ truyền giới, truyền pháp, ân 

quốc vương, sư trưởng, đàn-na tín thí ủng hộ cúng dường cho Tăng chúng yên thân 

tu đạo. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 264 of 393

Từ sau khi ngài Bách Trượng viên tịch, hơn hai trăm năm, đến năm 

Cảnh  Đức  nguyên  niên  (1004)  đời  Tống  Chân  Tông,  Dương  Ức223  viết 

lời tựa cho bộ Thanh Quy, đối với quy định:  “Bất lập Phật điện, duy thụ 

 pháp đường” (Chẳng lập Phật điện, chỉ dựng pháp đường) liền cho rằng 

câu này rất hợp với lời Phật và Tổ đích thân dặn dò, đương thời đều tôn 

trọng ý kiến ấy. Trộm ngờ [câu ấy phải là]:  “Tiền lập Phật điện, hậu thụ 

 pháp  đường”   (Lập  Phật  điện  trước  rồi  mới  dụng  pháp  đường)  thì  mới 

phù hợp với ý Phật, Tổ đích thân dặn dò; nhưng gần một ngàn năm qua, 

không  ai  sửa  cho  đúng!  Nay  Hoằng  Trữ  thiền  sư  cũng  dựa  theo  đó  để 

luận đoán, khôn ngăn đau lòng buốt óc! 

Chùa Thiền không có Phật điện thì sẽ hoàn toàn chẳng có tượng Phật 

ư? Hay là thờ Phật trong căn nhà nhỏ ở bên cạnh [pháp đường]? Vâng 

thánh chỉ chúc ly ở gian nhà phụ nhỏ nhoi thì chẳng những khinh Phật 

mà còn khinh vua cũng lớn lắm thay! Do chuyện này biết chữ Bất, chữ 

Duy  ở  đây  chính  là  chữ  Tiền  và  chữ  Hậu  bị  chép  sai.  Bản  Thanh  Quy 

Chứng Nghĩa được khắc ở Dương Châu đã được sửa đổi cho đúng. 

Nay tôi tỵ nạn sang Linh Nham, thấy họ sao lục bản của Trữ Công 

để soạn bài ký xây dựng điện Bảo Vương, rất sợ sẽ đem sai ngoa truyền 

sai ngoa khiến cho ngài Bách Trượng là vị thầy gương mẫu của trời lẫn 

người rốt cuộc bị vu báng có hành vi của tà ma, ngoại đạo. Do vậy, biện 

luận  đại  lược  để  mong  những  bậc  thông  sáng  trong  mai  sau  ai  nấy  tôn 

Phật kính Tổ, duy trì pháp đạo không suy sụp vậy. Hiểu cho tôi hay trách 

tội tôi, tôi đều chẳng màng! 

2. Lời tựa ấn hành bộ Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  lớn  lao  [không  gì]  ra  ngoài  [phạm  vi  của  nó] 

được, như trời che khắp, như đất nâng đều. Không một pháp nào chẳng 

được kiến lập từ pháp này, không một ai chẳng được pháp này un đúc. 

223  Dương  Ức  (974-1020),  người  xứ  Bồ  Thành  (nay  thuộc  huyện  Kiến  Ngõa,  tỉnh 

Phước  Kiến),  tự  là  Đại  Niên.  Nổi  danh  văn  chương  từ  thuở  thiếu  thời.  Tống  Thái 

Tông đặc cách cho đi thi Đình, đọc bài viết của họ Dương phải khen ông ta là thần 

đồng. Ông làm quan tới chức Thị Lang và Tu Soạn. Bẩm tánh thanh liêm, chẳng e 

sợ quyền thế. Thoạt đầu không tin Phật, sau do được học sĩ Lý Duy khuyên dạy liền 

nghiên  cứu  Thiền  học,  sanh  lòng  tin  sâu  xa.  Tham  học  với  thiền  sư  Quảng  Huệ  ở 

Nhữ Châu, đắc pháp, liền dốc sức hộ trì pháp môn, được coi như lãnh tụ của những 

sĩ phu học Phật thời ấy. Ông từng vâng chiếu biên soạn bộ Đại Tạng Mục Lục, giảo 

chánh,  ấn  hành  bộ  Cảnh  Đức  Truyền  Đăng  Lục,  cũng  như  tham  dự  đạo  tràng  dịch 

kinh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 265 of 393

Do hết thảy các pháp Đại, Tiểu Thừa đức Như Lai đã nói trong suốt một 

đời đều là tùy theo căn tánh của chúng sanh mà nói, hoặc khế lý nhưng 

chẳng thể khế hợp khắp mọi căn cơ; hoặc khế cơ nhưng chẳng thể khế 

hợp  chí  lý  (lý  tột  cùng)  một  cách  triệt  để.  Vì  thế,  bản  hoài  xuất  thế  độ 

sanh của đức Như Lai bị khuất lấp chưa được thông suốt, đại pháp khiến 

cho  chúng  sanh  được  liễu  thoát  ngay  trong  đời  này  còn  bị  ẩn  kín  chưa 

được tỏ bày. [Pháp hội] Hoa Nghiêm tuy đã hướng dẫn về Tây Phương, 

nhưng  hàng  Nhân,  Thiên,  Quyền  Thừa  [Bồ  Tát]  chưa  được  nghe.  Các 

kinh cũng nhiều phen nói đại lược những đầu mối tốt lành, nhưng cương 

yếu của pháp môn chưa được đặt để. 

Do  vậy,  đức  Như  Lai  khởi  lòng  Vô  Duyên  Từ,  vận  tâm  Đồng  Thể 

Bi, trong hội Phương Đẳng đặc biệt nói ba kinh Tịnh Độ Di Đà, độ khắp 

ba căn, thâu trọn chín giới, xiển dương đạo mầu thành thủy thành chung 

của Như Lai, dạy cho chúng sanh quy mô vĩ đại  “tâm làm, tâm là”.  Cơ 

lẫn lý đều khế hợp, phàm lẫn thánh đều được nhờ, như thuốc A Già Đà 

trị  chung  vạn  bệnh,  như  mười  phương  hư  không  bao  hàm  trọn  muôn 

hình  tượng,  khiến  cho  khắp  thánh  -  phàm  đều  thành  tựu  đạo  nghiệp 

trong đời hiện tại, tỏ bày thông suốt bản hoài xuất thế độ sanh của Như 

Lai! Nếu đức Như Lai chẳng nói pháp này thì chúng sanh đời Mạt Pháp 

không một ai có thể liễu thoát sanh tử ngay trong một đời này được! 

Quang  túc  nghiệp  sâu  nặng,  sanh  nhằm  làng  quê  đoạn  diệt  Phật 

pháp,  mới  sanh  được  nửa  năm,  lại  đau  khổ  vì  mắt  nhắm  nghiền  sáu 

tháng.  Đến  tuổi  đi  học,  bao  lượt  gặp  cảnh  giặc  cướp,  binh  đao  quấy 

nhiễu. Vừa có chút hiểu biết, lại trúng phải chất độc báng Phật của bọn 

Trình  -  Châu.  May  là  học  thức  hoàn  toàn  chẳng  có  gì,  chẳng  thể  tạo 

nghiệp  hãm  trong  A  Tỳ  ngay  trong  khi  còn  sống.  Nếu  tài  trí  được  như 

bọn  họ,  ắt  sẽ  đến  nỗi  tạo  tội  khiên  mười  phương  hư  không  chẳng  thể 

dung.  Do  ý  ác  ấy,  mắc  bệnh  khổ  lâu  dài,  suốt  mấy  năm  hệt  như  phế 

nhân. Một ngày nọ mới biết mình lầm lạc, bèn xuất gia làm Tăng mong 

diệt  tội  lỗi.  Tông  -  Giáo  lý  sâu  không  có  sức  nghiên  cứu,  Tịnh  Độ  đạo 

lớn quyết chí tuân hành, toan làm một ông Tăng chỉ biết cơm cháo, chỉ 

lo tự độ, chẳng mơ hoằng pháp lợi sanh! Năm ba mươi ba tuổi, đến chùa 

Pháp  Vũ  núi  Phổ  Đà,  Trụ  Trì  là  hòa  thượng  Hóa  Văn  biết  Quang  chỉ 

biết ăn cơm, không làm chuyện chi khác được, bèn cho làm thực khách 

thường xuyên, chẳng giao phó chút việc cỏn con gì. Hơn hai mươi năm 

cũng  khá  được  an  lạc,  suốt  năm  không  một  ai  đến  thăm,  không  nhận 

được một lá thư nào. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 266 of 393

Năm Tuyên Thống thứ ba (1911), tờ Phật Học Tùng Báo được phát 

hành tại Thượng Hải, ông Cao Hạc Niên mấy lần gởi báo qua bưu điện 

cho xem. Thấy những văn tự được in trong báo ấy phần nhiều hợp công 

đạo, nhưng những điều lạm bàn về chánh trị trong báo có chỗ hơi thiên 

vị,  tôi  trộm  sợ  rằng  có  người  sẽ  viện  vào  chuyện  ấy  để  chê  cười  Phật 

pháp, bèn dùng cái tên Vân Thủy Tăng Thường Tàm để gởi thư xin nhà 

báo hãy lập luận cho công bằng, đừng để ngọc đẹp có vết, nhưng những 

vị  biên  tập  trọn  chẳng  thèm  để  mắt  đến.  Về  sau,  ông  Hạc  Niên  lên  núi 

này, tôi kể đầu đuôi; ông ta bèn đem mấy thiên cảo văn đăng báo, ký tên 

là Thường Tàm, chẳng một ai biết đến. 

Năm  Dân  Quốc  thứ  sáu  (1917),  ông  Từ  Úy  Như  nhận  được  ba  lá 

thư từ bạn hữu, bèn in ra năm ngàn bản, đặt tựa là Ấn Quang Pháp Sư 

Tín  Cảo  (bản  thảo  thư  từ  của  pháp  sư  Ấn  Quang)  tặng  cho  mọi  người. 

Năm  Dân  Quốc  thứ  bảy  (1918),  ông  thâu  thập  được  hơn  hai  mươi  bức 

thư  nữa,  đem  in  tại  Bắc  Kinh,  đặt  tựa  là  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao, 

đem sách ấy đến Phổ Đà xin quy y. Quang bảo ông ta quy y với ngài Đế 

Nhàn. Năm Dân Quốc thứ tám (1919), lại in bộ Tục Biên. 

Mùa  Thu  năm  ấy,  mẹ  ông  mất  tại  nơi  cư  ngụ  ở  đất  Thân  (Thượng 

Hải).  Tang  ma  xong  xuôi,  bèn  nhờ  Thương  Vụ  Ấn  Thư  Quán  ghép  bộ 

Sơ Biên và Tục Biên thành một bộ, in thành một tập. Năm Dân Quốc 12 

(1923),  Quang  bảo  Thương  Vụ  Ấn  Thư  Quán  in  riêng  bản  Tăng  Đính, 

chia làm bốn quyển, lưu bản224. Lần đầu, in hai vạn bộ. Năm Dân Quốc 

14  (1925),  lại  cho  Trung  Hoa  Thư  Cục  in  bản  Tăng  Quảng,  vẫn  chia 

thành  bốn  quyển.  Từ  đấy,  bất  luận  văn  tự  gì  cũng  đều  nhất  loạt  không 

lưu lại bản nháp nữa, một là để khỏi lãng phí tiền tài thí chủ, hai là chẳng 

đến nỗi làm gai mắt huệ của người thông sáng. 

Năm  Dân  Quốc  19  (1930),  tôi  yểm  quan  tại  chùa  Báo  Quốc  ở  Tô 

Châu, vị Đương Gia225 [chùa ấy] là thầy Minh Đạo cho người sao trộm. 

Năm Dân Quốc 24 (1935), thầy ấy qua đời mới thôi. Năm Dân Quốc 26 

(1937), Quang tỵ nạn tại Linh Nham Sơn, người sao chép bèn giao bản 

cảo cho vị Đương Gia [chùa Linh Nham] là thầy Diệu Chân. Thầy Diệu 

Chân lại cho sao lục những bài viết từ các tờ bán nguyệt san. Quang biết, 

224 Tăng Đính Bản về sau được bổ sung thêm một số bài nữa nên gọi là Tăng Quảng 

Chánh Biên, hay Ấn Quang Văn Sao Sơ Biên. “Lưu bản” là giữ lại bản in. Thuở ấy, 

thường in theo lối mộc bản, bản gỗ khắc chữ để in rất cồng kềnh nên nếu không yêu 

cầu, nhà in sẽ không giữ lại mộc bản. 

225  Đương  Gia  theo  nghĩa  gốc  là  vị  quản  gia  của  một  dinh  thự  hoặc  một  phủ  viện. 

Nhà chùa cũng dùng chữ Đương Gia để chỉ vị Tăng quản trị một ngôi chùa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 267 of 393

nhưng lọt vào thế không làm gì được, chỉ đành giảo duyệt kỹ càng để in, 

hòng mãn nguyện thầy ấy. 

Quang  lúc  nhỏ  kém  học  vấn,  lớn  lên  chẳng  biết  gì,  văn  cực  vụng 

về,  chất  phác,  chẳng  đáng  lọt  vào  mắt.  Nhưng  những  điều  Quang  nói 

đều dựa theo ý kinh Phật, lời Tổ rồi tùy cơ nói giản lược đó thôi, chẳng 

dám  vọng  sanh  ý  kiến  khác  gây  lầm  lạc  cho  người  khác,  lại  thêm  vào 

đó những gì mình đã từng trải hơn năm mươi năm. Nếu chịu bỏ qua văn 

để nắm lấy ý nghĩa, ắt có thể coi [Văn Sao] như một cột mốc gỗ  226 để 

chỉ thẳng chuyện Tây quy cũng chẳng ngại gì! Xin hãy dốc sức về Tây, 

dũng mãnh tiến thẳng lên phía trước. Chớ vì cột mốc gỗ này xấu hèn mà 

chẳng muốn thấy lộ trình về Tây thì người dựng mốc lẫn người quy Tây 

đều cùng chẳng tiếc nuối. 

Thêm  nữa,  bộ  Sơ  Biên  tuy  đã  in  hơn  mười  vạn  bộ,  nhưng  bậc  đại 

thông  gia  thấy  sách  này  chỉ  chuyên  nói  đến  chuyện  “tín  nguyện  niệm 

Phật, nhân quả báo ứng, giữ vẹn luân thường, tận hết bổn phận, giáo dục 

gia đình”, toàn là những lời văn nôm na khuyên đời, trọn chẳng phải là 

những  lời  lẽ  “vén  mây  thấy  trăng,  mở  cửa  thấy  núi”  mở  rộng  tâm  mục 

cho người, tỏ bày thông suốt bản hoài của Phật, cho nên coi như đồ bỏ. 

Cũng có những người cùng một căn tánh như Quang, xem [bộ sách này] 

như  diệu  bảo.  Do  đây  mà  người  bỏ  mê  theo  ngộ,  bỏ  tà  về  chánh,  sống 

giữ vẹn luân thường, mất sanh về Cực Lạc đông lắm! 

Bộ  Tục  Biên  ngoài  những  điều  đã  nói  như  trong  bộ  Sơ  Biên,  còn 

thêm  những  chuyện  như  “[khuyên]  sản  phụ  niệm  Quán  Âm,  sữa  [hóa 

thành chất] độc [do người mẹ nóng giận] giết chết con cái”. Đấy đều là 

những điều cao tăng, thầy thuốc xưa nay chưa hề nói đến mà Quang cứ 

nhắc đi nhắc lại. 

Cổ nhân nếu chẳng phải là tướng giỏi thì cũng là lương y, chỉ mong 

giúp đời, cứu sống người. Quang là ông Tăng vô tri vô thức chỉ biết đến 

cơm cháo, do một mình ông Từ Úy Như lan truyền cái hư danh, rốt cuộc 

muôn  người  nhận  tiếng  hư,  đón  tiếng  vang,  ngỡ  là  thật,  xem  như  thiện 

tri thức. Họ đã “đem sai ngoa truyền sai ngoa”, Quang chẳng ngại “dùng 

226  Trong  lời  tựa  bộ  Ấn  Quang  Văn  Sao  Tục  Biên,  thấy  ghi  là  “mộc  tiêu”  (cái  cột 

mốc  bằng  gỗ),  còn  ở  đây  ghi  là  “mục  tiêu”.  Mạt  nhân  cho  rằng  “mộc  tiêu”  hợp  lý 

hơn  vì  Tổ  coi  những  lời  dạy  của  mình  như  cái  mốc  đánh  dấu  đường  bằng  gỗ  tầm 

thường.  Chứ  còn  “mục  tiêu”  thì  lại  là  mục  đích  để  nhằm  đạt  đến,  không  thích  hợp 

với ngữ khí hết sức khiêm nhường của Tổ trong bài tựa này. Hơn nữa, đoạn sau vẫn 

dùng chữ “mộc tiêu”, khiến chúng tôi càng tin chắc chữ “mục tiêu” đã bị chép lầm. 

Do vậy, chúng tôi mạo muội sửa thành “mộc tiêu” cho đoạn trước phù hợp với đoạn 

sau. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 268 of 393

lầm  lạc  đáp  tạ  lầm  lạc”,  dạy  người  sống  có  nơi  nương  tựa,  lúc  mất  có 

chỗ quy túc, sanh nở không gặp ách nạn, con chẳng bị chết đột ngột để 

tận hết tấm lòng tôi. Dẫu gai con mắt huệ của bậc thông hiểu, nhưng vì 

có  ích  cho  người,  không  gây  hại  cho  đời,  nên  bèn  tùy  thuận  ý  của  hai 

thầy Minh Đạo, Diệu Chân cho lưu thông [sách này] và lược thuật duyên 

khởi. Hiểu tôi hay bắt tội tôi, đều không màng đến vậy! 

3. Khai thị về quy củ đả thất tại Linh Nham 

 (nói với hàng đệ tử tại gia) 

Quy  củ  của  Linh  Nham  do  Quang  lập  ra  không  giống  với  các  tùng 

lâm trong thiên hạ  (chỉ có chùa Di Đà ở Hàng Châu là gần giống. Quy củ nơi ấy 

 cũng do Quang lập, sau này họ pha thêm đôi chút thói thù tiếp, cũng tổ chức pháp 

 hội Diệm Khẩu).  Công khóa quanh năm giống như đả thất, có ai thỉnh mở 

Phật thất thì chẳng qua là thêm vào ba lượt hồi hướng mà thôi. Bất luận 

thỉnh [Tăng sĩ tham dự Phật thất] nhiều hay ít, cả chùa đều niệm giống 

như thường lệ. Tất cả những tiền cúng dường liền chia đều cho cả chùa 

lẫn ngoại liêu, không thiên vị, không bè phái, chẳng để cho vì chia nhiều 

hay chia ít mà khởi lên tranh chấp. Cứ nhất loạt niệm giống như nhau, 

nhất loại chia đều tiền cúng dường như nhau. Chỉ có điều thí chủ thỉnh 

nhiều  vị  Tăng  tham  dự  thì  họ  được  công  đức  của  nhiều  người;  do  vậy, 

không một ai chẳng niệm. Nếu theo quy cách như những nơi khác thì kẻ 

tham dự Phật thất sẽ đả thất, còn kẻ chẳng đả thất sẽ chơi không, công 

khóa bị gián đoạn, Tăng chúng sẽ do được chia hay không [mà khởi lên 

đố  kỵ].  Cách  này  quả  thật  là  phương  pháp  bậc  nhất  từ  trước  đến  nay 

chưa từng có để mở khóa tu Phật thất theo yêu cầu. Vì thế, người ta đa 

số thích mở Phật thất tại Linh Nham. 

4. Kệ viết về xá-lợi 

Như  Lai  không  sanh  -  diệt,  chúng  sanh  có  tội  -  phước.  Phước  cảm 

Phật xuất thế, tội cảm Phật nhập diệt. Phật tuy hiện nhập diệt, vẫn chẳng 

bỏ chúng sanh. Vì thế lưu xá-lợi, làm nhân duyên đắc độ. Nên biết xá-

lợi  này,  chính  là  thân  đức  Phật,  cũng  là  Pháp  Thân  Phật,  nên  chiêm  lễ 

cúng dường, hãy nghiêm túc tuân phụng, lời đức Như Lai dạy, chuyên tu 

pháp Tịnh Độ, mau thoát cõi Ngũ Trược, hòng thỏa Phật bổn hoài. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 269 of 393

5. Bài tán chúc nguyện trong lễ đặt móng xây dựng điện Di Lặc mới 

của Linh Nham 

Nghĩ tưởng địa thần, hộ pháp công sâu, Di Lặc lâu các lại được dựng 

xây mới mẻ, nguyện vận tâm bảo hộ, khiến cho pháp môn này muôn đời 

không trắc trở. 

6.  Bài  ca  tụng  sự  quy  Tây  của  Vương  Thái  Phu  Nhân  mẹ  ông 

Trương 

Cao  đẹp  thay  Trương  mẫu!  Sẵn  có  huệ  căn  từ  đời  trước,  bẩm  tánh 

hiền  thiện,  hiền  từ  mềm  mỏng  như  mùa  Xuân,  đức  dầy  chuyên  chở 

phước,  cứu  giúp  trọn  khắp  kẻ  đói  nghèo,  con  cháu  đều  khâm  phục,  ca 

ngợi mãi dấu lân227. 

7. Lời bạt cho Kính Thứ Đường

Quen biết cư sĩ Đào Di đã nhiều năm, tôi thấy ông ta khiêm nhường, 

cung kính, nghiêm cẩn, biết là ông ta được bẩm thụ [sự giáo dưỡng] đã 

lâu xa. Nay ông ta sai tôi đề tên ngôi nhà này, cho biết tiên phụ là Dịch 

Phủ  Công  dựng  ba  gian  nhà,  đặt  tên  là  Kính  Thứ  (tôn  kính  và  khoan 

dung),  ấy  là  muốn  cho  con  cháu  đời  sau  vĩnh  viễn  lấy  đó  làm  mực 

thước. Ý cụ muốn thỉnh người có đức để đề tên cho ngôi nhà, bất hạnh 

thay cụ sống ở nơi ấy chín ngày liền khuất bóng. Đào Di và người anh 

thứ hai kính cẩn vâng theo chí cha, bốn mươi năm qua vẫn chưa đề biển 

ngạch. Cậy Quang đề biển, chẳng quan tâm Quang là kẻ khéo hay vụng. 

Quang thẹn thiếu đức, lại viết chữ chẳng đẹp, toan làm chuyện tắc trách 

để đáp tạ lời thỉnh. 

8. Những nghĩa lý trọng yếu dành cho nghề thuốc và xem tướng 

227 Nguyên văn  “vịnh vu ta lân”  (ca vịnh dấu lân). Đây vốn là một ý dựa theo bài 

Mao Thi trong Kinh Thi:  “Lân chi chỉ, chấn chấn công tử; vu ta lân hề”.  Sách Sơ 

Học Ký giảng: “Chỉ là bàn chân. Con lân được coi là một con vật biết giữ chữ tín, 

 biết lễ, nên thường dùng chữ ‘dấu chân lân’ để chỉ người giữ chữ tín. Chấn chấn là 

 giữ lòng trung tín sâu dầy. Vu ta là tán thán từ”.  Do vậy, đoạn thơ này được dịch là: 

 “Dấu chân lân, bậc công tử thành tín, trung hậu, thật đáng xưng tụng là lân”.  Từ đó 

 “vịnh vu ta lân”  là một thành ngữ nhằm ca ngợi một người trung tín, nhân hậu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 270 of 393

Có tâm nhưng chưa có tướng, tướng sẽ thuận theo tâm mà sanh. Có 

tướng nhưng thiếu tâm, tướng sẽ theo tâm diệt. Đem bốn câu này nói với 

hết  thảy  mọi  người  khiến  cho  những  kẻ  có  tướng  tốt  sẽ  gắng  sức,  kẻ 

không có tướng tốt tận lực tu tập. [Người nghe] sẽ mong sao hễ có tướng 

tốt thì sẽ vĩnh viễn giữ được vẻ tốt đẹp ấy, tướng xấu thì sẽ biến thành 

tốt. Thầy coi tướng thường đem điều này bảo với khách [đến xem bói] 

thì chính là sống trong cõi trần mà thực hiện sự cai trị, dùng bói toán để 

khuyến hóa dân chúng. Công đức ấy thù thắng nhất! Đem công đức ấy 

hồi hướng Tây Phương nhất định được mãn nguyện. 

Đạo  để  tận  lực  gắng  công,  tận  lực  tu  tập  không  ngoài  giữ  vẹn  luân 

thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các 

điều  ác,  vâng  làm  các  điều  lành,  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương. Dùng những điều này để tự hành, lại còn dạy người thì còn có 

thể siêu phàm nhập thánh, huống là phú quý, phước trạch mấy chục năm 

trong thế gian ư? Thầy thuốc khám bệnh cũng nên chú ý tới điều này. Ai 

làm được như thế thì gọi là thầy thuốc chân thật, là đệ tử chân thật của 

đấng Đại Y Vương vậy. 

9. Những chuyện thoát nạn 

Người nữ ấy chưa tới số chết nên ngồi phía ngoài xe hơi. Đến khi xe 

lọt xuống sông, liền văng lên trên bờ nên trọn chẳng ướt quần áo. Ấy là 

vì lúc bà ta ngồi xe, Phật, trời, quỷ thần đã sắp đặt sẵn cách cứu giúp. Có 

lẽ là như vậy. 

Lại nữa, năm Dân Quốc mười mấy, Phan Đối Phù trùng tu chùa Tịnh 

Cư ở Tế Nam. Trong lễ khai quang có tổ chức hát tuồng, khách đến rất 

đông. Có một người dẫn theo một đứa bé, đứng xem [tuồng] bên giếng. 

Đứa  bé  lọt  xuống  giếng,  lập  tức  sai  người  xuống  giếng  mò,  dưới  nước 

không có vật gì cả! Dùng sào tre khuấy khắp đáy giếng cũng không có 

vật  gì.  Người  ấy  trở  về  nhà  thì  đứa  bé  đang  ngủ  trong  nhà  như  si,  như 

ngốc, quần áo đều ướt đẫm. Hỏi làm sao về được nhà, nó nói không biết. 

Do  vậy,  khắc  một  tấm  bia,  lập  một  ngôi  đình,  đặt  tên  cho  giếng  ấy  là 

Thánh Tỉnh (giếng thánh), đem chuyện này gởi cho Quang. Quang đưa 

cho  thầy  Diệu  Chân,  thầy  Diệu  Chân  đem  dán  lên  bảng  treo  trong  nhà 

khách  ở  tầng  dưới  đại  điện  chùa  Thái  Bình.  Đem  chuyện  này  đưa  cho 

Mộng Am bảo ông ta hãy suy đoán giấc mộng này! 

 Năm Dân Quốc 27 (1938), tôi tỵ nạn sang Âu Giang ở qua Tết. Cuối 

 tháng  Chạp,  có  một  chiếc  xe  hơi  chạy  theo  công  lộ  từ  Thanh  Điền  tới 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 271 of 393

 Kim Hoa. Xe chạy từ chập tối, tới chỗ đồng hoang bên bờ sông cách Lệ 

 Thủy mấy chục dặm, tài xế không cẩn thận, xe bị lọt xuống sông. Khách 

 ngồi  xe  bốn  mươi  mấy  người  đều  chìm  lỉm.  Mờ  sáng  ngày  hôm  sau, 

 những người tới trước để lo cứu vớt [thấy] có một phụ nữ tuổi khoảng 

 ba mươi, ngồi bên bờ sông như si, như say. Hỏi: “Từ đâu đến?” Đáp: 

 “Tối hôm qua ngồi xe tới đây”. Hỏi: “Cả xe gặp tai nạn, sao bà không 

 bị gì?” Thưa: “Không biết”. Vặn hỏi tình huống lúc ấy cũng chẳng hiểu 

 rõ. Suốt mấy ngày báo chí hai nơi đăng tải, không ai chẳng hít hà than 

 lạ! Sau khi tôi trở về núi, từng đem bài báo ấy thưa trình cặn kẽ với thầy 

 (tức tổ Ấn Quang), khi ấy cũng chỉ cùng nhau than là lạ. Tôi trở về liêu 

 xá, sau đấy Sư sai người hầu đem đoạn văn trên đây đưa cho xem. Xem 

 xong kẹp trong sách, cũng chưa từng đọc lại. 

 Nay  thầy  đã  vãng  sanh,  mới  đặc  biệt  lôi  ra  kiểm  lại  để  dán  bồi  tờ 

 giấy ấy. Chữ tàn lẻ loi sót lại, chỉ còn được một phần ánh sáng tốt lành. 

 Từng  nhớ  ông  X…  có  ghi  chép,  giữ  gìn  được  bài  viết  về  chuyện  ông 

 Vương  Hữu  Quân  bán  rượu  mấy  cân,  trân  quý  dị  thường.  Như  vậy  giá 

 trị của mảnh giấy này của thầy tôi chẳng cần phải đợi đến năm nào mới 

 bình  luận,  lượng  định  nữa.  Kính  cẩn  viết  vào  hai  hôm  trước  ngày  Trừ 

 Tịch  (ba  mươi  Tết)  năm  Canh  Thìn  (1940).  Năm  Tân  Tỵ  (1941),  mấy 

 hôm sau bữa hoa nở, viết tại Dưỡng Tâm Thất của Linh Nham Sơn Tự. 

 Ngày  Hai  Mươi  Hai  tháng  Mười  năm  Giáp  Ngọ  (1954),  kính  vâng  lời 

 dạy của Diệu Chân thượng nhân mà kính cẩn chép lại. Đệ tử Huệ Kiến 

 ghi vào năm bảy mươi bảy tuổi (Huệ Kiến là pháp danh của Mộng Am). 

10. Lời tiểu dẫn cho tập sách Danh Hiền Đề Vịnh 

 (viết thay cho Linh Nham Thường Trụ) 

Quý khách đến ở, chùa cổ sáng ngời. Riêng soạn sách vụng, cầu đề 

lời  hay,  để  trấn  tam  quan,  kết  hương  liên  xã.  Trăm  năm  mãn  thọ,  cùng 

về Tây Phương. 

11. Hậu thân của thi nhân Trương Vĩnh Phu 

Trương Vĩnh Phu giỏi làm thơ, tánh tình tỉ mỉ. Khi chết, bạn ông ta 

là  Thịnh  Thanh  Lũ  chôn  [họ  Trương]  bên  sườn  núi  Linh  Nham.  Mười 

tám  năm  sau,  nhằm  ngày  sinh  nhật  của  Thanh  Lũ,  một  viên  quan  Hàn 

Lâm còn đang trong độ tuổi thiếu niên đến mừng sinh nhật. Chàng thiếu 

niên ấy chính là hậu thân của Vĩnh Phu vậy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 272 of 393

12. Trả lời câu hỏi giùm bạn của ông Đinh Phước Bảo 

Lệnh  hữu  hỏi  về  chuyện  “dùng  Quả  Địa  Giác  để  làm  Nhân  Địa 

Tâm”. Đấy là vì một câu A Di Đà Phật vạn đức hồng danh đã bao nhiếp 

hết  sạch  Bồ  Đề  giác  đạo  do  đức  A  Di  Đà  Phật  đã  chứng.  Chúng  sanh 

niệm Phật nếu có thể khẩn thiết chấp trì ức niệm chính là dùng quả đức 

của  Phật  Di  Đà  để  xông  ướp  vọng  tâm  nghiệp  thức  của  chính  mình. 

Xông lâu ngày chầy tháng, nghiệp tận tình không, tâm hợp với Phật, tâm 

hợp với đạo, toàn bộ cái tâm chúng sanh biến thành Như Lai Tạng. Nhân 

trùm  biển  quả,  quả  tột  nguồn  nhân.  Dùng  Quả  Địa  Giác  làm  Nhân  Địa 

Tâm là như thế đấy. 

XII. Văn sớ 

1. Văn sớ dành cho Phật Thất nhằm gieo phước cầu con 

Nép  trông:  Phật  quang  chiếu  khắp,  như  vầng  trăng  Thu  giữa  hư 

không. Pháp hóa lưu hành như mưa đúng thời nhuần thấm muôn vật. Sở 

cầu  đều  toại,  không  nguyện  nào  chẳng  thỏa.  Kính  cẩn  kêu  cầu  bậc  sẵn 

lòng Từ mênh mông rủ lòng soi xét. 

Nay có chùa… tại danh sơn… ở huyện… tỉnh… thuộc Nam Thiệm 

Bộ Châu trong tứ thiên hạ, kính phụng hành di giáo của Thích Ca Như 

Lai,  chủ  tu  pháp  sự  công  đức  là  sa-môn….  do  nay  có  tín  nam  (hay  tín 

nữ)… cư trụ tại xóm… làng… huyện... tỉnh… thờ Phật, sắp đặt cỗ chay, 

gieo  phước,  tăng  thọ,  cầu  sanh  con  nối  dòng,  nhất  tâm  khấu  đầu  trước 

các  tòa  sen  vàng  của  Sa  Bà  giáo  chủ  Thích  Ca  Văn  Phật,  Cực  Lạc  thế 

giới A Di Đà Phật, Tiêu Tai Diên Thọ Dược Sư Như Lai, hiện tọa đạo 

tràng Quán Âm Đại Sĩ, mười phương tam thế vô tận Tam Bảo, nguyện 

dõi mắt sen, xét soi tấm lòng tha thiết mong ngóng. 

Đệ  tử  tha  thiết  nghĩ  mình  lạm  phần  sanh  nhằm  đời  thịnh,  thẹn  dự 

vào  loài  người,  tuổi  đã  ngoài  bốn  mươi  mà  vẫn  chẳng  có  một  đứa  con 

nào.  Nói  chung  là  do  túc  nghiệp  sâu  dầy,  thiện  căn  hiện  đời  yếu  nhỏ, 

đến  nỗi  thiếu  con  nối  dòng,  chẳng  thể  nguôi  tấm  lòng  phụng  thừa  đời 

trước, mở mang đời sau được. Phước huệ cạn mỏng, không cách nào làm 

chuyện  yêu  vật  thương  người.  Do  vậy  đặc  biệt  phát  lòng  Thành,  cung 

thỉnh chùa… mở một hội Phật thất, khai đàn vào ngày… tháng… cung 

thỉnh… (bao nhiêu vị) sư tăng giới đức suốt ngày xưng niệm hồng danh 

thánh  hiệu  Vô  Lượng  Thọ  Như  Lai  cho  đến  ngày…  thì  viên  mãn.  Lại 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 273 of 393

trong ngày… mở một hội Diệm Khẩu Phổ Tế Cô Hồn, vào ngày… thiết 

một  hội  Như  Ý  Đại  Trai,  lại  đem…  (bao  nhiêu)  tiền  giúp  tu  bổ  Thiên 

Vương Bảo Điện. 

Dùng công đức này chuyên cầu Phật rủ lòng Từ gia bị, pháp nhuận 

rộng  sâu,  sương  tội  tiêu  tan,  núi  thọ  chót  vót.  Lân  đá  giáng228  để  che 

giấu  tội  khiên  của  cha,  con  cháu  đều  rạng  danh  thơm.  Lại  cầu  tổ  tiên 

cùng  sanh  về  Lạc  Bang,  quyến  thuộc  hiện  đời  đều  tăng  phước  thọ.  Lại 

cầu  mưa  thuận  gió  hòa,  dân  yên,  vật  mạnh.  Can  qua  vĩnh  viễn  chấm 

dứt, trong ngoài nước đều hiệp hòa. Báo trọn bốn ân, giúp khắp ba cõi. 

Chúng sanh trong pháp giới đều viên thành Chủng Trí. 

Kính  mong  Tam  Bảo  rủ  lòng  Từ  chứng  minh  nhiếp  thọ.  Kính  cẩn 

dâng  sớ  tâu  trình  cặn  kẽ  nhằm  lúc  vận  trời  chuyển  đúng  vào  ngày… 

tháng… năm… 

2. Văn sớ cầu siêu vong linh vãng sanh Tây Phương trong Phật Thất 

Nép  trông:  Phật  quang  chiếu  khắp  như  mặt  trời  rực  rỡ  giữa  trời, 

pháp  hóa  lưu  hành  như  cam  lộ  nhuần  thấm  mọi  vật.  Có  chuyện  mong 

cầu  đều  ứng,  không  nguyện  nào  chẳng  tròn.  Kính  cẩn  kêu  cầu  bậc  sẵn 

lòng Từ mênh mông rủ lòng soi xét. 

Nay có chùa… tại danh sơn… ở huyện… tỉnh… thuộc Nam Thiệm 

Bộ Châu trong tứ thiên hạ, vâng phụng hành di giáo của Thích Ca Như 

Lai,  chủ  tu  pháp  sự  công  đức  là  sa-môn….  nay  do  [tín  chủ]  cư  trụ  tại 

xóm…  làng…  huyện...  tỉnh…  thờ  Phật  tu  nhân  mà  thiết  lập  đạo  tràng 

Phật  Thất  cầu  siêu  cho  người  đã  khuất  vãng  sanh  Tây  Phương.  Ngày 

hôm  nay  [tín  chủ]…  đã  suất  lãnh  toàn  thể  gia  quyến  tốt  lành,  rửa  tay 

thắp  hương,  nhất  tâm  quy  mạng  trước  các  tòa  sen  vàng  báu  của  Sa  Bà 

giáo  chủ  Thích  Ca  Văn  Phật,  Cực  Lạc  giáo  chủ  A  Di  Đà  Phật,  thập 

phương tam thế vô tận Tam Bảo. Nguyện dõi mắt sen, xét soi tấm lòng 

tha thiết mong ngóng. 

228  “Thạch lân”  con lân đá, chính là lời chúc tụng người khác sanh được con. Theo 

truyện  Từ  Lăng  trong  Nam  Sử,  vào  đời  Trần,  khi  Tử  Lăng  mới  lên  mấy  tuổi  được 

người nhà dẫn đến bái yết ngài Bảo Chí (tức Chí Công hòa thượng), ngài Bảo Chí 

liền xoa đầu, khen:  “Con lân đá từ cõi trời giáng xuống” . Do vậy, chữ Thạch Lân 

thường được dùng trong những câu chúc tụng người khác sanh con tốt lành, ngoan 

ngoãn, giỏi giang. Quả nhiên sau này Từ Lăng là một nhà văn học lỗi lạc dưới thời 

Trần.  Khi  gặp  được  tổ  Trí  Giả,  Từ  Lăng  đã  phát  nguyện  hoằng  dương  tông  Thiên 

Thai trong tương lai, nên sau đấy đã tái sanh trở thành vị tổ thứ sáu của tông Thiên 

Thai, tức Pháp Hoa tôn giả. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 274 of 393

Chúng con tha thiết đau đáu nghĩ tới [vong linh]… sanh nhằm giờ… 

ngày…  tháng…  năm…  mất  nhằm  giờ…  ngày…  tháng…  năm…  Nghĩ 

vong linh khuất bóng đã lâu, hình dung, giọng nói vĩnh viễn xa lìa, chưa 

tu  Niệm  Phật  tam-muội,  khó  khỏi  theo  nghiệp  thăng  trầm.  Tam  đồ  cố 

nhiên  là  nơi  đau  đớn  khổ  sở,  cõi  nhân  thiên  cũng  chẳng  yên  vui.  Nếu 

chẳng vãng sanh Tây Phương, quyết khó được thân - tâm tự tại. Do vậy, 

cung kính về chùa… mở đạo tràng niệm Phật suốt bảy ngày để cầu siêu 

cho vong linh vãng sanh Tây Phương, nương cậy sư tăng giới đức xưng 

dương  thánh  hiệu  Di  Đà,  dâng  cỗ  chay  sáu  vị  thơm  tho  cúng  dường 

Thường  Trụ  Tam  Bảo.  Sáu  thời  ức  niệm,  bảy  ngày  tu  ròng,  nhóm  họp 

công đức chuyên cầu [vong linh]… thần siêu cõi Tịnh, nghiệp trả lại trần 

lao, sen chín phẩm nở hoa, trong một đời được Phật thọ ký. Lại cầu tổ 

tông  các  đời  đều  về  Cực  Lạc;  quyến  thuộc  hiện  tại  đều  được  tốt  lành. 

Bốn loài, chín cõi đều quy hướng pháp môn Tịnh Độ; tám nạn, tam đồ 

cùng  vào  biển  nguyện  của  Phật  Di  Đà.  Cung  kính  cầu  Tam  Bảo  từ  bi 

chứng minh nhiếp thọ. 

Kính cẩn dâng sớ tâu trình mọi lẽ vào ngày… tháng… năm…

3. Văn sớ dùng trong Phật Thất nhằm gieo phước, tăng thọ 

Nép  trông:  Phật,  trời  che  chở  khắp,  chỉ  cần  hễ  cảm  đều  liền  thông, 

biển pháp vô biên, chỉ có cạn lòng Thành thì mới được lợi ích. Kính cẩn 

kêu cầu bậc sẵn lòng Từ mênh mông rủ lòng soi xét. 

Nay có chùa… tại danh sơn… ở huyện… tỉnh… thuộc Nam Thiệm 

Bộ  Châu  trong  tứ  thiên  hạ,  phụng  hành  di  giáo  của  đức  Thích  Ca  Như 

Lai, chủ tu pháp sự công đức là sa-môn…. nay do [tín nam (tín nữ)] cư 

trụ  tại  xóm…  làng…  huyện...  tỉnh…  thờ  Phật  tu  nhân  mà  thiết  lập  đạo 

tràng Phật Thất nhằm gieo phước, tăng thọ. Tín nam (tín nữ)… vốn sanh 

nhằm giờ… ngày… tháng… năm…, nay tròn…. tuổi, ngày hôm nay đã 

suất lãnh toàn thể gia quyến tốt lành, rửa tay thắp hương, nhất tâm quy 

mạng trước các tòa sen vàng báu của Sa Bà giáo chủ Thích Ca Văn Phật, 

Cực Lạc giáo chủ Vô Lượng Thọ Phật, thập phương tam thế vô tận Tam 

Bảo. Nguyện dõi mắt sen, xét soi tấm lòng tha thiết ngưỡng vọng. 

Tha  thiết  nghĩ:  Đệ  tử  lạm  sanh  nhằm  thời  hưng  thịnh,  thẹn  dự  vào 

loài người, thiện căn nhỏ yếu, chưa biết phương hướng xuất thế. Lỗi cũ 

quá nhiều, nẻo tu nhân mê muội đã lâu. Lại còn được trời che, đất chở, 

thầy dạy, cha mẹ sanh thành, chịu ân lớn vượt trỗi hư không, báo ân ít 

còn hơn mảy giọt. Nếu chẳng gieo lòng Thành nơi Tam Bảo, làm cách 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 275 of 393

nào báo khắp bốn ân? Do vậy, kính cẩn ngay trong hôm nay, cung kính 

về chùa… mở đạo tràng niệm Phật nhằm gieo phước, tăng thọ trong suốt 

bảy  ngày,  cậy  nhờ  sư  tăng  giới  đức  xưng  dương  thánh  hiệu  Vô  Lượng 

Thọ  Phật,  dâng  cỗ  chay  sáu  vị  thơm  tho  cúng  dường  Thường  Trụ  Tam 

Bảo. 

Sáu thời ức niệm, bảy ngày tu ròng, nhóm họp công đức chuyên cầu 

núi  tội  sụp  đổ,  biển  nghiệp  khô  ran,  thọ  ngày  càng  tăng,  phước  tự  trời 

ban xuống. Quyến thuộc hiện tại đều hưởng Ngũ Phước để vun bồi nhân 

thù  thắng,  họ  hàng,  thân  thuộc  trong  quá  khứ  đều  nương  theo  lòng  Từ 

của Phật để sanh về Tịnh Độ. Báo trọn bốn ân, giúp khắp ba cõi. Pháp 

giới hữu tình cùng viên mãn Chủng Trí  (phần dưới lược đi). 

4. Văn sớ dùng cho Phật Thất sám hối phát nguyện 

 (Phần  đầu  lược  đi)  Tha  thiết  nghĩ  đệ  tử…  túc  nghiệp  sâu  nặng,  quá 

khứ,  hiện  tại  rối  bời.  Tuy  chuyên  chí  tu  Tịnh  nghiệp,  vẫn  chưa  được 

“tâm Phật tương ứng”, nhiều năm bệnh tật triền miên, nay lại càng thêm 

trầm  trọng.  Do  vậy,  đặc  biệt  xin  chùa…  mở  đạo  tràng  niệm  Phật  cầu 

sanh Tây Phương một thất. 

Khẩn  cầu  Di  Đà  từ  phụ  và  các  thánh  chúng  đặc  biệt  rủ  lòng  từ  bi, 

mau đến tiếp dẫn con, khiến cho con chánh niệm phân minh, theo Phật 

vãng  sanh.  Chẳng  lìa  đương  niệm  liền  sanh  về  Tây  Phương,  thấy  Phật, 

nghe  pháp,  ngộ  Vô  Sanh  Nhẫn,  nương  Phật  từ  lực  và  nguyện  luân  của 

chính mình, trở vào Sa Bà độ thoát chúng sanh. Nếu tuổi thọ trong đời 

này chưa hết, nguyện con mau được lành bệnh, sẽ cho đến hết báo thân 

này, hoằng dương Tịnh Độ, rộng độ chúng sanh hòng báo ân Phật. 

Lại nguyện cha và cô đã khuất sẽ nương công đức này, thần siêu cõi 

tịnh, nghiệp trả lại trần lao, sen nở hoa thượng phẩm, Phật thọ ký trong 

một  đời.  Gia  mẫu  là…  tin  sâu  Phật  pháp,  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  lâm 

chung chánh niệm rỡ ràng, được Phật tiếp dẫn về Cực Lạc. Người vợ đã 

khuất là… ở trong đàn tràng Phật thất này được Phật từ bi gia bị, chẳng 

lìa  đương  niệm  liền  dự  Liên  Trì.  Lại  nguyện  tổ  tông  các  đời,  oán  thân 

bao kiếp, cùng lên Tịnh Độ huyền môn, cùng vào biển nguyện của Phật 

Di Đà. Lại nguyện cửa nhà tốt lành, yên ổn, quyến thuộc bình an, chiến 

tranh sớm chấm dứt, trong ngoài nước hiệp hòa. 

Cung  kính  mong  Tam  Bảo  từ  bi  chứng  minh  nhiếp  thọ,  kính  cẩn 

dâng sớ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 276 of 393

5. Văn sớ dùng trong buổi tụng kinh lễ Phật nhằm gieo phước, tăng 

thọ

Nép  trông:  Đại  Giác  Thế  Tôn  quả  thật  là  nơi  nương  tựa  cho  chúng 

sanh, kinh Dược Sư mầu nhiệm thật đúng là thuyền bè trong biển khổ. 

Hễ có cầu đều ứng, không cảm nào chẳng thông. Kính cẩn kêu cầu bậc 

sẵn lòng Từ mênh mông rủ lòng soi xét. 

Nay  có  chùa…  tại  núi…  ở  huyện…  tỉnh…  nước…  thuộc  Nam 

Thiệm Bộ Châu trong tứ thiên hạ, vâng hành theo di giáo của Thích Ca 

Như Lai, chủ tu pháp sự công đức là sa-môn…. nay do [tín chủ] cư trụ 

tại xóm… làng… huyện... tỉnh… thờ Phật tu nhân mà thiết lập đạo tràng 

tụng kinh lễ Phật nhằm gieo phước, tăng thọ. Tín nam (tín nữ)… đã suất 

lãnh  toàn  thể  quyến  thuộc  tốt  lành,  ngày  hôm  nay  rửa  tay  thắp  hương, 

nhất tâm quy mạng dưới các tòa sen báu của đức Sa Bà giáo chủ Thích 

Ca Văn Phật, Tiêu Tai Diên Thọ Dược Sư Như Lai, thập phương tam thế 

vô tận Tam Bảo, nguyện dõi mắt xanh biếc, soi xét tấm lòng son. 

Trộm nghĩ: Đệ tử tuy sanh nhằm thuở Mạt Pháp, may sống tại Trung 

Hoa…,  được  Phật,  thánh  chở  che,  cậy  cha  mẹ  vỗ  về,  nuôi  nấng,  chẳng 

chỉ  thọ  ân  lại  còn  mong  báo  đền,  cũng  như  muốn  sám  hối  tội  lỗi  để  tự 

sửa đổi trở thành con người mới. Do vậy, liền kính cẩn trong ngày hôm 

nay cung kính về chùa… mở một hội đạo tràng tụng kinh lễ Phật nhằm 

gieo  phước  tăng  tuổi  thọ,  cậy  vào  sư  tăng  giới  đức,  xưng  dương  thánh 

hiệu Dược Sư, kiền thành lễ Phật và thánh chúng trong hải hội Dược Sư. 

Đem công đức này chuyên cầu đệ tử… nghiệp chướng tiêu trừ, thiện 

căn  tăng  trưởng.  Thọ  ngày  càng  dài  lâu,  đức  theo  thời  càng  mới.  Lại 

nguyện  oán  thân  bao  kiếp  đều  bình  đẳng  được  giải  thoát,  quyến  thuộc 

hiện  tại  đều  được  yên  vui,  khỏe  mạnh.  Báo  trọn  bốn  ân,  giúp  khắp  ba 

cõi. Pháp giới hữu tình đều viên mãn Chủng Trí. Cung kính cúi xin Tam 

Bảo từ bi chứng minh nhiếp thọ. Kính cẩn dâng sớ. 

Nước… ngày… tháng… năm, kính trình cặn kẽ. 

6. Sớ văn dùng trong Phật Thất nhằm gieo phước, tăng thọ 

Nép  trông:  Phật  quang  chiếu  khắp,  như  vầng  trăng  Thu  giữa  hư 

không. Pháp hóa lưu hành như mưa đúng thời nhuần trọn muôn vật. Sở 

cầu  đều  toại,  không  nguyện  nào  chẳng  thỏa.  Kính  cẩn  kêu  cầu  bậc  sẵn 

lòng Từ mênh mông rủ lòng soi xét. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 277 of 393

Nay có chùa… tại danh sơn… ở huyện… tỉnh… nước…thuộc Nam 

Thiệm Bộ Châu trong tứ thiên hạ, vâng hành theo di giáo của Thích Ca 

Như Lai, chủ tu pháp sự công đức là sa-môn…. Do nay có tín nam [tín 

nữ]…. cư trụ tại khu… đường… thành phố... thờ Phật, sắp đặt cỗ chay, 

gieo  phước,  tăng  thọ,  đã  cùng  toàn  thể  quyến  thuộc  tốt  lành,  nhất  tâm 

khấu đầu trước các tòa sen báu của Sa Bà giáo chủ Thích Ca Văn Phật, 

Tiêu Tai Diên Thọ Dược Sư Như Lai, Cực Lạc thế giới A Di Đà Phật, 

hiện tọa đạo tràng Quán Âm Đại Sĩ, mười phương tam thế vô tận Tam 

Bảo, nguyện dõi mắt sen, xét soi tấm lòng thiết tha mong ngóng. 

Trộm  nghĩ:  Đệ  tử  lạm  phần  sanh  nhằm  đời  thịnh,  may  được  làm 

người,  nhờ  đức  trạch  của  tổ  tiên  nên  cơm  áo  vẫn  chưa  thiếu  thốn. 

Thường  muốn  báo  ân,  gieo  phước,  tu  trì  Tịnh  nghiệp.  Hiềm  rằng  căn 

cơ  cạn  mỏng,  tội  chướng  rộng  sâu,  bỏ  uổng  phí  thời  gian,  chưa  được 

lợi ích thật sự. Nay bị bệnh tật triền miên229, càng sợ ba cõi chẳng yên. 

Do vậy, đặc biệt dấy lòng Thành, cung kính về chùa… mở một hội Phật 

Thất chuyên trì thánh hiệu vạn đức hồng danh của A Di Đà Phật, chọn 

hôm khai đàn vào ngày… trong tháng này, cung thỉnh… (bao nhiêu vị) 

sư tăng giới đức suốt ngày nhất tâm niệm thánh hiệu cho đến ngày… thì 

viên mãn. 

Lại  trong  ngày  hôm  ấy,  mở  một  hội  Diệm  Khẩu  Phổ  Tế  Cô  Hồn. 

Dùng  công  đức  này  chuyên  cầu  Phật  rủ  lòng  Từ  gia  bị,  pháp  lợi  thấm 

nhuần,  sương  tội  tiêu  tan,  thân  tâm  yên  vui,  mặt  trăng  huệ  rạng  ngời, 

hiểu  rõ  Đế  Lý.  Hiện  tại  đạo  nghiệp  tăng  tấn,  sống  được  dự  vào  địa  vị 

cao cả trong hàng thánh hiền, lâm chung thần thức lẫn xác thân đều tốt 

đẹp,  cao  đăng  cõi  Cực  Lạc.  Lại  cầu  tổ  tiên  quá  khứ  cùng  sanh  về  Tây 

Phương,  quyến  thuộc  hiện  đời  đều  tăng  phước  thọ.  Lại  cầu  mưa  thuận 

gió  hòa,  dân  yên,  vật  mạnh.  Can  qua  vĩnh  viễn  chấm  dứt,  trong  ngoài 

nước đều hiệp hòa. Báo trọn bốn ân, giúp khắp ba cõi. Chúng sanh trong 

229 Nguyên văn  “nhị thụ vi khốn”.  Theo Từ Nguyên, Thụ có nghĩa là đứa trẻ (theo 

cách viết giả tá mô phỏng ngữ âm thời ấy). Tương truyền vào thời Xuân Thu, Tấn 

Cảnh Công bị bệnh nặng đã lâu không khỏi, nằm mộng thấy trong thân nhảy ra hai 

đứa  bé  con.  Một  đứa  bảo:  “Thầy  thuốc  giỏi  đến  rồi  đó,  hãy  mau  trốn  đi”.  Đứa  kia 

nói:  “Hãy  núp  vào  cao  hoang,  việc  gì  phải  trốn?”  Quả  nhiên,  vua  Tần  Hoàn  Công 

phái danh y sang đất Tấn thăm bệnh. Danh y chẩn mạch, lắc đầu: “Bệnh đại vương 

đã vào đến cao hoang, dược lực không có cách nào thấu tới được”. Chẳng lâu sau, 

Tấn Cảnh Công liền chết. Cao Hoang là phần trên tim, phía dưới hoành cách mô. Do 

câu chuyện này mới có hai thành ngữ:  “Bệnh nhập cao hoang”  (bệnh đã ngặt nghèo 

tới mức hết thuốc chữa) và  “nhị thụ vi ngược”  (bị hai đứa trẻ hành hạ, ý nói bệnh tật 

ngặt nghèo triền miên). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 278 of 393

pháp  giới  đều  viên  thành  Chủng  Trí.  Kính  mong  Tam  Bảo  rủ  lòng  Từ 

chứng minh nhiếp thọ. 

Kính cẩn dâng sớ tâu trình cặn kẽ nhằm ngày… tháng… năm… Âm 

Lịch, tức năm… Dương Lịch. 

7. Điệp thỉnh và văn sớ cho pháp hội Phổ Lợi Thủy Lục

Nép  trông:  Đại  Giác  Thế  Tôn  quả  thật  là  nơi  nương  tựa  cho  chúng 

sanh, diệu pháp linh văn chính là thuyền bè trong biển khổ. Kính cẩn kêu 

cầu bậc sẵn lòng Từ mênh mông rủ lòng soi xét. 

Nay  có  chùa…  tại  núi…  ở  huyện…  tỉnh…  nước…  thuộc  Nam 

Thiệm Bộ Châu trong tứ thiên hạ, vâng hành theo di giáo của Thích Ca 

Như Lai, chủ tu pháp sự công đức là sa-môn…. nay do tín nam (tín nữ)

… cư trụ tại xóm… làng… huyện... tỉnh… tuổi… bổn mạng sanh nhằm 

cung…  giờ…  ngày…  tháng…  thờ  Phật,  sắp  đặt  cỗ  chay  hòng  gieo 

phước,  tăng  thọ.  Ngày  hôm  nay,  nhất  tâm  quy  mạng  Sa  Bà  giáo  chủ 

Thích Ca Thế Tôn, thập phương tam thế vô tận Tam Bảo, nguyện rộng 

phóng từ quang, xét soi tấc lòng tha thiết trông ngóng. 

Trộm  nghĩ:  Đệ  tử  và  các  chúng  sanh  từ  vô  thủy  đến  nay  luân  hồi 

trong sáu nẻo, mê tâm, chấp cảnh, trái giác hiệp trần, trong chân thường 

lầm thấy vô thường, nơi Cực Lạc biến thành cực khổ. Chẳng gặp duyên 

lành,  sẽ  không  có  cách  nào  diệt  tội,  tăng  phước.  Chẳng  tu  pháp  thù 

thắng, sẽ chẳng có cách nào cầu siêu cho người thân, cởi gỡ oan khiên. 

Gặp  dịp  chùa…  nhóm  họp  mọi  điều  lành,  lập  hội  Vạn  Niên  Phổ  Lợi 

Thủy  Lục,  cũng  góp  sức  một  phần,  cầu  mong  nhận  hưởng  điều  phước, 

sự  lành,  nhằm  đền  ân,  giúp  đỡ  chúng  sanh  trong  ba  cõi.  Mỗi  năm  vào 

ngày… tháng… liền khai đàn đến ngày… viên mãn. 

Trong pháp hội này, chúng con nhất tâm phụng thỉnh mười phương 

pháp giới tứ thánh lục phàm, vạn đức, vạn linh, quang giáng pháp diên 

để  chúng  con  được  cúng  dường.  Nhờ  vào  đại  chúng  thanh  tịnh  phúng 

tụng…  Nhóm  họp  công  đức  như  trên,  ngưỡng  mong  Tam  Tôn  rủ  lòng 

chứng giám, vạn thánh phóng quang. Khơi rộng cửa dẹp khổ, mở toang 

đạo  ban  vui.  Bốn  ân,  ba  cõi,  pháp  giới  chúng  sanh  đều  mau  thoát  khỏi 

chốn khổ, sanh ngay sang cõi vui. Đệ tử dự hội sống thì phước thọ tăng 

cao, mất về Liên Bang. 

Đàn tràng này ngoài việc tuân theo khoa nghi để lo liệu, sắp đặt, mỗi 

người [tham dự] đều được cấp một tờ điệp văn để người ấy đeo, giữ tùy 

thân, nhằm khi mãn báo thân trăm tuổi, nhờ vào điệp văn này liền sanh 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 279 of 393

về  Tịnh  Độ.  Do  vậy,  soạn  điệp  văn  để  cấp  cho  những  người  cần  lãnh 

điệp văn, giao cho tín nam (tín nữ)… tham dự tu tập, vun bồi cái nhân để 

cầm theo tùy thân. 

Nhằm ngày… tháng… năm... công nguyên, chủ tu pháp sự công đức 

sa-môn… cấp điệp. 

8. Văn sớ lễ bái Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh

Nép  trông:  Đại  Giác  Thế  Tôn  quả  thật  là  nơi  nương  tựa  cho  chúng 

sanh,  kinh  mầu  nhiệm  Hoa  Nghiêm  chính  là  thuyền  bè  trong  biển  khổ. 

Có mong cầu đều ứng, không cảm nào chẳng thông! Kính cẩn kêu cầu 

bậc sẵn lòng Từ mênh mông rủ lòng soi xét. 

Nay có chùa… tại danh sơn… ở huyện… tỉnh… nước…thuộc Nam 

Thiệm Bộ Châu trong tứ thiên hạ, vâng hành theo di giáo của Thích Ca 

Như  Lai,  chủ  tu  pháp  sự  công  đức  là  sa-môn….  Nay  có  tín  nam  (hay 

tín nữ)… cư trụ tại khu… đường… thành phố... tuổi…, bổn mạng sanh 

nhằm giờ… ngày… tháng... cung… thờ Phật, tu nhân gieo phước, tăng 

thọ. Ngày hôm nay xông ướp, tắm gội thắp hương, nhất tâm quy mạng 

dưới các tòa sen vàng báu của Sa Bà giáo chủ Thích Ca Văn Phật, Cực 

Lạc  đạo  sư  A  Di  Đà  Phật,  Tiêu  Tai  Diên  Thọ  Dược  Sư  Như  Lai,  Đại 

Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Tôn  Kinh,  hiện  tọa  đạo  tràng  Quán 

Âm Đại Sĩ, thập phương tam thế vô tận Tam Bảo. Nguyện dõi mắt xanh 

biếc, phóng từ quang, xét soi tấm lòng ngu thành tha thiết mong ngóng. 

Trộm nghĩ: Đệ tử từ vô thủy tới nay luân hồi sáu nẻo, mê tâm, chấp 

cảnh, trái giác, hiệp trần, buông lung thân - miệng - ý, tạo giết - trộm - 

dâm,  cùng  các  chúng  sanh  tàn  hại  lẫn  nhau.  Nơi  chân  thường  lầm  thấy 

sanh  diệt,  trong  Cực  Lạc  biến  thành  hứng  chịu  khổ  độc!  Chẳng  gặp 

duyên  lành,  sao  diệt  tội  tăng  phước?  Chẳng  tu  pháp  thù  thắng,  không 

cách nào báo ân, cởi gỡ oán thù. Do vậy, đặc biệt phát lòng Thành kiền 

thỉnh vị tăng giới đức là đại sư… thuộc chùa… cứ mỗi chữ một lạy, chí 

thành  đảnh  lễ  một  bộ  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh  tám 

mươi mốt quyển. 

Nay gặp lúc công đức viên mãn, Phật sự hoàn mãn tốt đẹp, ngưỡng 

mong Tam Tôn gia bị, vạn thánh phóng quang khiến cho bản thân đệ tử 

và quyến thuộc cả nhà đều tai chướng băng tiêu, tốt lành như mây nhóm 

tới, phước trạch sâu tựa biển Đông, thọ lượng cao tầy non Nam. Những 

vị  đã  khuất  trong  các  đời  đều  được  hưởng  pháp  lợi  cùng  sanh  về  Cực 

Lạc,  dằng  dặc  truyền  mãi  tới  hậu  duệ,  gội  ân  Phật  đều  hưởng  yên  vui, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 280 of 393

khỏe  mạnh.  Báo  trọn  bốn  ân,  giúp  khắp  ba  cõi,  pháp  giới  hữu  tình  đều 

viên  mãn  Chủng  Trí.  Ngưỡng  mong  Tam  Bảo  từ  bi,  chứng  minh  nhiếp 

thọ.  Do  vậy,  đàn  này  bèn  cấp  một  tờ  điệp  văn  để  những  người  ấy  cầm 

giữ nơi thân, hòng khi mãn báo thân trăm tuổi, sẽ cậy vào công đức này 

vãng sanh Tịnh Độ. Nay cấp điệp. 

Điệp văn trên đây cấp cho tín nam (tín nữ)… tu nhân cầu quả gieo 

phước tăng thọ thâu nhận nhằm ngày… tháng… năm…Dương Lịch. 

Chủ tu sa-môn…. kính soạn. 

Bái kinh tỳ-kheo… cung kính ký tên

XIII. Câu đối 

1. Câu đối ở cửa Tam Quan 

 Tịnh  Độ  pháp  môn  phổ  nhiếp  quần  cơ,  thật  Như  Lai  thành  thủy 

 thành chung chi đạo, 

 Di  Đà  ân  đức  biến  triêm  hàm  thức,  thị  chúng  sanh  tâm  tác  tâm  thị 

 chi phương. 

(Pháp môn Tịnh Độ nhiếp khắp căn cơ, thật đạo Như Lai thành thủy 

thành chung, 

Ân đức Di Đà thấm trọn hàm thức, dạy chúng sanh nẻo tâm làm, tâm 

là) 

2. Gác Di Lặc 

 Di Lặc vị đương lai Thế Tôn, viễn bổn liên kinh bất tuyên, thật tắc 

 cửu thành vô thượng đạo, 

 Lâu  các  nãi  pháp  giới  toàn  tàng,  diệu  đế  Hoa  Nghiêm  lược  hiển, 

 quán tư khả hiểu trụ tư nhân. 

(Di Lặc là Thế Tôn thuở tương lai, kinh sen chẳng nói tới Bổn Địa 

lâu xa, thật ra thành vô thượng đạo đã lâu, 

Lâu các vốn trọn thâu khắp pháp giới, Hoa Nghiêm lược bày sự thật 

nhiệm mầu, nhìn vào đó hiểu vị trụ trong đấy) 

 Bảo các phú thập hư, trực đồng vạn tượng không hàm, viên chương 

 pháp giới tu nhân sự, 

 Phân thân biến trần sát, uyển nhược thiên giang nguyệt ấn, dự nhiếp 

 Long Hoa thọ ký nhân 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 281 of 393

(Gác  báu  rợp  mười  phương,  thật  giống  hư  không  dung  muôn  hình 

tượng, phô trọn chuyện tu nhân trong pháp giới, 

Phân thân khắp trần sát, hệt như vầng trăng in bóng ngàn sông, nhiếp 

sẵn người thọ ký hội Long Hoa) 

3. Đại Hùng bảo điện 

 Nguyện trọng, bi thâm, cử tam căn nhi phổ độ, 

 Chân cùng, Hoặc tận, siêu Thập Địa dĩ độc tôn. 

(Nguyện nặng, bi sâu, độ khắp trọn ba căn, 

Chân cùng, Hoặc tận, độc tôn trỗi Thập Địa) 

4. Địa Tạng điện 

 Chúng sanh độ tận phương chứng Bồ Đề, bi tâm vô ký, 

 Địa ngục dĩ không thủy thị thành Phật, từ thệ mạc cùng. 

(Chúng sanh độ hết mới chứng Bồ Đề, bi tâm vô tận, 

Địa ngục trống rồi mới hiện thành Phật, từ thệ khôn cùng) 

5. Quán Âm (hai bài) 

 Diệu tướng trang nghiêm, phổ nhiếp thứ loại, 

 Bi tâm trắc đát, quảng độ quần manh 

(Diệu tướng trang nghiêm, nhiếp khắp mọi loài, 

Bi tâm lồng lộng, rộng độ quần manh) 

 Đại Sĩ hiện thiên thủ nhãn biến đề phổ chiếu, 

 Chúng sanh đương nhất tâm chí quy mạng đầu thành 

(Đại Sĩ hiện ngàn mắt, ngàn tay, chiếu soi nâng đỡ khắp, 

Chúng sanh hãy một lòng, một chí, quy mạng dốc lòng thành) 

6. Niệm Phật Đường (hai bài) 

 Đô nhiếp lục căn tịnh niệm tương kế, 

 Chuyên chú nhất cảnh tất mạng vi kỳ 

(Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, 

Chuyên chú một cảnh, hết mạng làm hạn) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 282 of 393

 Mạc nhạ nhất xưng siêu Thập Địa, 

 Tu tri lục tự quát tam thừa 

(Chớ lạ xưng danh một tiếng, sao vượt trỗi Thập Địa? 

Nên biết hồng danh sáu chữ, bao trọn khắp ba thừa) 

7. Tặng đại sư Pháp Không 

 Tu hành dĩ đối trị phiền não tập khí vi bổn, 

 Tỉnh kỷ dĩ bất khẳng phóng túng tự khi vi công. 

(Tu hành, lấy đối trị phiền não tập khí làm gốc, 

Xét mình, dùng “chẳng chịu buông lung, tự khinh” làm công) 

8. Tặng cư sĩ Quách Giới Mai 

 Bôi lượng dung tam thiên thế giới, 

 Độ sanh tận thập nhị hàm linh

(Lượng chén230 chứa khắp cả tam thiên thế giới, 

Độ sanh trọn hết mười hai loại hàm linh) 

9. Tặng cư sĩ Đới Địch Trần (hai bài) 

 Khuyến thân tu Tịnh, tận Nho đạo, 

 Kỳ chúng vãng sanh, sướng Phật hoài 

(Khuyên cha mẹ tu Tịnh Độ, trọn hết đạo Nho, 

Cầu mọi người được vãng sanh, thỏa Phật bổn hoài) 

230 Trong lời tựa cho tác phẩm Bôi Độ Trai Văn Tập của cư sĩ Quách Giới Mai (xin 

xem lời tựa này trong quyển hai của Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên), tổ Ấn 

Quang đã viết:  “Ấy là vì muốn độ người nơi biển cả phiền não ác nghiệp, phải dùng 

 những lời hay hạnh đẹp của cổ thánh tiên hiền và sự lý nhân quả ba đời, luân hồi lục 

 đạo do đức Như Lai đã dạy để làm căn cứ, rồi tùy sự tùy cảnh dùng văn tự của chính 

 mình để tỏ rõ. Đối với những chỗ nào chẳng thể dùng lý luận giảng rõ được bèn dẫn 

 những sự tích xưa nay làm chứng cứ ngõ hầu kẻ cứng cổ phải quay đầu, kẻ tánh tình 

 buông  lung  phải  sửa  đổi  cái  tâm.  Nhưng  vì  đạo  đức  của  chính  mình  nhỏ  bé,  mỏng 

 manh,  chẳng  thể  cảm  hóa  lớn  lao,  giống  như  dùng  cái  chén  (Bôi)  để  độ  (cứu  vớt) 

 người nên chỉ độ được hữu hạn. Đấy chính là danh xưng tự khiêm. Cần biết rằng: 

 Cái chén này thuộc loại đại nguyện thuyền của Như Lai. Chịu lên cái chén ấy sẽ có 

 thể  ngay  lập  tức  lên  thẳng  thuyền  đại  nguyện  theo  chiều  dọc  cùng  tột  ba  đời,  theo 

 chiều ngang trọn khắp mười phương, rộng lớn không bờ bến”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 283 of 393

 Ngũ Uẩn giai không, nhất pháp bất lập, 

 Chư ác mạc tác, chúng thiện phụng hành

(Ngũ Uẩn đều không, một pháp chẳng lập, 

Các ác đừng làm, các lành vâng giữ) 

XIV. Thượng Hải Hộ Quốc Tức Tai Pháp Ngữ

 (lời tựa tự đề xin xem trong Văn Sao Tục Biên)

 Đặng Huệ Tải bút ký

1. Ngày thứ nhất: Giảng niệm Phật, ăn chay là căn bản để hộ quốc 

tức tai

Ấn  Quang  vốn  là  một  ông  Tăng  vô  tri,  vô  thức,  chỉ  biết  đến  cơm 

cháo,  chỉ  biết  niệm  Phật  dăm  câu,  tuy  sống  luống  uổng  hơn  bảy  mươi 

năm, nhưng tuyệt chẳng hề triệt để nghiên cứu Phật pháp. Pháp hội Hộ 

Quốc Tức Tai231 lần này, do các vị kèo nài tham gia, vì tình nghĩa chẳng 

thể khước từ được. Vả lại, đây là chuyện quan hệ đến phước lợi quốc gia 

mà  cũng  là  trách  nhiệm  tôi  phải  tận  lực  nên  tôi  chẳng  nề  hà  mình  hiểu 

biết  sơ  sài,  kém  cỏi  đến  dự  pháp  hội  này.  Nhưng  những  điều  tôi  giảng 

hôm nay trọn chẳng phải là lý luận cao sâu gì, chỉ là trình bày phương 

pháp căn bản để “hộ quốc tức tai”. Còn về ý nghĩa quan trọng của pháp 

hội lần này, đợi tới ngày mai sẽ bàn đến. 

Mục  đích  của  pháp  hội  lần  này  là  hộ  quốc  tức  tai,  nhưng  làm  sao 

mới đạt được mục đích ấy? Tôi cho rằng phương pháp căn bản là Niệm 

Phật  vì  sát  kiếp  và  hết  thảy  tai  nạn  đều  do  ác  nghiệp  của  chúng  sanh 

chiêu  cảm.  Nếu  ai  nấy  đều  niệm  Phật  thì  sẽ  xoay  chuyển  được  nghiệp 

này. Nếu chỉ có một ít người niệm Phật thì [nghiệp ấy] cũng có thể giảm 

nhẹ. Pháp môn Niệm Phật tuy là vì cầu sanh Tịnh Ðộ, liễu thoát sanh tử 

mà  lập  ra,  nhưng  sức  tiêu  trừ  nghiệp  chướng  của  nó  quả  thật  cũng  cực 

kỳ lớn lao. Người chân chánh niệm Phật trước hết ắt phải giữ vẹn luân 

231  Hộ  Quốc  Tức  Tai:  Bảo  vệ  đất  nước,  chấm  dứt  tai  nạn.  Thông  thường  pháp  hội 

Hộ Quốc Tức Tai thường bao gồm những khoa nghi cầu nguyện cho quốc thái dân 

an, cầu siêu cho những oan hồn uổng tử. Theo truyền thống, trong pháp hội này, đại 

chúng thường tụng kinh Nhân Vương Hộ Quốc, Pháp Hoa và Kim Quang Minh, kết 

thúc bằng nghi thức Diệm Khẩu hoặc Vô Già Thủy Lục. Đặc biệt trong pháp hội Hộ 

Quốc Tức Tai này, tổ Ấn Quang đề xướng dùng Phật Thất để làm Hộ Quốc Tức Tai, 

mở ra một đường lối Hộ Quốc Tức Tai vừa giản tiện vừa hiệu quả thiết thực vì đại 

chúng chuyên tu, dễ nhiếp tâm cầu nguyện thay vì lo tán tụng, xướng bái quá rềnh 

rang, dễ sanh ra tâm lý ngại khó, mong làm cho xong. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 284 of 393

thường,  tận  hết  bổn  phận,  ngăn  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  Thành,  đừng  làm 

các điều ác, vâng làm các điều thiện. 

Cần nhất là phải hiểu rõ nhân quả, tự hành, dạy người [hành]. Hiện 

tại, các thứ tà thuyết không thánh, không hiếu, khinh miệt đạo, phế luân 

thường, giết cha, chung vợ v.v… đều do bọn Tống Nho đả phá, bài xích 

nhân quả - luân hồi đến nỗi sanh ra ác quả này. Nếu như ai nấy đều hiểu 

rõ nhân quả thì quyết chẳng một ai dám xướng lên những thuyết sai lầm 

ấy!  Trong  thế  gian,  người  tốt  hoàn  toàn  chẳng  biến  đổi  rất  ít,  kẻ  xấu 

hoàn toàn chẳng biến đổi cũng rất ít; đa số là kẻ lúc thượng, lúc hạ, khi 

tốt, khi xấu, cho nên giáo hóa là điều khẩn yếu nhất vậy. Khổng Tử nói: 

 “Duy thượng trí dữ hạ ngu bất di”  (Chỉ có bậc thượng trí và kẻ hạ ngu 

là chẳng thay đổi). Chỉ cần ra sức giáo hóa thì sẽ có thể khiến cho con 

người đổi ác theo lành, buông dao đồ tể, ngay lập tức thành Phật chẳng 

sót một ai! Chỉ là do nơi con người tin tưởng, nghĩ nhớ, tận lực mà hành 

đấy thôi. 

Sở dĩ xã hội Trung Quốc hiện thời loạn lạc rối ren đến mức như thế 

này đều là do không được giáo hóa; nhưng giáo hóa phải bắt đầu từ lúc 

còn  thơ  ấu  như  thường  hay  nói:   “Giáo  phụ  sơ  lai,  giáo  nhi  anh  hài”  

(Dạy con từ thuở còn thơ, dạy vợ từ thuở ban sơ mới về). Nếu thuở nhỏ 

chẳng  dạy,  đến  lúc  lớn,  khó  lòng  lay  chuyển  được!  Vì  sao?  Tập  tánh 

(thói quen) đã thành, không cách chi thay đổi được. Vì thế, người niệm 

Phật cần phải chú ý giáo dục con cái mình trở thành người tốt, giữ tấm 

lòng tốt, nói lời tốt, làm việc tốt. Nếu ai cũng làm được như thế thì tai 

nạn tự tiêu, đất nước cũng tự được gìn giữ, bảo vệ! 

Chân lý mầu nhiệm căn bản của pháp môn Niệm Phật nằm trong ba 

kinh  Tịnh  Ðộ,  nhưng  theo  như  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  của  kinh 

Hoa  Nghiêm  đã  dạy  thì  [niệm  Phật]  lại  càng  là  hạnh  nguyện  căn  bản 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 285 of 393

chẳng thể thiếu khuyết. Bởi lẽ, Thiện Tài đã viên mãn tâm Thập Tín232, 

tham học với tỳ-kheo Ðức Vân, liền được Ngài dạy cho pháp môn Niệm 

Phật,  nhập  vào  Sơ  Trụ233,  phần  chứng  Pháp  Thân.  Từ  đấy,  Thiện  Tài 

tham học với hơn năm mươi vị thiện tri thức, hễ nghe xong liền chứng, 

từ  Nhị  Trụ  cho  đến  Thập  Ðịa  là  bốn  mươi  địa  vị.  Tối  hậu,  ở  chỗ  Phổ 

Hiền Bồ Tát, Thiện Tài được Ngài khai thị, được sức oai thần gia bị, sở 

chứng  ngang  với  ngài  Phổ  Hiền,  ngang  với  chư  Phật,  liền  thành  Ðẳng 

Giác Bồ Tát. Sau đó, Phổ Hiền Bồ Tát dùng mười đại nguyện vương dẫn 

dắt quy hướng Cực Lạc, khuyến khích, cổ vũ Thiện Tài và Hoa Tạng hải 

chúng nhất trí tinh tấn hành trì, cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới 

nhằm mong viên mãn Phật Quả. 

232 Thập Tín là mười địa vị trong năm mươi hai địa vị tu học của Bồ Tát (không kể 

địa vị Pháp Vân Địa), tức là mười tâm ban đầu mà Bồ Tát muốn thành Phật phải tu 

tập. Trọng tâm của mười tâm này đặt tại Tín, có công năng thành tựu Tín Hạnh, nên 

mười địa vị này gọi đầy đủ là Thập Tín Tâm, đôi khi còn gọi tắt là Thập Tâm. Có 

nhiều  cách  giải  thích  Thập  Tín.  Theo  Hiền  Thánh  Danh  Tự  Phẩm  của  kinh  Bồ  Tát 

Anh Lạc Bổn Nghiệp thì Thập Tín là: Tín tâm (nhất tâm quyết định, ưa muốn được 

thành  tựu),  Niệm  tâm  (thường  tu  sáu  niệm,  tức  niệm  Phật,  niệm  Pháp,  niệm  Tăng, 

niệm  Giới,  niệm  Thí  và  niệm  Thiên),  Tinh  Tấn  tâm,  Định  tâm,  Huệ  tâm,  Giới  tâm 

(thọ trì luật nghi Bồ Tát Giới thanh tịnh, giữ ba nghiệp thanh tịnh. Hễ phạm lỗi bèn 

sám hối thề không tái phạm), Hồi Hướng tâm, Hộ Pháp tâm (bảo vệ, ngăn ngừa cái 

tâm, chẳng để nó khởi phiền não), Xả tâm (chẳng tiếc thân mạng, tài sản, bỏ tất cả 

những gì đạt được), Nguyện tâm. 

Theo phẩm Bồ Tát Giáo Hóa trong kinh Nhân Vương Hộ Quốc (bản dịch của ngài 

Cưu Ma La Thập) thì Thập Tín là: Tín tâm, Tinh Tấn tâm, Niệm tâm, Huệ tâm, Định 

tâm, Thí tâm, Giới tâm, Hộ tâm, Nguyện tâm, Hồi Hướng tâm. Kinh Phạm Võng lại 

giảng  là  Xả  tâm,  Giới  tâm,  Nhẫn  tâm,  Tấn  tâm,  Định  tâm,  Huệ  tâm,  Nguyện  tâm, 

Hộ tâm, Hỷ tâm, Đảnh tâm; và gọi chung là Thập Phát Thú Tâm thuộc về Kiên Tín 

Nhẫn. Kinh Lăng Nghiêm giảng là Tín Tâm Trụ, Niệm Tâm Trụ, Tinh Tấn Tâm Trụ, 

Huệ  Tâm  Trụ,  Định  Tâm  Trụ,  Bất  Thoái  Tâm  Trụ,  Hộ  Pháp  Tâm  Trụ,  Hồi  Hướng 

Tâm Trụ, Giới Tâm Trụ, Nguyện Tâm Trụ và gọi chung là Thập Tâm Trụ. Tuy các 

kinh liệt kê danh tướng hơi sai khác, nhưng xét về đại thể mười tâm này gần giống 

nhau. 

233 Sơ Trụ, gọi đủ là Sơ Phát Tâm Trụ, tức địa vị đầu tiên của Thập Trụ (thuộc giai 

đoạn thứ hai sau khi viên mãn Thập Tín), đôi khi còn gọi là Phát Ý Trụ. Theo kinh 

Hoa Nghiêm, Bồ Tát trụ địa vị này là người thiện căn bậc thượng dùng phương tiện 

chân thật phát khởi Thập Tín Tâm, phụng hành Tam Bảo, thường trụ trong tám vạn 

bốn  ngàn  Bát  Nhã  Ba  La  Mật,  vâng  giữ  tu  tập  hết  thảy  hạnh,  hết  thảy  pháp  môn, 

thường dấy lên tín tâm, chẳng nẩy sanh tà kiến, mười tội nặng, ngũ nghịch, tám thứ 

điên đảo, chẳng sanh vào chỗ tai nạn, thường gặp gỡ Phật pháp, học rộng, nhiều trí 

huệ, cầu nhiều phương tiện, trụ nơi địa vị Không Tánh, dùng Không Lý Trí Tâm để 

tu tập pháp của chư Phật quá khứ, xuất sanh hết thảy công đức. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 286 of 393

Vì  thế,  biết  rằng:  Pháp  môn  Niệm  Phật,  tự  phàm  phu  thuở  ban  đầu 

cũng có thể chứng nhập được, mà rốt cục đến bậc Ðẳng Giác cũng chẳng 

thể  vượt  ra  ngoài  nổi.  Thật  là  pháp  môn  Tổng  Trì  trên  thành  Phật  đạo, 

dưới  giáo  hóa  chúng  sanh,  thành  thỉ,  thành  chung234  của  mười  phương 

tam thế hết thảy chư Phật. Vì thế, [pháp môn này] được chín giới cùng 

hướng về, mười phương chung tán thán, ngàn kinh cùng xiển dương, vạn 

luận đều tuyên thuyết. 

Phàm  là  người  học  Phật  thì  có  một  việc  rất  nên  chú  ý  là  kiêng  ăn 

mặn vì ăn mặn sẽ tăng trưởng cơ duyên giết hại. Con người và hết thảy 

động vật cùng sống trong vòng trời đất, tâm tánh vốn bình đẳng, chỉ vì 

nhân duyên ác nghiệp đến nỗi hình thể sai khác quá xa. Nếu đời này quý 

vị ăn thịt chúng nó, đời mai sau chúng nó sẽ ăn thịt quý vị. Oán hờn báo 

đền mãi, cơ duyên giết chóc đời đời chẳng có lúc nào kết thúc. Nếu như 

ai nấy đều ăn chay thì sẽ vun bồi tâm từ bi của chính mình, tránh khỏi cơ 

duyên giết hại. Nếu không, dù cho niệm Phật, nhưng chỉ lo sướng miệng, 

vui bụng, ăn đẫy thức tanh hôi, vẫn chưa thể đạt được lợi ích thật sự nhờ 

học Phật vậy! 

Hơn  nữa,  người  đời  nay  ưa  nói  Thiền  Tịnh  Song  Tu.  Xét  đến  cùng 

cái gọi là Song Tu đó chỉ là khán câu  “người niệm Phật là ai?”  Ðấy là 

chú trọng tham cứu, chẳng ăn nhập gì đến việc sanh lòng tin phát nguyện 

cầu vãng sanh của Tịnh Ðộ cả, rõ ràng là hai chuyện [khác biệt]! Thêm 

nữa, Thiền Tông nói:  “Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật”  là nói 

đến đương nhân đích thân thấy được Phật tánh vốn sẵn đủ ở ngay trong 

tâm. Mật Tông nói:  “Ngay thân này thành Phật”  (tức thân thành Phật), 

tức  là  quan  niệm  “hễ  giải  thoát  được  sanh  tử  ở  ngay  nơi  cái  thân  này” 

thì [gọi đó là] “thành Phật”. Nếu vội hiểu những lời đó có nghĩa là [ngay 

chính nơi thân này] có thể thành tựu được vị Phật vạn đức đầy đủ, phước 

huệ viên mãn thì lầm to, lầm to mất rồi! 

234 Do thành tựu phàm phu ban đầu nhập đạo nên gọi là “thành thỉ”, đến địa vị cuối 

cùng là Đẳng Giác Bồ Tát vẫn phải nhờ vào pháp môn này để viên thành Phật đạo 

nên gọi là “thành chung”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 287 of 393

Bởi lẽ,  “kiến tánh thành Phật”  của Thiền Gia là [sở chứng] của địa 

vị đại triệt, đại ngộ. Nếu đoạn được Kiến Hoặc và Tư Hoặc235 trong tam 

giới  mới  có  thể  liễu  sanh  thoát  tử.  “Tức  thân  thành  Phật”   trong  Mật 

Tông chẳng qua là đạt tới địa vị liễu sanh tử đầu tiên. Ðịa vị đó là bậc A 

La Hán trong Tiểu Thừa đã liễu sanh tử. Trong Viên Giáo thì bậc Sơ Tín 

đoạn  được  Kiến  Hoặc,  bậc  Thất  Tín  đoạn  Tư  Hoặc  rồi  mới  giải  quyết 

xong  sanh  tử.  Bậc  Thất  Tín  và  A  La  Hán  tuy  cùng  liễu  sanh  tử  nhưng 

thần  thông,  đạo  lực  khác  xa  nhau  vời  vợi.  Bát  Tín,  Cửu  Tín,  Thập  Tín 

phá  được  Trần  Sa  Hoặc236,  cho  đến  Thập  Tín  Hậu  Tâm  phá  một  phẩm 

Vô Minh, chứng một phẩm Tam Ðức bí tạng237, nhập Sơ Trụ, thành bậc 

Pháp  Thân  Ðại  Sĩ.  Trải  qua  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng, 

Thập Ðịa, Ðẳng Giác là bốn mươi mốt địa vị rồi mới chứng nhập địa vị 

Phật. Lịch trình còn lâu xa như thế đó, làm sao mà một bước liền có thể 

vọt  tới  nơi  ngay  cho  được?  Người  tu  Tịnh  Ðộ  đã  sanh  về  Tây  Phương 

liền  liễu  sanh  tử  thì  cũng  là   “tức  thân  thành  Phật” ,  nhưng  Tịnh  Tông 

235  Kiến  Hoặc  gọi  đầy  đủ  là  Kiến  Đạo  Sở  Đoạn  Hoặc  (Darśana  mārga 

prahātavyānuśaya).  Còn  gọi  là  Kiến  Phiền  Não,  Kiến  Chướng,  Kiến  Nhất  Xứ  Trụ 

Địa.  Theo  Câu  Xá  Luận,  những  kiến  chấp  mê  muội  đối  với  lý  Tứ  Đế  được  gọi  là 

Kiến  Hoặc;  còn  mê  chấp  nơi  hiện  tượng  sự  vật  thì  gọi  là  Tu  Hoặc.  Theo  đó,  Kiến 

Hoặc gồm tám mươi tám thứ, gọi chung là Bát Thập Bát Sử. Về căn bản phiền não 

thì  gồm  Ngũ  Lợi  Sử  (Thân  Kiến:  Chấp  trước  vào  thân;  Biên  Kiến:  Chấp  chặt  một 

bên  có  hay  không,  đúng  hay  sai,  không  thấy  viên  dung;  Tà  Kiến:  thấy  biết  tà  vạy; 

Kiến Thủ Kiến: Chấp chặt vào kiến giải một chiều, không thể chấp nhận những cách 

hiểu  biết  khác;  Giới  Cấm  Thủ  Kiến:  Chấp  chặt  vào  giới  điều,  giữ  những  giới  xằng 

bậy) và Ngũ Độn Sử (tham, sân, si, mạn, nghi). Mười Sử này phối hợp với mỗi Đế 

trong  Tứ  Đế  và  mỗi  Giới  trong  Tam  Giới  (Dục  Giới,  Sắc  Giới,  Vô  Sắc  Giới),  tạo 

thành tám mươi tám thứ Hoặc cần phải đoạn. 

Theo  tông  Thiên  Thai,  mê  nơi  lý  của  tam  giới  là  Kiến  Hoặc,  mê  nơi  sự  tướng  gọi 

là Tư Hoặc (tức là Tu Hoặc của Câu Xá Luận). Sách Thiên Thai Tứ Giáo Nghi lại 

giảng như sau:  “Phiền não vốn không có thực thể, nhưng lại tưởng những pháp hư 

 vọng không hề có thật là thật sự có, nên gọi là Kiến Hoặc. Tham, sân, si… các phiền 

 não là những sự tướng duyên theo Ngũ Trần, Lục Dục, qua sự suy nghĩ mà huyễn giả 

 tồn tại trong tâm, vì thế gọi là Tư Hoặc” 

236 Trần Sa Hoặc: Những gì thuộc về Trí nhận biết trên mặt Sự gây chướng ngại Tục 

Đế khiến cho sự giáo hóa của Bồ Tát chẳng được tự tại thì gọi là Trần Sa Hoặc. Do 

chúng nhiều vô lượng nên kinh luận thường dùng số cát sông Hằng để sánh ví, vì thế 

gọi là Trần Sa Hoặc. 

237 Tam đức bí tạng (kho bí mật ba đức), tức Giải Thoát, Bát Nhã và Pháp Thân. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 288 of 393

chẳng nêu cái thuyết tiếm phận238 ấy. Ðem so sánh sự khó - dễ với việc 

thuần cậy vào tự lực của nhà Thiền thì thật là sai khác một trời một vực. 

Kính mong các vị dự hội hãy suy nghĩ chín chắn ý chỉ này. 

2. Ngày thứ hai: Bàn về nhân quả báo ứng và sự giáo dục trong gia 

đình

Ngày  hôm  qua  giảng  về  pháp  môn  Tịnh  Ðộ,  hôm  nay  giảng  về  ý 

nghĩa của pháp hội Hộ Quốc Tức Tai. Muốn nói đến “hộ quốc tức tai” 

thì trước hết phải biết là “hộ quốc” (giữ gìn đất nước) như thế nào? “Tức 

tai” (dứt trừ tai nạn) như thế nào? Là vì muốn đạt đến hạng mục ấy, có 

hai biện pháp: Một là lâm thời, hai là bình thời. Nếu lúc bình thường, ăn 

chay niệm Phật để cầu hộ quốc tức tai thì cố nhiên có công đức vô hạn; 

nhưng lúc lâm thời, dốc lòng thành kính cầu nguyện giữ yên đất nước, 

dứt bặt tai nạn cũng sẽ có hiệu lực tương đương; nhưng vẫn chẳng bằng 

lúc bình thời mọi người hộ quốc tức tai thì hay hơn. Bởi lẽ, nếu bình thời 

mọi người ăn chay niệm Phật, do nguyện lực tiếp nối nên tà khí tiêu trừ, 

chánh khí tăng trưởng, ai nấy giữ tấm lòng tốt, nói lời tốt, làm việc tốt 

thì tự nhiên quốc gia được bảo vệ, tai ương tự tiêu vậy. 

Sách  xưa  có  ghi:   “Thánh  nhân  bất  trị  dĩ  bệnh,  trị  vị  bệnh;  bất  trị 

 dĩ  loạn,  trị  vị  loạn” (Thánh  nhân  chẳng  trị  lúc  đã  bệnh,  trị  từ  lúc  chưa 

bệnh; chẳng trị lúc đã loạn, trị từ lúc chưa loạn). Bởi lẽ, trị khi đã loạn 

thì dễ hiểu, chứ trị từ lúc chưa loạn thì khó thấy rõ được! Phàm trị quốc 

cũng  giống  như  trị  bịnh,  có  cách  trị  nơi  ngọn,  có  cách  trị  nơi  gốc.  Trị 

bệnh là trị khi đã loạn. Nếu cầu lấy hiệu quả nhanh chóng, tức là đau đầu 

trị bệnh đầu, đau đùi trị bệnh đùi, [tức là] trị cái ngọn vậy. Cái ngọn đã 

lành, sau đấy mới lại trị cái gốc khiến cho khí huyết lưu thông trọn khắp, 

khỏe  khoắn,  sảng  khoái.  Gốc  đã  lành  bệnh  thì  tự  nhiên  tinh  thần  phấn 

chấn, mới có thể hăng hái ra sức. 

Hiện thời, quốc gia nguy nan đã đến mức ngàn cân treo sợi tóc. Tôi 

cho  rằng  để  trị  quốc  trong  hiện  thời  thì  phải  trị  cả  ngọn  lẫn  gốc.  Cách 

kiêm trị không chi tốt bằng niệm Phật, ăn chay, kiêng giết, phóng sanh 

và hiểu sâu xa lý nhân quả trong ba đời. Kiếp vận hiện tại của thế giới, 

những tai nạn chúng ta phải chịu đựng đều là do ác nghiệp trong quá khứ 

chiêu cảm đến nỗi cảm nhận khổ quả hiện thời. Do đó, biết rằng: Những 

238 Tiếm phận: Vượt phận, vượt khỏi địa vị chánh đáng. Mật Tông coi liễu sanh tử là 

“thành Phật ngay trong đời này”, chứ chưa phải thật sự là Phật. Do chưa phải là Phật 

mà đã tự xưng là Phật nên bị coi là vượt lạm thân phận đáng nên giữ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 289 of 393

ác  nghiệp  này  là  do  ác  nhân  trong  quá  khứ  tạo  thành;  muốn  tránh  khổ 

quả phải dứt khổ nhân. Quá khứ đã gieo khổ nhân thì niệm Phật, sám hối 

mới có thể tiêu trừ được nổi. 

Hiện tại nếu chẳng gieo khổ nhân nữa thì tương lai sẽ khỏi phải chịu 

khổ  quả.  Khổ  nhân  là  gì?  Là  ba  độc  “tham,  sân,  si”.  Thiện  nhân  là  gì? 

Giúp  vật,  lợi  người.  Nếu  ai  nấy  hiểu  rõ  lẽ  nhân  quả  sẽ  chẳng  làm  các 

điều  ác,  vâng  làm  các  điều  lành,  tai  họa  sẽ  chẳng  từ  đâu  mà  khởi  lên 

được nữa! Chỉ vì người đời nay chẳng hiểu lý nhân quả, tư dục đầy ắp 

dạ, không điều ác nào chẳng làm, chỉ biết có chính mình, chẳng biết có 

ai khác. Nào biết lợi người chính là lợi mình, hại người còn tệ hơn hại 

mình! 

Vì thế, hằng ngày, tôi thường bảo:  “Nhân quả là cái gốc lớn lao để 

 thánh nhân trị thiên hạ, để Như Lai độ chúng sanh. Bỏ nhân quả mà bàn 

 đến chuyện trị quốc bình thiên hạ khác gì níu cây tìm cá, tôi chưa từng 

 thấy ai có thể tìm được cả!”  Phật dạy:  “Dục tri tiền thế nhân, kim sanh 

 thọ  giả  thị.  Dục  tri  lai  thế  quả,  kim  sanh  tác  giả  thị”   (Muốn  biết  nhân 

đời trước, xem quả báo đời này. Muốn biết quả mai sau, xem việc làm 

đời này). Nếu như những điều mình tạo tác đời này đều là việc ác, đời 

sau chắc chắn bị quả ác! Nếu những hành vi đời này đều là việc lành thì 

đời sau nhất định hưởng thiện quả! 

Kinh  Dịch  chép:   “Tích  thiện  chi  gia,  tất  hữu  dư  khánh.  Tích  bất 

 thiện  chi  gia,  tất  hữu  dư  ương”   (Nhà  tích  thiện  ắt  sự  vui  có  thừa,  nhà 

chất  chứa  điều  chẳng  lành,  tai  ương  ắt  có  thừa).  Kinh  Thư  chép:   “Tác 

 thiện, giáng chi bách tường. Tác bất thiện, giáng chi bách ương”  (Làm 

lành, trăm điều tốt lành giáng xuống. Làm việc chẳng lành, trăm tai ương 

đổ  xuống).  Lý  ấy  hệt  như  lý  nhân  quả  của  đức  Phật  ta  đã  giảng.  Chữ 

 “dư”  đã nói đó chính là tàn dư của chánh báo, chứ không phải là chánh 

báo. Chính người ấy trong đời sau tự mình hưởng thụ, nên gọi là   “bổn 

 khánh, bổn ương”  (điều vui mừng hay tai ương chính), còn dư báo lan 

qua con cháu. Dư báo, dư ương đều là do tổ phụ tích chứa mà thành vậy! 

Người  đời  chẳng  biết  nhân  quả,  thường  nói  con  người  sau  khi  chết 

đi là đã giải thoát hoàn toàn, không có quả báo thiện - ác nữa. Ðây chính 

là  tà  kiến  sai  lầm  nhất  về  đời  sau  của  thiên  hạ  vậy.  Cần  biết  là:  Người 

đã  chết  đi  rồi,  thần  thức  chẳng  bị  diệt.  Nếu  ai  nấy  đều  biết  thần  thức 

chẳng diệt, ắt sẽ thích làm lành. Nếu không biết thần thức chẳng diệt sẽ 

mặc  tình  phóng  túng,  giết  cha,  giết  mẹ,  đủ  thứ  tội  ác  do  đấy  mà  sanh! 

Những thứ hành vi nghịch ác tột bậc ấy đều là kết quả của tà kiến đoạn 

diệt mà ra! Nếu ai nấy có thể chẳng làm các điều ác, vâng giữ các điều 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 290 of 393

lành thì thiên hạ thái bình, nhân dân an lạc; nhưng đấy vẫn chưa phải là 

biện pháp rốt ráo. Thế nào mới là biện pháp rốt ráo? Chính là niệm Phật 

cầu  sanh  Tây  Phương,  liễu  sanh  thoát  tử,  và  phải  giữ  vẹn  luân  thường, 

trọn hết bổn phận, ngăn chặn điều tà, giữ lòng thành thì sẽ chuyển được 

vận nước, tiêu trừ được tai nạn. Bởi lẽ, tai nạn ngày nay đều là do cộng 

nghiệp của mọi người chiêu cảm. 

Nếu  ai  nấy  đều  niệm  Phật,  làm  lành  sẽ  chuyển  được  cộng  nghiệp, 

tiêu được kiếp vận. Ngay trong lúc chiến cuộc nổ ra ở đất Hỗ vào ngày 

Hai  Mươi  Tám  tháng  Giêng239,  những  người  niệm  Phật  được  linh  cảm 

rất nhiều. Bọn họ chỉ tu một mình mà còn được linh cảm như thế, huống 

là ai nấy cùng tu ư? Vì thế, biết rằng: Do đại chúng chí thành khẩn thiết 

niệm Phật cũng có thể vãn hồi được tai nạn của đất nước. Lại như đức 

Quán Thế Âm Bồ Tát dùng ba mươi hai ứng thân để vào các cõi nước, 

theo  tiếng  cứu  khổ;  nếu  như  chí  thành  tụng  niệm  thánh  hiệu  Quán  Thế 

Âm  thì  sẽ  tự  được  cảm  ứng.  Những  chuyện  linh  cảm  xưa  nay  thấy  ghi 

chép  rất  nhiều  trong  các  sách  vở,  các  vị  có  thể  tự  tìm  đọc  lấy.  Ngoài 

những thân đã thuật trong phẩm Phổ Môn  “[Bồ Tát] thấy nên dùng thân 

 nào để độ được thì liền hiện thân đó cứu độ”  ra, nếu [Bồ Tát thấy] nên 

dùng thân núi, sông, đại địa, cầu bến, đường sá để hóa độ thì Ngài cũng 

hiện các thân núi, sông, đại địa, cầu bến, đường sá… để cứu độ. 

Con người hiện tại, kẻ dấy được lòng tin ít lắm, kẻ không phát khởi 

lòng  tin  rất  nhiều.  Nếu  ai  nấy  đều  phát  khởi  lòng  tin  thì  có  tai  vạ  nào 

mà  chẳng  thể  tiêu  diệt  được?  Nhưng  lòng  tin  của  con  người  cần  phải 

được vun bồi từ thơ ấu. Phàm là người làm cha mẹ, khi con cái còn thơ 

ấu,  hãy  nên  dạy  con  cái  về  lý  nhân  quả  báo  ứng,  đạo  lý  giữ  vẹn  luân 

239  Đây  là  biến  cố  xảy  ra  vào  năm  1932.  Nguyên  do  là  vào  ngày  Mười  Tám  tháng 

Giêng  năm  1932,  năm  Tăng  nhân  Nhật  Bản  xô  xát  với  người  Trung  Hoa  tại  Tam 

Hữu Thực Nghiệp Xã ở vùng núi Mã Ngọc thuộc tô giới Thượng Hải, khiến cho một 

người chết, một người bị trọng thương. Cảnh sát Nhật liền bao vây khu vực, gây ra 

tình  trạng  căng  thẳng.  Đến  ngày  Hai  Mươi  tháng  Giêng,  năm  mươi  Nhật  kiều  lại 

phóng hỏa đốt trụi Tam Hữu Thực Nghiệp Xã đồng thời đánh chết ba cảnh sát người 

Hoa.  Kiều  dân  Nhật  lại  yêu  cầu  hải  quân  Nhật  can  thiệp,  quân  phiệt  Nhật  liền  huy 

động  hải  quân,  lục  quân  vây  kín  Thượng  Hải.  Chính  quyền  Trung  Hoa  Dân  Quốc 

bắt buộc phải đưa quân đội đến Thượng Hải đối phó. Giao tranh nổ ra khốc liệt giữa 

hai bên vào đúng ngày Hai Mươi Tám tháng Giêng năm ấy. Cuộc chiến kéo dài mãi 

đến ngày Ba tháng Ba năm 1932, quân Nhật chiếm thế thượng phong với quân số áp 

đảo là bảy vạn quân, trong khi Trung Hoa Dân Quốc chỉ có năm vạn quân. Đến ngày 

Năm tháng Năm, qua sự môi giới của Anh, Mỹ, Pháp, Ý, hiệp định đình chiến Tùng 

Hỗ được ký kết giữa đôi bên, Trung Hoa phải chấp nhận nhiều điều kiện thiệt thòi. 

Tổn thất rất lớn, 19.700 căn nhà bị phá hủy, số thương vong không thể đếm xiết! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 291 of 393

thường,  trọn  hết  bổn  phận.  Nếu  đợi  đến  lúc  trưởng  thành,  tập  tánh  đã 

thành, không thể uốn nắn được nữa! Ðiều quan trọng nhất là “thai giáo” 

(dạy từ trong thai). Nếu phụ nữ mang thai có thể ăn chay, niệm Phật, làm 

lành, bỏ ác, mắt chẳng nhìn sắc ác, tai chẳng nghe tiếng ác, thân chẳng 

làm việc ác, miệng chẳng thốt lời ác, khiến cho đứa trẻ còn trong thai đã 

được bẩm thọ chánh khí nên thiên tánh tinh thuần. Sanh ra, lại giáo hóa 

thêm thì không đứa nào chẳng trở thành thiện nhân! 

Xưa  kia,  các  bà  Thái  Khương,  Thái  Nhậm,  Thái  Tự  của  nhà  Châu 

đức  hạnh  hiền  thục,  cao  đẹp,  giúp  chồng  dạy  con,  nên  tạo  thành  nền 

móng cho vương nghiệp nhà Châu suốt tám trăm năm. Ấn Quang thường 

bảo:  “Quyền trị quốc, bình thiên hạ, hàng nữ nhân chiếm hơn quá nửa” . 

Bởi lẽ, trong gia đình, người chủ trì việc nhà đa phần là phụ nữ, đàn ông 

thường  hay  lo  việc  ngoài.  Nếu  mẹ  hiền  thì  những  điều  lọt  vào  tai,  đập 

vào  mắt  con  cái  trong  nhà  đều  là  những  điều  dạy  dỗ  của  mẹ,  chịu  ảnh 

hưởng của mẹ, lợi ích ấy chẳng nông cạn. Nếu thuở bé bỏ mặc cho tánh 

chúng  quen  thói  kiêu  căng,  cho  chúng  nó  tự  do,  trọn  chẳng  lấy  chuyện 

hiếu đễ, trung tín, nhân quả báo ứng để giáo huấn thì [đến khi] khôn lớn, 

chúng sẽ trở thành quyến thuộc của Ma Vương giết cha giết mẹ. Vì thế, 

cần phải nuôi dưỡng tâm lành của con cái từ lúc thơ ấu, kềm cặp nghiêm 

ngặt. 

Phải  biết:  Hiện  thời,  bọn  sát  nhân,  phóng  hỏa,  không  điều  ác  gì 

chẳng  làm  đa  phần  là  vì  cha  mẹ  chúng  nó  nuông  chiều  quen  thói  kiêu 

căng  mà  ra!  Mạnh  Tử  dẫu  hiền  mà  cũng  cần  phải  do  bà  mẹ  ba  lần  đổi 

chỗ ở, nghiêm ngặt quản thúc mà thành [hiền nhân], huống hồ những kẻ 

tầm thường ư? Hiện tại, mọi người đề xướng nam nữ bình quyền, cho đó 

là nâng cao nhân cách của nữ giới. Chẳng biết nam nữ thể chất đã không 

giống  nhau,  mà  trách  nhiệm  mỗi  giới  mỗi  khác.  Thánh  nhân  cho  rằng 

vị trí chính đáng của nam giới là ở ngoài, vị trí chính đáng của nữ giới 

là ở bên trong.  “Vị trí chính đáng ở bên trong”  chính là chăm lo những 

việc bếp núc, canh cửi, giúp chồng dạy con v.v… Nay bảo nữ nhân đảm 

nhiệm  chuyện  của  nam  giới  nên  những  chuyện  thuộc  vị  trí  chính  đáng 

của  nữ  nhân  bị  bỏ  phế.  Tuy  mang  tiếng  là  nâng  cao  nhân  cách  của  nữ 

giới, thật ra là xô đổ nhân cách phụ nữ. Xin những bậc anh hiền của nữ 

giới  ai  nấy  nhận  thức  rõ  nhân  cách  của  chính  mình  ở  tại  đâu,  ngõ  hầu 

con  cái  trong  gia  đình  đều  thành  hiền  thiện,  thiên  hạ  lẽ  đâu  chẳng  thái 

bình! 

Bởi lẽ, đạo trọng yếu để trị quốc, bình thiên hạ nằm trong giáo dục 

gia đình, mà việc giáo dục trong gia đình người mẹ đảm nhiệm quá nửa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 292 of 393

Bởi  lúc  trong  thai,  con  cái  đã  bẩm  thụ  khí  chất  của  mẹ,  lúc  sanh  ra  lại 

nhìn theo oai nghi của mẹ, nhận sự dạy răn của mẹ, nên trở thành hiền 

thiện. Ðiều này tuy chẳng hiện hình tích nhưng lại là việc trọng yếu để 

đạt đến thái bình. Tiếc là vĩ nhân các giới đa số chưa thấy rõ điều này. 

Nguyện những bậc anh hiền trong nữ giới kể từ nay hãy chú ý lời này. 

Người đời đều gọi phụ nữ là Thái Thái. Phải biết ý nghĩa của hai chữ 

“thái thái” rất cao quý, to lớn. Xét ra, cội nguồn sâu thẳm của hai chữ ấy 

bắt nguồn từ tận đời Châu. Do Thái Khương, Thái Nhậm, Thái Tự đều 

là bậc thánh nhân trong nữ giới, đều có thể giúp chồng dạy con. Bà Thái 

Khương sanh ra ba vị thánh nhân là Thái Bá, Trọng Ung và Quý Lịch. 

Bà Thái Nhậm sanh Văn Vương. Bà Thái Tự đẻ ra Vũ Vương và Châu 

Công.  Ba  đời  bà  cháu  nữ  thánh  sanh  ra  ba  đời  ông  cháu  mấy  vị  thánh 

nhân,  tạo  thành  thời  thịnh  trị  tốt  đẹp  nhất  tự  ngàn  xưa.  Người  đời  sau 

gọi phụ nữ là “thái thái” tức là muốn đem so họ với ba bà Thái. Do đấy, 

hãy ngẫm xem: Thái Thái là danh hiệu cao quý nhất không gì hơn được 

nữa để gọi phụ nữ. Nữ giới cần phải có đức hạnh của ba bà Thái thì mới 

chẳng  phụ  bạc  sự  tôn  xưng  ấy.  Rất  mong  những  vị  nữ  anh  hiền  trong 

hiện tại hãy thực hiện chuyện giúp chồng dạy con, khiến cho con cái do 

mình sanh ra đều thành hiền thiện ngõ hầu chẳng phụ danh xưng tốt đẹp 

trên đây! 

Kế  đấy,  cần  phải  nỗ  lực  ăn  chay.  Con  người  và  động  vật  vốn  bình 

đẳng, nỡ nào giết hại tánh mạng chúng để thỏa mãn miệng, bụng mình? 

Thân  ta  vừa  bị  dao  cắt  phải  một  chút  liền  cảm  thấy  đau  khổ.  Mới  nói 

hoặc  nghĩ  đến  đó,  tim  gan  đau  buốt,  nỡ  nào  giết  chúng  ăn  thịt?  Huống 

chi kẻ sát sanh ăn thịt dễ khởi cơ duyên giết hại. Tai kiếp đao binh trong 

đời này đều là do đây mà có! Cổ nhân nói:  “Dục tri thế thượng đao binh 

 kiếp;  đản  thính  đồ  môn  dạ  bán  thanh”   (Muốn  biết  đao  binh  trong  cõi 

thế, hãy nghe tiếng lò mổ giữa đêm trường). Trong cõi đời, khá nhiều kẻ 

tuy hiểu rõ đạo lý Phật pháp mà vẫn thấy kiêng giết, ăn chay là chuyện 

khó làm. 

Năm Dân Quốc thứ mười (1921), tôi đến Nam Kinh thăm một người 

bạn.  Ông  ta  mời  ông  Ngụy  Mai  Tôn  đến  gặp  tôi.  Ông  Ngụy  tin  Phật, 

niệm Phật, nhưng bảo là chưa thể ăn chay. Tôi dặn ông ta hãy đọc kỹ Bài 

Văn Kêu Gọi Tu Bổ Ao Phóng Sanh của chùa Cực Lạc ở Nam Tầm đăng 

trong bộ Văn Sao mấy chục lượt sẽ ăn chay được. Bởi lẽ, trong bài văn 

đó,  trước  hết  nói  chúng  sanh  và  Phật  tâm  tánh  chẳng  hai.  Tiếp  đó,  nói 

đến  [ta  và  các  loài  vật]  bao  kiếp  làm  cha,  mẹ,  anh,  em,  vợ,  con,  quyến 

thuộc,  sanh  ra  lẫn  nhau,  làm  oan  gia  đối  đầu  của  nhau,  giết  chóc  lẫn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 293 of 393

nhau.  Tiếp  đó,  dẫn  kinh  văn  Phạm  Võng,  Lăng  Nghiêm,  Lăng  Già  làm 

chứng. Ðọc sâu nghĩ chín, chẳng những không nỡ ăn mà còn chẳng dám 

ăn nữa kia! Chưa đầy hai tháng sau, Ngụy cư sĩ liền trọn không ăn thịt 

nữa. 

Lại nữa, bà mẹ của cư sĩ Hoàng Hàm Chi ở Thượng Hải chưa thể ăn 

chay, lại còn chẳng tin ăn chay là chuyện trọng yếu trong việc học Phật. 

Ông Hoàng Hàm Chi gởi thư hỏi cách [khuyên cho mẹ tin], tôi bảo ông 

ta  sớm  tối  thay  mẹ  đối  trước  Phật  sám  hối  nghiệp  chướng.  Do  mẹ  con 

thiên  tánh  tương  quan,  nếu  thật  sự  chí  thành  ắt  có  cảm  ứng.  Hàm  Chi 

làm theo, hơn tháng sau, mẹ ông liền ăn chay trường. Lúc đó bà đã tám 

mươi mốt tuổi, công khóa hằng ngày là hai vạn câu Phật hiệu, sống đến 

năm chín mươi ba tuổi mới mất. 

Tôi  mong  từ  hôm  nay  trở  đi,  hết  thảy  đại  chúng  chú  ý  kiêng  giết, 

ăn  chay  và  khuyên  cha  mẹ,  con  cái  và  thân  hữu  của  chính  mình  cùng 

nhau  ăn  chay.  Phải  biết  đây  cũng  là  phương  pháp  căn  bản  để  hộ  quốc 

tức tai. Những điều tôi giảng hôm nay là ý nghĩa của hộ quốc tức tai, mà 

phương pháp để thực hành hộ quốc tức tai chính là niệm Phật, ăn chay; 

mong quý vị chẳng nghĩ là thiển cận rồi chẳng thèm để ý. 

3.  Ngày  thứ  ba:  Trần  thuật  nguyên  lý  nhân  quả  và  nêu  những  sự 

thực để chứng minh

Hai ngày hôm trước, tôi đã trình bày sơ lược về đạo lý nhân quả và 

phương pháp tức tai hộ quốc; hôm nay vốn chẳng cần phải luận về nhân 

quả  nữa;  nhưng  vẫn  còn  có  những  điểm  chẳng  thể  không  trình  bày  rõ 

ràng, nên tôi định sẽ giảng sâu hơn ít nữa, giảng rõ nguyên lý nhân quả 

và nêu sự thực để làm chứng, ngõ hầu đại chúng biết mà kiêng dè. 

Hiện  thời,  người  đời  chẳng  hiểu  nguyên  lý  nhân  quả,  cho  đó  là 

chuyện  bàn  xằng,  tà  thuyết,  lúc  nào  cũng  tính  chiếm  tiện  nghi,  chẳng 

chịu thua thiệt; đâu biết tiện nghi chính là chịu thua thiệt, chịu thua thiệt 

chính  là  tiện  nghi.  Như  người  làm  cha  mẹ  hiện  nay  phần  nhiều  nuông 

chiều con cái, chẳng kềm cặp nghiêm ngặt đến nỗi tạo thành thói quen 

ham tiền tài, tham chuộng tiện nghi. Cứ cho là có như vậy mới giữ gìn 

được gia sản, chẳng đến nỗi bị tổn thất; nào ngờ kết quả trái ngược: Gây 

vạ suốt đời, lại còn gián tiếp tạo ảnh hưởng vô hạn cho quốc gia, xã hội. 

Nay tôi nêu lên một chuyện để làm ví dụ: Triệu Lương Tướng ở Ðại 

Châu đời Tùy, giàu nứt đố đổ vách, có hai đứa con. Ðứa lớn tên Mạnh, 

đứa  nhỏ  tên  Doanh.  Doanh  mạnh  mẽ,  Mạnh  yếu  đuối.  Lúc  người  cha 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 294 of 393

sắp  mất,  chia  gia  sản  làm  hai,  Mạnh  được  nhiều  hơn.  Tới  khi  Lương 

Tướng  mất,  Doanh  chiếm  sạch  tài  sản  của  anh,  chỉ  cho  anh  một  căn 

nhà và mảnh vườn. Mạnh phải đi làm thuê để tự nuôi thân. Chẳng mấy 

chốc, Triệu Doanh chết, sanh làm con của Mạnh, mang tên là Hoàn. Sau 

đấy, Mạnh cũng chết, đầu thai vào nhà Doanh, làm cháu nội của Doanh, 

mang tên là Tiên. Ðến lớn, nhà Mạnh càng nghèo, nhà Doanh càng giàu. 

Triệu  Hoàn  phải  làm  tôi  tớ  cho  Triệu  Tiên  để  sống.  Ngạn  ngữ  có  câu: 

 “Thiên đạo không công bằng, đã giàu càng giàu thêm”. 

Một  ngày  kia,  Hoàn  nghe  bà  mẹ  góa  bảo:  “Triệu  Doanh  cướp  đoạt 

gia sản của mày đến nỗi đời mày nghèo mạt, nay đến làm tôi tớ cho nó, 

chẳng  nhục  hay  sao?”  Bởi  thế,  Hoàn  oán  hận,  muốn  giết  Triệu  Tiên. 

Năm  Khai  Hoàng  thứ  nhất  (600  Tây  lịch),  Hoàn  theo  Tiên  đi  triều  bái 

Ngũ Ðài, vào đến chốn hang thẳm mấy mươi dặm ở phía Ðông, sâu hun 

hút không một bóng người. Hoàn rút dao, bảo Tiên: “Ông nội mày và bố 

tao là anh em. Ông mày đoạt sản nghiệp của tao. Ðến đời tao nghèo túng 

nay làm đầy tớ cho mày. Mày nỡ lòng làm thế, nay tao giết mày đây!” 

Tiên liền rảo chạy, Hoàn đuổi theo chạy vào rừng, thấy có am tranh liền 

bước vào. Có một vị lão Tăng bảo Hoàn: “Ông định làm gì thế?” Hoàn 

đáp: “Tôi đuổi theo kẻ oán thù!” 

Vị lão Tăng cười lớn: “Ông khoan làm thế, tôi sẽ cho ông tự biết”, 

rồi  trao  những  món  thuốc  cho  mỗi  người  để  pha  trà.  Uống  xong,  như 

mộng  mới  tỉnh,  chợt  nhớ  việc  cũ,  cảm  thấy  thẹn  thùng,  đau  đớn.  Lão 

Tăng  bảo:  “Doanh  chính  là  tiền  thân  của  Hoàn.  Cướp  đoạt  tài  sản  của 

anh  chính  là  tự  bỏ  tài  sản  của  mình.  Tiên  là  Mạnh  thác  sanh  trở  lại  để 

hưởng  lấy  sản  nghiệp  kiếp  trước  vì  lệnh  cha  vẫn  còn  vậy!”  Hai  người 

bèn bỏ nhà tu theo đạo Phật, sau mất tại Di Ðà Am. Xem trong Thanh 

Lương  Sơn  Chí240.  Nhân  quả  báo  ứng  hiển  hiện  rõ  ràng,  như  âm  vang 

ứng theo tiếng, như bóng theo hình, chẳng sai mảy may. 

Lại  như  hiện  tại  còn  lưu  truyền  chuyện  cái  trống  bằng  da  người  ở 

Ngũ Ðài Sơn cũng là chuyện nhân quả báo ứng thật rành rẽ đáng sợ vậy, 

xin kể rành rẽ. Đời Ðường, tại chùa Hắc Sơn ở mặt sau ngọn Bắc Ðài có 

nhà sư tên Pháp Ái làm Giám Tự hai mươi năm, lấy vật dụng của Chiêu 

240 Thanh Lương Sơn Chí: Sách ghi chép về sự tích núi Ngũ Đài. Do núi Ngũ Đài 

băng đọng ngàn năm, mùa Hạ vẫn có thể có tuyết rơi, không bao giờ nóng nực, nên 

được gọi là Thanh Lương Sơn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 295 of 393

Ðề  Tăng241  tậu  nhiều  ruộng  ở  Nam  Nguyên,  để  lại  cho  đồ  đệ  là  Minh 

Hối. Pháp Ái chết liền sanh làm trâu ở nhà nọ tận lực một mình kéo cày 

trong ba mươi năm. Trâu vừa già vừa bệnh, chủ trại muốn đem trâu đổi 

lấy  dầu.  Ðêm  ấy,  Minh  Hối  mộng  thấy  vị  thầy  đã  chết  của  mình  khóc 

bảo: “Ta dùng tài sản của Tăng chúng để tậu ruộng cho ngươi. Nay đang 

làm  trâu  vừa  già  vừa  còm  cõi.  Xin  hãy  lột  da  ta  bịt  trống,  viết  tên  họ 

của ta trên trống. Mỗi khi lễ tụng liền đánh trống thì nỗi khổ của ta mới 

mong có ngày thoát khỏi. Nếu không, dù gò Nam Nguyên có biến thành 

biển xanh, ta vẫn chưa thể thoát khổ nổi!” Nói xong, phủ phục cả thân 

mình  xuống.  Minh  Hối  tỉnh  giấc,  chỉ  mới  nửa  đêm  liền  thỉnh  chuông 

nhóm chúng, kể cặn kẽ chuyện này. 

Sáng  hôm  sau,  chủ  trại  ruộng  báo  con  trâu  già  đã  húc  đầu  vào  cây 

mà chết. Minh Hối y theo lời trước, lột da trâu bịt trống, viết tên [thầy] 

lên trên, bán hết ruộng ở Nam Nguyên, được bao nhiêu tiền đem đãi cơm 

chư Tăng Ngũ Ðài hết. Minh Hối lại bán sạch cả y bát, vì vị thầy đã mất 

mà lễ sám. Sau đem trống ấy gởi vào điện Văn Thù ở Ngũ Ðài Sơn. Lâu 

ngày, trống hư, chủ chùa đem trống khác thế vào. [Thế gian] ngoa truyền 

là trống bịt bằng da người. Xem trong Thanh Lương Sơn Chí. 

Ấy là nhân quả rành rành, không ai có thể trốn khỏi. Hai người con 

họ Triệu do đời trước có gieo căn lành nên gặp được cao tăng, nghiễm 

nhiên thành đạo. Còn như những kẻ phàm tục há nên tự ỷ y, lại còn bài 

bác “không có nhân quả”, tự mình lầm, làm người khác lầm, tự hại, hại 

người!  Người  đời  nay  đều  chỉ  thấy  chuyện  trước  mắt,  chẳng  đoái  hoài 

đời sau, thích chiếm tiện nghi, chẳng bằng lòng chịu thua thiệt. Con cái 

họ mắt thấy tai nghe, tập riết thành thói. Phong tục xã hội cũng do đó mà 

hiểm ác, tranh đoạt khởi lên, đại loạn dấy lên lung tung, giết người đầy 

thành, ngập đồng mà mắt chẳng nháy, tâm chẳng áy náy, không gì chẳng 

phải là vì lẽ đó. Ðã thế, những kẻ giết người tàn nhẫn, ác độc, chẳng thấy 

là  đáng  buồn,  đáng  sợ,  ngược  ngạo  vênh  váo  khoe  công,  lại  còn  khen 

ngợi lẫn nhau. Thậm chí có kẻ giết cả cha mẹ, giết huynh trưởng, ngược 

ngạo tự xưng là  “đại nghĩa diệt thân”  (vì nghĩa lớn mà giết người thân)! 

Ôi! Họa biến đến thế, thiên lý tuyệt, nhân đạo diệt, không những đạo 

đức bị vùi lấp, mất mát mà chắc là kiếp nạn lớn lao sẽ liên tiếp xảy ra! 

Vì thế, trong hiện tại, muốn cứu vớt, bảo vệ đất nước thì phải bắt đầu từ 

241  Chiêu  Đề  (Catur-diśa):  Còn  được  phiên  là  Chiêu  Đấu  Đề  Xá,  dịch  nghĩa  là  Tứ 

Phương, hoặc Tứ Phương Tăng, Tứ Phương Tăng Phòng, có nghĩa là chúng tăng từ 

bốn phương đều có thể nghỉ lại nhà khách của chùa. Về sau, chữ này dùng để chỉ tài 

sản chung của Tăng chúng, mọi người đều có quyền sử dụng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 296 of 393

căn bản. Căn bản là gì? Tức là tin tưởng chắc chắn vào nhân quả. Nếu đã 

thật sự hiểu rõ lý nhân quả rồi lại còn có thể dốc lòng tin, thực hành thì 

thế đạo, nhân tâm sẽ tự có thể vãn hồi. Tôi cho rằng tất cả triết học, tôn 

giáo trên thế giới không gì tinh vi, sâu thẳm, nhưng dễ thực hành bằng 

Phật giáo! 

Hiện tại, người đời sở dĩ chẳng tin nhân quả, phần lớn là vì chịu ảnh 


hưởng của Tống Nho. Những nhà Lý học242 thời Tống như Trình Minh 

Ðạo, [Trình] Y Xuyên, Châu Hối Am v.v… do xem kinh Ðại Thừa nhà 

Phật, chỉ lãnh hội sơ lược ý nghĩa  “toàn sự tức lý”  và thân cận tri thức 

trong  Tông  Môn  (Thiền  Tông),  lại  biết  ý  chỉ  “bất  cứ  pháp  nào,  chuyện 

nào  cũng  chẳng  ngoài  Nhất  Tâm”,  chứ  thực  sự  chưa  hề  xem  trọn  khắp 

các kinh luận và tham học với khắp mọi tri thức các tông, bèn trộm lấy ý 

nghĩa của kinh Phật để tự xưng hùng, dùng đó để phát huy sự sâu xa của 

Nho giáo. 

Bọn  họ  lại  sợ  người  đời  sau  xem  kinh  Phật  sẽ  biết  được  cái  họ  đạt 

được  [là  ăn  trộm  từ  kinh  Phật]  bèn  rắp  tâm  mê  muội  báng  Phật.  Do 

chẳng dễ báng bổ những chỗ tinh diệu, họ liền nhắm vào mặt Sự để bài 

bác. Họ bảo đức Phật dạy sự  - lý “tam thế nhân quả, lục đạo luân hồi” 

đều nhằm phỉnh phờ hạng ngu phu, ngu phụ phụng hành giáo pháp của 

Ngài, chứ thật sự chẳng có những chuyện ấy. Họ còn bảo: Sau khi con 

người chết đi, thân đã mục nát thì thần thức cũng phiêu tán; dù có băm, 

chặt, giã, mài sẽ thi thố vào đâu? Hơn nữa, thần thức đã tan thì còn ai để 

thọ sanh? Do vậy, họ đã mở tung đầu mối phóng túng, không kiêng sợ gì 

cả, thiện không có gì để khuyên, ác không có gì để trừng phạt, cho rằng 

242 Lý Học là học thuyết giải thích Nho giáo theo quan điểm của Trình Di và Châu 

Hy. Học thuyết này cho Lý là nguyên khởi của vũ trụ (do nhìn từ góc độ khác nhau 

mà có danh xưng khác nhau như Trời, Thượng Đế, Đạo v.v…), Lý là bản tánh trời 

sanh của từng cá nhân. Do lòng ham muốn riêng tư mà con người quên mất Lý này. 

Vì thế, phải trừ khử dục vọng, trở về với Lý gọi đó là  “thiên nhân hợp nhất”  (trời - 

người hợp nhất). Lý biểu hiện dưới dạng vật chất hữu hình thì gọi là Khí. Như vậy, 

Lý của họ chỉ là vay mượn khái niệm Phật Tánh, Như Lai Tánh, Pháp Thân của Phật 

giáo mà thôi! Hoặc nói cách khác, Lý - Khí của họ chỉ là cách gọi tên khác của chữ 

Thể và Dụng trong Phật giáo. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 297 of 393

 “Trời tức là Lý”  vậy, chứ nào có một vị vua đội mão243 thật sự đâu! Họ 

cho rằng quỷ thần là lương năng244 của hai Khí, chẳng hạn như sấm động 

là do hai khí Âm, Dương va chạm nhau nổ thành tiếng. 

Họ coi những vấn đề Thực Lý, Thực Sự là chuyện bàn luận xuông, 

chuyên  lấy  việc  “chánh  tâm  thành  ý”  làm  cái  gốc  để  trị  quốc,  trị  dân; 

chẳng  biết  chánh  tâm  thành  ý  chính  là  do   “trí  tri  cách  vật”   mà  ra.  Họ 

bảo  “trí tri”  là thúc đẩy tri thức (sự hiểu biết) của mình đến cùng cực, 

 “cách vật”  là hiểu cùng tận cái lý của mọi sự vật trong thiên hạ; nào hay 

 “vật”  chính là tư dục trong tâm mình. Do có tư dục nên chướng lấp tự 

tâm. Bởi thế, tâm vốn sẵn đủ chân tri nhưng không cách nào hiển hiện 

được.  Do   “cách  trừ”   (thấu  hiểu  và  trừ  khử)  được  tư  dục  thì  chân  tri 

sẵn có sẽ tự hiển hiện. Hễ chân tri đã hiển thì ý sẽ thành, tâm sẽ chánh! 

Chánh  tâm  thành  ý  thì  ngu  phu,  ngu  phụ  chẳng  biết  một  chữ  cũng  vẫn 

làm được! Còn nếu đúng như họ (chỉ các nhà Tống Nho) nói thì thúc đẩy 

tri thức của ta đến cùng cực để hiểu tận cùng cái lý của mọi sự vật trong 

thiên  hạ,  dẫu  bậc  thánh  nhân  cũng  làm  không  được!  Vì  thế,  biết  rằng: 

Hễ lầm lạc ở chỗ này thì căn bản để giữ yên cõi đời đã mất. Họ lại dùng 

thuyết “không nhân quả, luân hồi” để dạy người khác chánh tâm thành ý. 

Nếu không có nhân quả, một phen chết đi là vĩnh viễn mất hết, thiện hay 

ác đều cùng chết sạch; còn ai bận tâm đến cái tiếng hão mà chánh tâm 

thành ý cơ chứ? 

Hơn nữa, các nhà Lý học cho rằng:  “Có làm điều gì để làm lành thì 

 đó  chính  là  ác” .  Lời  này  đúng  là  phá  hoại  thiện  pháp  thế  gian.  Vì  sao 

thế? Ông Cừ Bá Ngọc năm hai mươi tuổi, biết mười chín năm trước đều 

sai trái. Tròn năm mươi tuổi, thấy bốn mươi chín năm trước đều sai trái, 

muốn  bớt  lỗi  nhưng  chưa  làm  được.  Như  thế  là  có  làm  điều  gì  hay  là 

không làm điều gì? Khổng Tử coi  “đức không tu, học vấn chẳng giảng, 

 nghe đạo nghĩa mà chẳng thể làm theo, không thể thay đổi chuyện chẳng 

 tốt”   là  điều  đáng  lo.  Tuổi  đã  bảy  mươi,  Ngài  vẫn  mong  trời  cho  sống 

thêm mấy năm nữa để học Dịch hòng khỏi mắc lỗi lớn. Như vậy thì Ngài 

có làm điều gì hay không làm điều gì hết vậy? 

243 Nguyên văn  “miện lưu”  là một thứ mũ lễ được dùng bởi những bậc quyền quý. 

Thường được gọi là mão “bình thiên”, có hình ống, đỉnh là một tấm phẳng hình chữ 

nhật (do vậy, gọi là Bình Thiên), trước và sau tấm bình thiên có đính các sợi tua kết 

bằng châu ngọc rủ xuống trước trán. Theo phần Biện Sư trong thiên Hạ Quan sách 

Châu Lễ, Miện của thiên tử có mười hai tua, chư hầu chín tua, thượng đại phu bảy 

tua, hạ đại phu năm tua. Từ đời Tần Thủy Hoàng trở đi, “miện lưu” chỉ dành riêng 

cho thiên tử đội, cấm tuyệt chư hầu, quan chức sử dụng. 

244 Trong Lý Học,  “lương năng”  là thuật ngữ chỉ tác dụng và biểu hiện của Khí. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 298 of 393

Từ sau thời Trình - Châu, nhà Nho đều chẳng dám bàn đến nhân quả 

vì hễ bàn đến sẽ bị người khác công kích, bảo không phải là thuần Nho, 

cho là trái nghịch tiên hiền. Bởi vậy, phàm những kẻ hiểu biết kém cỏi 

liền hùa giọng báng Phật; người kiến thức cao minh không ai chẳng lén 

lút xem kinh Phật để mong khoe tài, không ai chẳng thống thiết bài bác 

Phật pháp, ngõ hầu làm căn cứ để sau này được thờ trong Hiền Từ (miếu 

thờ tiên hiền) trong làng hay được đưa vào [thờ trong] Văn Miếu! 

Trong  thâm  tâm  của  Trình,  Châu  khi  ấy  chỉ  mong  Nho  Giáo  hưng 

thịnh,  chẳng  bận  tâm  Phật  giáo  sẽ  còn  hay  mất!  Cho  tới  hiện  thời,  do 

chất độc “phá diệt nhân quả, luân hồi” của bọn họ đến nay bộc phát, phế 

kinh điển, phế luân thường, bỏ hiếu, không biết hổ thẹn, trở thành những 

thảm kịch như giết cha, giết mẹ, chẳng đáng buồn ư? 

Hiện tại, chiến sự ở vùng Tuy Viễn rất khẩn cấp, tai họa cực thảm, 

những chiến sĩ trung dũng và đồng bào thân ái của chúng ta hoặc là máu 

thịt tung tóe, táng thân, tổn mạng, hoặc là nhà tan cửa nát, trôi giạt, bơ 

vơ,  không  cơm,  không  áo,  đói  khát  bức  bách.  Nói,  nghĩ  đến  điều  này, 

tim gan đều tan nát! Sáng nay, pháp sư Viên Anh kể cho tôi nghe chuyện 

này,  bảo  tôi  khuyên  mọi  người  phát  tâm  cứu  tế,  góp  gió  thành  bão245, 

chẳng quản ít nhiều. Có áo giúp áo, có tiền giúp tiền, công đức vô lượng, 

chắc chắn hưởng thiện quả. 

Phải biết: Giúp người tức là giúp mình, cứu người tức là cứu mình. 

Nhân quả vằng vặc, chẳng sai sót mảy may. Nếu chính mình gặp tai nạn, 

không có ai giúp, nhưng nếu có thể xưng niệm thánh hiệu thì nhất định 

sẽ được Phật, Bồ Tát thầm gia hộ, bảo vệ. Tôi là một ông sư nghèo, hoàn 

toàn chẳng cất chứa thứ gì, hễ đệ tử tại gia có bố thí gì, đều dùng để ấn 

loát  kinh  sách  hết.  Nay  tôi  xin  quyên  ra  một  ngàn  đồng  để  xướng  suất 

[cứu  trợ  vùng]  Tuy  Viễn.  Giúp  người  mắc  nạn  thì  mới  có  thể  dứt  trừ 

được tai nạn cho chính mình. 

Hiện  tại,  có  những  phụ  nữ  ham  chuộng  xa  hoa,  một  bình  nước  hoa 

trị  giá  từ  ba,  bốn  chục  đồng  đến  hai,  ba  trăm  đồng.  Sao  bằng  đem  số 

tiền  phung  phí  đó  dùng  để  cứu  trợ  Tuy  Viễn?  Lại  còn  có  hạng  người 

rất chuộng tích cóp của cải, lúc sống đã chẳng muốn dùng, chết đi còn 

mong chôn theo xuống đất, muốn được con cái chôn cất ma chay trọng 

thể, hoặc để lại cho con cháu dùng. Đâu có biết hiện nay đang có nguy 

cơ  đào  mồ,  [những  tưởng]  tích  chứa  [nào  ngờ]  lại  khiến  cho  [người 

chết] bị hại. Như hiện tại ở Thiểm Tây đang có cả một tổ chức đào mộ 

245 Nguyên văn là  “tập dịch thành cừu”  (góp những miếng da ở dưới nách con cáo 

may thành áo cừu). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 299 of 393

chuyên làm chuyện đó. Làm con có hiếu với cha mẹ, nỡ nào vì chữ Hiếu 

lại khiến cho mớ xương khô của cha mẹ bị phơi tênh hênh trên mặt đất! 

Sao  bằng  đem  khoản  tiền  lớn  lao  đó  dùng  để  cứu  tế  người  khác  thì  tốt 

hơn! Lại có người nghèo túng, tuy có chí nguyện làm như thế, nhưng sức 

chẳng kham nổi, tôi cho rằng hãy nên niệm Phật cho nhiều để giúp đỡ. 

Đã có thể dứt tai nạn cho người, lại còn dứt được tai nạn cho mình. Vui 

sướng [như vậy] mà sao không làm? 

Lúc chiến cuộc xảy ra tại đất Hỗ (Thượng Hải), cháu nội của cư sĩ 

Tào Thương Châu ở Tô Châu vâng lời cha từ đất Hỗ xuống Tô Châu đón 

tam thúc tổ (ông chú thứ ba) và các chú về đất Hỗ. Ông chú và các chú 

đều chẳng muốn đi. Anh ta bèn lấy châu báu của vợ giắt vào lưng, ngồi 

tàu thủy nhỏ về đất Hỗ. Chợt có kẻ cướp đến, anh ta muốn trốn lên bờ, 

liền nhảy xuống nước, vàng ngọc giắt theo có lẽ đáng giá hai, ba vạn đều 

đem  cho  hết  người  đã  đổi  áo  cho  mình,  tự  xưng  là  học  trò  nghèo,  làm 

thầy giáo dạy vỡ lòng cho trẻ. Nếu bọn giặc cướp biết được, không biết 

còn phải tốn tới mấy vạn để chuộc thân nữa. Ðấy có phải là tiền tài gieo 

họa cho người hay không? 

Người  ta  nay  chỉ  tham  phần  tiện  nghi  trước  mắt,  chẳng  thể  thấy 

thông suốt, bị khốn khổ vì tiền tài, những trường hợp như vậy rất nhiều, 

chẳng thể thuật đủ! Khi xưa, có một vị cư sĩ nọ hỏi tôi phương cách vãn 

hồi kiếp vận, tôi bảo: “Việc này rất dễ! Hiểu rõ lý nhân quả rồi tận lực 

thực hành. Phát được tín tâm ắt có thiện quả. Vả nữa, tâm dối trá đã tiêu, 

trong  tâm  rỗng  suốt  thì  tai  nạn  nào  cũng  đều  tiêu  tan  như  băng  tuyết 

vậy!” 

Trong  cơn  loạn  lạc  Hồng  Dương246,  một  nhà  buôn  gỗ  ở  Giang  Tây 

là Viên Cung Hoằng bị bọn phỉ bắt được, trói vào cây cột ở khách sảnh 

(nhà khách), khóa chặt cửa lại, chờ đúng lúc sẽ giết. Ông Viên tự nghĩ 

ắt bị chết, bèn thầm niệm thánh hiệu Quán Âm, hồi lâu ngủ quên đi, tỉnh 

dậy  thấy  thân  mình  nằm  ngoài  đồng,  ngẩng  đầu  lên  thấy  hãy  còn  sớm 

liền  trốn  thoát.  Do  vậy,  tôi  rất  mong  mọi  người  phát  tín  tâm  rộng  lớn, 

nương vào đức của cha trời, mẹ đất247, giữ lòng nhân  “coi mọi người và 

 ta là ruột thịt, xem loài vật cũng giống như ta”.  Phàm đối với [hết thảy 

những  gì]  trong  vòng  trời  đất  đều  thương  xót,  nuôi  dưỡng,  bảo  vệ.  Lại 

còn đem lẽ nhân quả báo ứng, đạo niệm Phật cầu sanh Tây Phương để 

chỉ bảo, khuyến hóa. Nếu như ai nấy đều thực hành thì nước chẳng mong 

246 Hồng Dương: Loạn Thái Bình Thiên Quốc do Hồng Tú Tài và Dương Tú Thanh 

lãnh đạo, nên còn gọi là loạn Hồng Dương. 

247 Nguyên văn  “Càn vi đại phụ, Khôn vi đại mẫu”.  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 300 of 393

bảo vệ mà tự được bảo vệ, tai nạn chẳng mong dứt cũng tự dứt vậy! 

4.   Ngày  thứ  tư:  Giảng  về  nhân  quả  lớn  lao  để  thành  Phật  và  giải 

thích đại lược những nghĩa lý trọng yếu của Tứ Liệu Giản

Hai  ngày  hôm  trước,  tôi  đã  bàn  qua  về  nhân  quả.  Hôm  nay  tôi  vẫn 

bàn  về  nhân  quả,  [quý  vị]  cần  biết  là  [nhân  quả]  đã  được  nói  trong  hai 

bữa  trước  là  tiểu  nhân,  tiểu  quả,  [nhân  quả]  được  bàn  trong  ngày  hôm 

nay là đại nhân, đại quả. 

Sở  dĩ  đức  Phật  thành  Phật  thường  hưởng  pháp  lạc  chân  thường,  sở 

dĩ chúng sanh bị đọa địa ngục, vĩnh viễn chịu khổ luân hồi kịch liệt, [cả 

hai việc này] đều chẳng ra ngoài nhân quả. Hễ con người muốn trị thân 

tâm thì trọn chẳng thể ra ngoài nhân quả được. Con người hiện tại ham 

ăn  nói  lớn  lối,  chẳng  cầu  thực  tế,  bộp  chộp  bảo  nhân  quả  là  pháp  Tiểu 

Thừa, thật là lầm lẫn lớn. Nào biết Ðại Thừa hay Tiểu Thừa trọn chẳng 

ra ngoài hai chữ “nhân quả” được! Tiểu Thừa là tiểu nhân quả, Ðại Thừa 

là đại nhân quả. Tiểu nhân (nhân nhỏ bé) là y theo Sanh Diệt Tứ Ðế, biết 

Khổ, đoạn Tập, hâm mộ Diệt, tu Ðạo; tiểu quả là chứng quả A La Hán. 

Ðại  nhân  (nhân  lớn  lao)  là  tu  Lục  Ðộ  vạn  hạnh;  đại  quả  là  chứng  Phật 

Quả rốt ráo. Trồng dưa được dưa, gieo đậu được đậu. Có nhân nào ắt sẽ 

có quả đó, chưa hề sai sót. Vì vậy, chẳng riêng người thế gian đều thuộc 

trong  nhân  quả  mà  ngay  chính  Bồ  Tát,  Phật  cũng  chẳng  ra  ngoài  nhân 

quả được! Nếu bảo nhân quả là Tiểu Thừa, hóa ra Phật, Bồ Tát cũng là 

Tiểu Thừa ư? Ðủ biết lời lẽ ấy ngông cuồng, trái nghịch đến thế nào! 

Pháp hội này là pháp hội Hộ Quốc Tức Tai. Tôi chỉ mới bàn đến việc 

ngưng dứt tai nạn đao binh, nước lửa, vẫn chưa phải là rốt ráo. Lại cần 

phải dứt tai nạn phiền não sanh tử thì mới là biện pháp triệt để. Chúng ta 

mê muội Pháp Thân của chính mình, dứt huệ mạng của Phật, đáng buồn, 

đáng đau! So với việc sắc thân bị họa, [mê lầm mất Pháp Thân] nào phải 

chỉ  gấp  trăm  ngàn  vạn  lần  nặng  nề  hơn!  Vì  thế,  phải  hộ  trì  Pháp  Thân 

huệ mạng, đoạn sanh tử phiền não mới đáng kể là biện pháp tức tai (dứt 

trừ tai chướng) trọn vẹn. 

Phật  giáo,  [nói]  đại  cương,  chẳng  ngoài  năm  tông,  năm  tông  chính 

là Luật, Giáo, Thiền, Mật, Tịnh. Luật là căn bản của Phật pháp, nghiêm 

trì  tịnh  giới  để  mong  tam  nghiệp  thanh  tịnh,  nhất  tánh  viên  minh,  Ngũ 

Uẩn  đều  không,  các  khổ  đều  độ.  Giáo  là  nương  theo  giáo  pháp  mà  tu 

Quán, rời khỏi  “ngón tay [chỉ mặt trăng] để thấy được mặt trăng” , triệt 

ngộ Phật tánh sẵn có của đương nhân, kiến tánh thành Phật. Nhưng chữ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 301 of 393

 “thành Phật”  đó có nghĩa là thấy được đức Phật thiên chân248 trong tự 

tánh  bèn  gọi  là  “thành  Phật”,  chứ  chưa  phải  là  thành  tựu,  chứng  được 

quả Phật nơi Bồ Ðề đạo. Mật dùng tam mật (thân mật, khẩu mật, ý mật) 

gia trì, chuyển Thức thành Trí, gọi là  “tức thân thành Phật”  (thành Phật 

ngay trong thân này). Ðây cũng chỉ là coi “liễu sanh thoát tử từ ngay nơi 

thân này là thành Phật”, chứ chưa phải là thành đức Phật phước huệ viên 

mãn! Ba tông này đều có thể gộp vào Thiền vì khí phận giống nhau. Do 

vậy, tu trì Phật pháp trọng yếu chẳng ngoài hai môn Thiền và Tịnh. 

Thiền  chuyên  cậy  tự  lực,  nếu  chẳng  phải  kẻ  túc  căn  chín  muồi  thì 

chẳng thể được lợi ích thật sự. Tịnh là kiêm nhờ Phật lực, hễ ai đầy đủ 

tín, hạnh, nguyện chân thật thì đều có thể đới nghiệp vãng sanh. Sự khó 

-  dễ  giữa  hai  pháp  môn  này  khác  nhau  một  trời,  một  vực.  Vì  thế,  đầu 

đời  Tống,  ngài  Vĩnh  Minh  Diên  Thọ  thiền  sư  dùng  thân  “cổ  Phật”  thị 

hiện sanh trong thế gian, triệt ngộ nhất tâm, tu trọn vạn hạnh; mỗi ngày 

làm một trăm lẻ tám Phật sự, đêm đi qua ngọn núi khác kinh hành niệm 

Phật. Ngài rất lo cho kẻ học trong đời sau chẳng hiểu rõ tông yếu249, nên 

đặc biệt viết một bài kệ Tứ Liệu Giản ngõ hầu [mọi người] biết chỗ tiến 

theo. 

Bài kệ ấy như sau: 

 Hữu Thiền, hữu Tịnh Độ, 

 Do như đới giác hổ, 

 Hiện thế vi nhân sư, 

 Lai sanh tác Phật, Tổ. 

 Vô Thiền, hữu Tịnh Độ, 

 Vạn tu, vạn nhân khứ, 

 Nhược đắc kiến Di Đà, 

 Hà sầu bất khai ngộ? 

248 “Thiên chân” có nghĩa là chân lý tự nhiên sẵn có không cần phải tạo tác. Sách Chỉ 

Quán Phụ Hành Truyền Hoằng Quyết, quyển 1, giảng:  “Lý không phải tạo tác thì gọi 

 là thiên chân”. Như vậy, “thiên chân Phật” chính là Phật sẵn có trong chân tâm, tức 

Pháp Thân. 

249  Tông  yếu:  Điều  quan  trọng  mấu  chốt  trong  giáo  pháp  của  các  tông.  Sách  Pháp 

Hoa Kinh Huyền Nghĩa quyển 1 giảng:   “Tông yếu nghĩa là trọng yếu, tức là nhân 

 quả của chính đức Phật đã hành thì gọi là Tông. Thế nào là Yếu? Vô lượng các điều 

 thiện, hễ nói là Nhân thì đều bao gồm hết. Vô lượng sự chứng đắc, hễ nói là Quả thì 

 đều  bao  gồm  hết.  Như  giở  cái  lưới  lên,  không  mắt  lưới  nào  chẳng  động.  Nắm  một 

 góc áo, không sợi vải nào chẳng dính theo, nên gọi là Tông Yếu”.  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 302 of 393

 Hữu Thiền, vô Tịnh Độ, 

 Thập nhân cửu tha lộ, 

 Ấm cảnh nhược hiện tiền, 

 Miết nhĩ tùy tha khứ. 

 Vô Thiền, vô Tịnh Độ, 

 Thiết sàng tịnh đồng trụ, 

 Vạn kiếp dữ thiên sanh, 

 Một cá nhân y hỗ

(Có Thiền, có Tịnh Ðộ, 

Khác nào hổ thêm sừng, 

Hiện tại làm thầy người 

Ðời sau làm Phật, Tổ. 

Không Thiền, có Tịnh Ðộ, 

Vạn tu, vạn cùng sanh, 

Nếu được thấy Di Ðà, 

Lo gì chẳng khai ngộ. 

Có Thiền, không Tịnh Ðộ 

Mười người, chín chần chừ 

Ấm cảnh nếu hiện tiền 

Chớp mắt đi theo nó. 

Không Thiền, không Tịnh Ðộ 

Giường sắt cùng cột đồng 

Muôn kiếp với ngàn đời 

Không một ai nương dựa) 

Tám mươi chữ này là cương yếu cả một đời giáo hóa của đức Như 

Lai, là khuôn mẫu huyền diệu để người học [Phật] liễu thoát ngay trong 

đời này. Người đọc trước hết cần phải hiểu rõ thế nào là Thiền? Thế nào 

là Tịnh Ðộ? Thế nào là có Thiền? Thế nào là có Tịnh Ðộ? Thiền và Tịnh 

Ðộ là ước về Lý, ước về Giáo mà nói.  “Có Thiền, có Tịnh Ðộ”  là ước 

về  căn  cơ,  ước  về  tu  mà  luận.  [Luận  theo]  Lý  -  Giáo,  hai  pháp  [Thiền 

và Tịnh] trọn chẳng khác gì nhau. Xét về mặt Cơ - Tu (căn cơ và sự tu 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 303 of 393

hành),  hai  pháp  khác  nhau  rất  xa.  Lời  tuy  tương  tự,  ý  nghĩa  thật  khác 

biệt,  cần  phải  rất  chú  ý  thì  mới  chẳng  cô  phụ  tấm  lòng  đau  đáu  của  tổ 

Vĩnh Minh. 

Gì là Thiền? Ðấy chính là Chân Như Phật tánh chúng ta sẵn có, nhà 

Thiền thường gọi là  “bản lai diện mục trước khi cha mẹ sanh ra”.  Tông 

môn  chẳng  nói  toạc  ra  để  người  ta  tự  tham  cứu,  tự  lãnh  ngộ,  nên  nói 

như thế. Thật sự, nó chính là tâm thể thuần chân ly niệm linh tri, không 

Năng, không Sở, vừa Tịch vừa Chiếu250 vậy  (“Ly niệm linh tri” là trọn không 

 có ý niệm suy lường nhưng hiểu rành rẽ tất cả cảnh tượng trước mắt).  Tịnh Ðộ tức 

“tín  nguyện  trì  danh,  cầu  sanh  Tây  Phương”,  chứ  chẳng  phải  chỉ  riêng 

nói đến  “duy tâm Tịnh Ðộ, tự tánh Di Ðà”. 

 “Có Thiền”  tức là dốc sức tham cứu đến cùng cực, niệm vắng lặng, 

tình251 mất đi, thấy thấu suốt diện mục sẵn có trước khi cha mẹ sanh ra, 

minh tâm kiến tánh.  “Có Tịnh Ðộ”  là chuyện thực sự phát Bồ Ðề tâm, 

sanh  lòng  tin,  phát  nguyện,  trì  danh  hiệu  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương. 

Nếu như tham Thiền chưa ngộ, hoặc ngộ chưa triệt để đều chẳng được 

gọi là  “có Thiền”.  Nếu như niệm Phật nhưng thiên chấp duy tâm, không 

có tín - nguyện, hoặc có tín - nguyện nhưng chẳng thân thiết đều chẳng 

được  gọi  là   “có  Tịnh  Ðộ”.  Thậm  chí,  tuy  tu  Tịnh  Ðộ  nhưng  tâm  nghĩ 

đến trần lao252, hoặc cầu phước báo trời - người, hoặc cầu đời sau xuất 

gia  làm  Tăng,  nghe  một  hiểu  cả  ngàn,  đắc  Đại  Tổng  Trì,  hoằng  dương 

Phật  pháp,  giáo  hóa  chúng  sanh  đều  chẳng  được  gọi  là  “người  tu  Tịnh 

Ðộ”  vì  chẳng  chịu  theo  đúng  kinh  giáo  Tịnh  Ðộ  trong  Phật  pháp.  Nếu 

lầm  lạc  lấy  giáo  nghĩa  thông  thường  làm  chuẩn  [để  phê  phán,  suy  luận 

pháp môn Tịnh Độ] thì trong đời sau, trong cả vạn người, khó có được 

một, hai kẻ có thể chẳng mê để được liễu thoát. Bị phước báo mê hoặc, 

từ  mê  vào  mê,  thật  có  lắm  kẻ!  Nếu  thật  sự  hiểu  sâu  xa  ý  nghĩa  này  thì 

250 Năng: Đối tượng chủ thể, Sở: đối tượng thụ động. Chẳng hạn, chúng ta đọc sách 

thì nhãn thức và ý thức là Năng, cuốn sách được đọc là Sở. Tịch và Chiếu là hai mặt 

của chân tâm, chân tâm thường hằng bất biến, không bị ngoại duyên nhiễm ô, không 

bị mất đi dù chúng sanh luân hồi bao nhiêu kiếp nên gọi là Tịch (vắng lặng). Công 

dụng chiếu soi (tức nhận hiểu sự vật vạn pháp) của Tâm được gọi là Chiếu. 

251  Theo  Duy  Thức  Học,  tác  dụng  của  sáu  thức  dưới  ảnh  hưởng  của  mê  hoặc,  vô 

minh thì gọi là Tình, hoặc đôi khi còn gọi là Tình Thức hoặc Tình Tưởng. Chữ Tình 

này thường được dùng để chỉ mọi ý niệm phân biệt, chấp trước đối với sự nhận thức 

của sáu căn. 

252 Trần Lao là tên khác của phiền não, do phiền não khiến cho tâm bị nhiễm ô giống 

bụi bặm nên gọi là Trần. Phiền não khiến cho thân tâm nhọc mệt, không an ổn nên 

gọi là Lao. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 304 of 393

mới đúng là người tu Tịnh Ðộ. 

Kẻ có mắt không tròng thường tưởng tham thiền là “có Thiền”, niệm 

Phật là “có Tịnh Độ”, tự lầm, lầm người, há chẳng phải là tai hại cùng 

cực  hay  sao?  Ở  đây,  tôi  đã  thuyết  minh  [thế  nào  là]  có  hay  không  có 

Thiền, Tịnh; nay sẽ lại đem lời kệ, dựa theo từng đoạn để phân tích [thì 

quý  vị]  mới  biết  tám  mươi  chữ  này  khác  nào  trời  tạo  đất  dựng,  không 

một chữ nào chẳng xác đáng, không một chữ nào có thể thay đổi được! 

Bài kệ thứ nhất nói:  “Có Thiền, có Tịnh Ðộ, khác nào hổ thêm sừng, 

 hiện tại làm thầy người, đời sau làm Phật, Tổ” , nghĩa là: Người đã triệt 

ngộ Thiền Tông, minh tâm kiến tánh, lại còn thâm nhập kinh tạng, biết 

trọn  vẹn  các  pháp  môn  Quyền  -  Thật  của  Như  Lai,  nhưng  trong  các 

pháp,  lại  chỉ  chọn  lấy  một  pháp  “tín  nguyện  niệm  Phật”  để  làm  đường 

lối chung cho chánh hạnh tự lợi, lợi tha. 

Phần nói về Thượng Phẩm Thượng Sanh trong Quán kinh [có câu]: 

 “Ðọc tụng Ðại Thừa, hiểu Ðệ Nhất Nghĩa”  chính là nói về hạng người 

này.  “Khác nào hổ thêm sừng”  là người này song tu Thiền Tịnh, có đại 

trí huệ, có đại Thiền Ðịnh, có đại biện tài, tà ma ngoại đạo nghe danh vỡ 

mật, giống như hổ mọc thêm sừng, oai mãnh khôn sánh. Có kẻ nào đến 

học  hỏi  sẽ  tùy  cơ  thuyết  pháp.  Thấy  nên  dùng  Thiền  Tịnh  Song  Tu  để 

tiếp độ thì dùng Thiền Tịnh Song Tu tiếp độ. Nên dùng Chuyên Tu Tịnh 

Ðộ để tiếp độ thì dùng Chuyên Tu Tịnh Ðộ tiếp độ. Bất luận là thượng, 

trung,  hạ  căn,  không  một  ai  chẳng  được  lợi  lạc.  [Người  như  vậy]  há 

chẳng phải là  “nhân thiên đạo sư” ư? 

Ðến lúc mạng chung, được Phật tiếp dẫn vãng sanh Thượng Phẩm, 

trong  khoảng  khảy  ngón  tay,  hoa  nở  thấy  Phật,  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn, 

thấp nhất cũng là chứng bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo. Cũng có người đốn 

siêu253 địa vị, đạt tới Ðẳng Giác. Bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo đã có thể 

hiện thân làm Phật trong trăm cõi; huống hồ là những địa vị sau đó càng 

lên cao càng thù thắng hơn, tính thẳng đến địa vị thứ bốn mươi mốt là 

địa vị Ðẳng Giác [thì càng thù thắng đến mực nào] nữa? Vì thế nói:  “Lai 

 sanh tác Phật, Tổ”  (Đời sau làm Phật, Tổ). 

Bài kệ thứ hai là:  “Không Thiền, có Tịnh Ðộ, vạn tu, vạn cùng sanh, 

 nếu được thấy Di Ðà, lo gì chẳng khai ngộ”.  Do người ấy tuy chưa minh 

tâm  kiến  tánh,  nhưng  cứ  quyết  chí  cầu  sanh  Tây  Phương.  Trong  kiếp 

xưa,  Phật  từng  phát  đại  thệ  nguyện  nhiếp  thọ  chúng  sanh  như  mẹ  nhớ 

253 Đốn siêu địa vị: Vượt nhanh qua các địa vị, không cần phải tu chứng từ từ theo 

từng  bậc.  Như  ngài  Quán  Thế  Âm  nghe  đức  Thế  Tịnh  Quang  Vương  Phật  nói  chú 

Đại Bi bèn vượt thẳng từ Sơ Địa lên Thập Địa thì gọi là “đốn siêu địa vị”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 305 of 393

con.  Nếu  chúng  sanh  thật  sự  như  con  nhớ  mẹ,  chí  thành  niệm  Phật  thì 

cảm  ứng  đạo  giao,  liền  được  Phật  nhiếp  thọ.  Kẻ  tận  lực  tu  Ðịnh  -  Huệ 

được vãng sanh đã đành, mà kẻ Ngũ Nghịch, Thập Ác lúc lâm chung bị 

sự  khổ  bức  bách,  phát  tâm  hổ  thẹn  lớn  lao,  xưng  niệm  Phật  danh  hoặc 

đến mười tiếng hoặc chỉ một tiếng rồi liền mạng chung, cũng đều được 

hóa  thân  của  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh.  Ðấy  chẳng  phải  là   “vạn  tu,  vạn 

 người sanh”  hay sao? 

Tuy  kẻ  ấy  niệm  Phật  chẳng  bao  lâu,  nhưng  do  [niệm  Phật]  cực  kỳ 

mãnh  liệt  nên  đạt  hiệu  quả  lớn  lao,  chớ  nên  đem  người  niệm  Phật  hờ 

hững,  lững  lờ  để  so  sánh  nhiều  -  ít!  Ðã  sanh  về  Tây  Phương,  gặp  Phật 

nghe pháp, tuy có nhanh - chậm khác nhau, nhưng đều đã cao dự dòng 

Thánh,  vĩnh  viễn  chẳng  lui  sụt.  Tùy  theo  căn  tánh  sâu  hay  cạn  sẽ  hoặc 

dần dà hoặc nhanh chóng chứng đạt các quả vị. Đã được chứng quả thì 

chuyện  khai  ngộ  cần  gì  phải  nói  tới  nữa,  bởi  thế  mới  bảo:   “Nếu  được 

 thấy Di Ðà, lo gì chẳng khai ngộ”. 

Bài kệ thứ ba là:  “Có Thiền, không Tịnh Ðộ, mười người, chín chần 

 chừ. Ấm cảnh nếu hiện tiền, chớp mắt đi theo nó”.  Do người ấy tuy triệt 

ngộ Thiền Tông, minh tâm kiến tánh, nhưng Kiến, Tư phiền não chẳng 

dễ đoạn trừ, cần phải qua bao duyên rèn luyện khiến cho [phiền não bị] 

đoạn trừ sạch không còn sót thì mới có thể xuất ly phần đoạn sanh tử254 . 

Còn  như  kẻ  chưa  đoạn  được  mảy  may  nào  ta  chẳng  cần  bàn  đến.  Nếu 

như đoạn [phiền não] mà vẫn còn sót chút mảy may nào chưa thể đoạn 

sạch thì sáu nẻo luân hồi vẫn y như cũ, khó bề trốn tránh. Biển sanh tử 

sâu  thăm  thẳm,  đường  Bồ  Ðề  xa  vời  vợi,  nếu  chưa  về  đến  nhà  đã  liền 

mạng chung thì trong mười người đại ngộ, tám chín người đã giống như 

thế.  Vì  thế,  mới  nói:   “Thập  nhân  cửu  tha  lộ”   (Mười  người,  chín  chần 

chừ). 

Chữ  “tha”  (蹉) ở đây nghĩa là  “tha đà” (蹉 跎), nếu nói thông tục 

là  “chần  chừ”.  “Ấm  cảnh”   là  cảnh  tượng  của  thân  Trung  Ấm,  tức  là 

các cảnh tượng do nghiệp lực thiện, ác trong đời này và bao kiếp trước 

cùng hiện ra khi lâm chung. Khi cảnh này hiện ra, chỉ trong nháy mắt, sẽ 

theo nghiệp lực thiện hay ác nào mạnh mẽ nhất đi thọ sanh trong đường 

thiện hay ác, chẳng thể tự làm chủ được mảy may nào, giống như người 

mắc nợ, chủ nợ nào mạnh sẽ lôi đi trước. Tâm tình lắm mối, sẽ nghiêng 

254 Phần Đoạn Sanh Tử (còn gọi là Phần Đoạn Tử, hoặc Hữu Vi Sanh Tử) là sanh tử 

trong tam giới. Gọi là “phần đoạn” (có giai đoạn, có thời gian) vì do quả báo sai khác 

mà có hình dáng, thọ lượng nhất định. Như vậy “xuất ly phần đoạn sanh tử” có nghĩa 

là thoát khỏi tam giới. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 306 of 393

lệch về chỗ nào tâm mình đặt nặng. Ngũ Tổ Giới tái sanh làm Tô Ðông 

Pha,  Thảo  Ðường  Thanh  lại  sanh  làm  Lỗ  Công255.  Ðấy  vẫn  còn  là  bực 

thượng256, nên nói:  “Ấm cảnh nếu hiện tiền, chớp mắt đi theo nó”. 

Chữ  Ấm  (陰)  âm  đọc  và  ý  nghĩa  giống  chữ  Ấm  (蔭),  có  nghĩa  là 

“che đậy”. Ý nói: Do nghiệp lực này ngăn che nên chân tánh chẳng thể 

hiển  hiện.  Chữ  Miết  (瞥)  cùng  âm  với  chữ  Phiết  (撇),  nghĩa  là  “chớp 

mắt”. Có kẻ cho rằng chữ Tha (蹉) nghĩa là lầm lạc, “Ấm” là cảnh Ngũ 

Ấm  Ma  thì  đều  là  vì  chưa  hiểu  ý  nghĩa  chữ  Thiền  và  chữ  Có  nên  mới 

hiểu  sai  lầm  như  thế.  Lẽ  đâu  bậc  đại  triệt  đại  ngộ  trong  mười  vị,  hết 

chín người lầm đường, lạc lối, lầm đi theo cảnh Ngũ Ấm Ma, bị ma dựa 

phát cuồng ư? Phàm kẻ bị ma dựa phát cuồng chính là hạng tăng thượng 

mạn257 chẳng hiểu giáo lý, chẳng rõ tự tâm, tu mù luyện đui. Sao chẳng 

biết tốt - xấu, lại đem gán cho bậc đại triệt, đại ngộ vậy? Ðiều này quan 

hệ rất lớn, chẳng thể không biện bác rõ. 

Bài kệ thứ tư là:  “Không Thiền, không Tịnh Ðộ, giường sắt cùng cột 

 đồng, muôn kiếp với ngàn đời, không một ai nương dựa”.  Có người bảo 

“không Thiền, không Tịnh Ðộ” chính là kẻ vùi đầu tạo nghiệp, chẳng tu 

thiện pháp. Lầm lẫn lắm thay! Bởi lẽ, pháp môn vô lượng, nhưng chỉ có 

Thiền và Tịnh là phù hợp căn cơ nhất. Kẻ đó đã chưa triệt ngộ, lại chẳng 

cầu vãng sanh, cứ hời hợt, hờ hững tu các pháp môn khác thì chẳng thể 

giữ cho Ðịnh, Huệ quân bình, đoạn Hoặc, chứng Chân, lại chẳng cậy vào 

255 Ngũ Tổ là tên núi, đồng thời là tên chùa. Sư Giới thiền sư, người thời Tống, thuộc 

tông  Vân  Môn,  nối  pháp  của  ngài  Song  Tuyền  Sư  Khoan,  trụ  trì  chùa  Ngũ  Tổ  núi 

Ngũ Tổ tại Tô Châu, nên thường gọi là Ngũ Tổ Giới, chấn hưng tông phong mạnh 

mẽ. Theo Tây Quy Trực Chỉ, quyển ba:   “Thiền sư Thanh Thảo Đường khá có giới 

 hạnh, tuổi ngoài chín mươi, thường được nhà họ Tăng cúng dường hậu hĩ, bèn hứa 

 thác sanh vào nhà ấy làm con. Sau họ Tăng sinh được một người con, cho người đến 

 tìm Thảo Đường thì Sư đã tọa hóa” . Theo pháp sư Viên Anh, Thảo Đường Thanh là 

người đời Tống, là bậc tông tượng trong nhà Thiền, tuổi già, thấy vị tể tướng đã cáo 

lão hồi hương hết sức vinh diệu, chợt khởi tâm niệm hâm mộ, bèn thác sanh vào nhà 

ấy. Về sau, trở thành tể tướng Tăng Lỗ Công. Do một tâm niệm tham luyến mà công 

hạnh tu Thiền cả đời bị vứt bỏ! 

256 Gọi là bực thượng vì thân sau còn chưa lâm vào hoàn cảnh tệ hại lắm. Trong Ấn 

Quang Văn Sao Chánh Biên, có thuật chuyện vị Tăng ở núi Nhạn Đãng thân sau trở 

thành Tần Cối, một vị Tăng khác trở thành con gái ông Châu Phòng Ngự. Có nhiều 

trường hợp còn đọa vào ác đạo nữa! 

257  Tăng  thượng  mạn  (Abhimāna):  Đối  với  giáo  lý  hoặc  cảnh  giới,  địa  vị  tu  hành 

chưa hề có chứng ngộ mà đã khởi tâm kiêu hãnh, ngạo nghễ. Do coi mình cao hơn 

người khác nên gọi là “tăng thượng”, cũng như do tự đề cao mình quá phận nên gọi 

là “tăng thượng”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 307 of 393

Phật lực để đới nghiệp vãng sanh, dùng công đức tu trì cả đời để cảm lấy 

phước báo trời người trong đời sau. Đời này đã không có chánh trí, đời 

sau  ắt  bị  phước  chuyển,  đắm  say  Ngũ  Dục,  rộng  tạo  ác  nghiệp.  Ðã  tạo 

nghiệp ác sẽ khó tránh khỏi ác báo. Một hơi thở ra không hít vào được 

nữa  liền  đọa  địa  ngục,  rõ  ràng  là  trải  qua  kiếp  dài  lâu,  nằm  lăn  giường 

sắt, ôm ấp cột đồng để đền trả các món ác nghiệp tham thanh sắc, giết 

sanh mạng v.v… Chư Phật, Bồ Tát tuy rủ lòng từ mẫn, nhưng [do kẻ ấy] 

bị ác nghiệp chướng ngăn nên cũng chẳng được lợi ích gì. 

Thiền  sư  Triệt  Lưu  đời  Thanh  bảo:   “Người  tu  hành  nếu  không  có 

 chánh  tín  cầu  sanh  Tây  phương,  tu  lung  tung  các  điều  thiện  khác  thì 

 gọi  là  oan  gia  đời  thứ  ba” ,  chính  là  nói  về  ý  này.  Bởi  lẽ,  đời  này  tu 

hành, đời sau hưởng phước; cậy phước làm ác, ắt bị đọa lạc. Vui chỉ tạm 

hưởng trong đời sau, khổ vĩnh viễn suốt kiếp. Nếu như nghiệp địa ngục 

đã  tiêu,  lại  chuyển  sanh  làm  quỷ,  súc  sanh.  Muốn  lại  được  thân  người, 

khó nhất trong những điều khó! Bởi thế, đức Thích Ca dùng tay bốc đất, 

hỏi ngài A Nan rằng: “Ðất trên tay ta nhiều hay đất trên đại địa nhiều?” 

A Nan bạch Phật: “Ðất trên đại địa nhiều”. Phật dạy:  “Ðược thân người 

 như đất trên tay; mất thân người như đất trên đại địa” . Câu  “vạn kiếp 

 và ngàn đời, không một ai nương dựa”  vẫn còn là do âm vận bài kệ bó 

buộc nên chỉ nói thiển cận như vậy đó thôi! 

Vĩnh  Minh  thiền  sư  sợ  người  đời  chẳng  hiểu  được  nghĩa  chân  thật 

của Thiền - Tịnh, [chẳng] quán sát rõ ràng, nên mới viết bài kệ này để 

giảng  rõ.  Có  thể  nói  [bài  kệ  này]  là  chiếc  bè  báu  để  thoát  bến  mê,  là 

người  dẫn  đường  lìa  nẻo  hiểm,  công  lao  rất  lớn.  Bởi  lẽ,  hết  thảy  pháp 

môn  chuyên  cậy  vào  tự  lực,  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  kiêm  nhờ  Phật  lực. 

Trong hết thảy pháp môn phải hết sạch Hoặc nghiệp thì mới có thể liễu 

sanh  tử;  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  đới  nghiệp  vãng  sanh  liền  dự  vào  dòng 

Thánh. Người đời chẳng xem xét, coi Tịnh Ðộ là thừa thãi, vụn vặt, thật 

đáng than thở lớn lao! 

Hiện tại, người ta hay cho rằng khán thoại đầu là cách tu thích hợp 

nhất,  [cứ  cho  rằng]  hễ  lâm  chung  được  chết  an  lành  là  liễu  thoát.  Nào 

hay  lời  ấy  là  lời  nói  mớ  của  kẻ  chưa  mở  Chánh  Nhãn.  Ở  đây,  tôi  dẫn 

chuyện cũ để làm thí dụ:

Vào  khoảng  đời  Càn  Long  -  Gia  Khánh  nhà  Thanh,  có  ba  vị  Thiền 

tăng cùng tham thiền với nhau. Chết đi, một vị sanh tại Giang Tô, tên là 

Bành Văn Chương; một vị sanh ở Vân Nam, tên là Hà Quế Thanh; một 

vị sanh ở Thiểm Tây tên là Trương Phí. Trong ba người, chỉ ông Bành 

nhớ được chuyện kiếp trước. Sau lên kinh đô thi Hội, gặp hai người kia 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 308 of 393

liền kể chuyện kiếp trước cùng làm Tăng. Hai người kia tuy không nhớ 

được [việc cũ], nhưng vừa thấy ông Bành đã như [gặp lại] cố nhân, trở 

thành bạn thân thiết. 

Vào Điện Thí (thi Ðình), ông Bành đậu Trạng Nguyên, ông Hà đậu 

Bảng Nhãn, ông Trương trúng Truyền Lô258. Họ Bành sau từng làm Chủ 

Khảo, Học Ðài, nhưng khá tham sắc, sau chết tại nhà. Họ Hà giữ chức 

Chế  Ðài  ở  Nam  Kinh.  Giặc  Hồng  Dương  nổi  dậy,  Nam  Kinh  thất  thủ, 

ông bị hoàng thượng bắt tội chết. Ông Trương từng làm thầy dạy hoàng 

đế Hàm Phong, dân Hồi Hồi259 muốn làm phản bèn lừa giết phăng ông 

đi. Ba vị này chẳng thể coi là Tăng nhân bình thường, đáng tiếc là chẳng 

biết cầu sanh Tây Phương, tuy được đôi chút phước lớn nhưng hai người 

chẳng được chết yên lành. Rốt cuộc, ông Bành tham đắm nữ sắc, e trong 

đời sau sẽ chẳng được như đời này! 

Lại nữa, tiên sinh Ngô Dẫn Chi ở Tô Châu, đậu Thám Hoa dưới đời 

Thanh.  Học  vấn,  đạo  đức,  tướng  mạo,  đều  tốt  đẹp  cả.  Năm  Dân  Quốc 

thứ mười (1921), đi triều bái Phổ Ðà, gặp tôi, tự bảo kiếp trước ông ta 

là  hòa  thượng  ở  Vân  Nam.  Vì  khách  đến  dâng  hương  đông  đảo,  chẳng 

thể  chuyện  trò  nhiều,  cũng  chưa  hỏi  tường  tận  nguyên  do.  Năm  [Dân 

Quốc]  thứ  mười  một  (1922),  tôi  qua  Dương  Châu  khắc  in  sách,  đến  ở 

nhà một người đệ tử tại Tô Châu, liền dò hỏi về việc ấy, nghĩ rằng ông ta 

chưa quên mất túc nhân, khi gặp mặt sẽ hỏi chuyện, nhưng rồi hoàn toàn 

quên mất. Từ đó, chẳng qua lại với nhau nữa. Ðến năm [Dân Quốc] thứ 

19 (1930), tôi bế quan tại chùa Báo Quốc. Đến tháng Mười Một, ông ta 

cùng hai tiên sinh Lý Ấn Tuyền, Lý Hiệp Hòa đến thăm. Tôi hỏi: “Sao 

ông biết kiếp trước là nhà sư ở Vân Nam?” Ông ta bảo: “Năm hai mươi 

sáu tuổi, tôi nằm mộng đến một ngôi chùa kia, biết là chùa X… ở huyện 

258  Điện  Thí  là  vào  cung  vua  dự  thi  dưới  sự  chứng  kiến  của  vua.  Theo  thể  lệ  thời 

Minh  –  Thanh,  thi  cử  gồm  ba  giai  đoạn:  Hương  Thí,  Hội  Thí,  và  Điện  Thí.  Do  thi 

trong  cung  vua  (thường  là  điện  Thái  Hòa)  nên  gọi  là  Điện  Thí  (hoặc  Đình  Thí), 

người Việt thường gọi là thi Đình. Trong khoa thi này, người đậu đầu gọi là Trạng 

Nguyên, người thứ hai gọi là Bảng Nhãn, người thứ ba là Thám Hoa. Ông Trương 

không dự vào ba hạng này, chỉ đỗ Tiến Sĩ, được vua cho xướng danh trong sân chầu 

nên  Tổ  nói  ông  đậu  Truyền  Lô.  Truyền  Lô  gọi  đủ  là   “kim  điện  truyền  lô”   (xướng 

danh trong điện vàng), tức là hai ngày sau khi yết bảng ghi danh các sĩ tử thi đậu, các 

vị tân khoa tiến sĩ sẽ được triệu tập vào điện Thái Hòa, được nội quan xướng danh 

đến trước mặt vua lạy tạ và được vua ban thưởng ngự tửu, đãi yến. 

259 Hồi tộc là sắc dân thiểu số của Trung Hoa, sống chủ yếu tại các tỉnh Thanh Hải, 

Cam Túc, Hà Nam, Hà Bắc. Thật ra họ gồm nhiều sắc dân khác biệt có nguồn gốc 

từ Trung Á, Tây Á, chủ yếu là gốc Ả Rập, di cư đến Trung Hoa. Do họ theo đạo Hồi 

nên người Hán thường gọi chung họ là Hồi tộc, hoặc Hồi Hồi. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 309 of 393

Y… thuộc tỉnh Vân Nam. Trông thấy hình dạng điện đường, phòng xá, 

cây cối đều như thường thấy, cũng thấy mình là Tăng. Tỉnh dậy, nhớ rất 

rõ,  ghi  chép  lại  từng  điều.  Sau  đấy,  một  người  bạn  đi  làm  quan  ở  Vân 

Nam   (tiên  sinh  Trương  Trọng  Nhân  còn  biết  tên  họ  người  này),  đem  đối  chiếu 

những lời ông ta chép thì không sai lệch mảy may”. 

Tôi  bảo:  “Tiên  sinh  đã  tám  mươi  tuổi,  không  còn  được  bao  nhiêu 

ngày nữa, hãy nên khôi phục sự nghiệp hòa thượng kiếp trước, nhất tâm 

niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì mới chẳng phụ công khó tu trì đời 

trước!”  Ông  ta  đáp:  “Niệm  Phật  có  gì  là  hy  hữu,  lạ  lùng?”  Tôi  nói: 

“Niệm Phật tuy chẳng phải là hy hữu, lạ lùng gì, nhưng thế gian chẳng 

có mấy người niệm. Chuyện chẳng hy hữu, chẳng lạ lùng nhất là chuyện 

ăn cơm, cả thế giới không một ai là chẳng ăn; đấy là sự chẳng hy hữu, lạ 

lùng  bậc  nhất,  vì  sao  ông  vẫn  cứ  phải  làm?”  Ông  ta  chẳng  đáp  được, 

nhưng vẫn không chịu niệm. Ông ta hỏi hai vị Lý Tiên sinh: “Các vị có 

niệm  không?”  Họ  đáp:  “Niệm  chứ!”  Ông  ta  vẫn  không  nói  gì;  đến  tối 

ngày Ba Mươi tháng Chạp, lúc sắp thắp đèn, qua đời, vừa tròn tám mươi 

tuổi. Vị này đời trước tu trì cũng rất khá nên đời này mới cảm được công 

danh  lớn  lao,  tuổi  thọ  lâu  dài,  nhưng  đời  này  chỉ  giữ  trọn  luân  thường, 

chẳng còn tin vào Phật pháp nữa, há chẳng phải là đáng xót xa lắm sao? 

Cả  bốn  vị  trên  chưa  ai  chứng  đắc,  mà  dù  có  sở  chứng  đi  nữa,  nếu 

chưa đoạn hết Phiền Hoặc thì vẫn khó thể lìa khỏi sanh tử được! Thậm 

chí  như  thiền  sư  Viên  Trạch  đời  Ðường,  biết  được  chuyện  quá  khứ,  vị 

lai,  nhưng  vẫn  không  thể  thoát  được,  huống  hồ  là  kẻ  chỉ  được  chết  an 

lành lại có thể giải quyết xong chuyện sanh tử sao? Cha ông Lý Nguyên 

đời  Ðường,  trấn  thủ  Ðông  Ðô,  bị  An  Lộc  Sơn  làm  phản  giết  chết.  Lý 

Nguyên  chẳng  muốn  làm  quan,  biến  căn  nhà  mình  đang  sống  ở  Lạc 

Dương  thành  chùa  Huệ  Lâm,  thỉnh  Viên  Trạch  làm  Hòa  Thượng;  Lý 

Nguyên cũng tu hành ở chùa ấy. Mấy năm sau, Lý Nguyên muốn triều 

bái  Nga  Mi,  mời  Viên  Trạch  cùng  đi.  Viên  Trạch  muốn  đi  theo  đường 

Thiểm Tây, nhưng Lý Nguyên chẳng muốn đến kinh đô nên nhất định đi 

theo đường thủy qua ngã Kinh Châu. Viên Trạch đã tự biết mình chẳng 

trở về được nên liền [viết thư] dặn dò hậu sự, mỗi mỗi đều rành rẽ, kẹp 

trong  cuốn  kinh  nhưng  chẳng  để  lộ  ra,  theo  Lý  Nguyên  ngồi  thuyền  ra 

đi. 

Thuyền  bơi  đến  miền  thượng  du  Kinh  Châu,  gần  đến  Giáp  Sơn, 

vùng đất ấy thế nước chảy xiết, chưa đến tối đã phải cắm thuyền. Chợt 

có một người đàn bà mặc quần gấm, kéo nước bên sông. Viên Trạch vừa 

trông  thấy,  hai  mắt  ứa  lệ.  Lý  Nguyên  hỏi  nguyên  do,  Viên  Trạch  đáp: 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 310 of 393

“Ta chẳng chịu đi theo đường này là vì sợ gặp người đàn bà này. Bà ta 

mang thai đã ba năm, chờ ta sanh làm con. Chẳng thấy còn có thể trốn 

lánh, chứ nay đã thấy, không cách nào chẳng làm con bà ta được! Ông 

nên tụng chú, giúp ta mau sanh. Tới ngày thứ ba, hãy đến nhà thăm ta. 

Ta trông thấy ông, cười một tiếng làm tin. Mười hai năm sau, đêm Rằm 

tháng  Tám,  đến  bên  bờ  giếng  Cát  Hồng  tại  chùa  Thiên  Trúc  ở  Hàng 

Châu gặp ta”. 

Nói  xong,  Viên  Trạch  tọa  thoát  (ngồi  qua  đời).  Bà  nọ  liền  sanh 

con. Ngày thứ ba, Lý Nguyên đến thăm, đứa bé liền cười. Sau đấy, Lý 

Nguyên  quay  về  chùa  Huệ  Lâm,  thấy  trong  quyển  kinh  đã  viết  sẵn  lời 

dự ngôn về hậu sự, càng thêm tin [sư Viên Trạch] chẳng phải là kẻ tầm 

thường.  Mười  hai  năm  sau,  Lý  Nguyên  đến  Hàng  Châu.  Tới  đêm  Rằm 

tháng Tám, ông đến chỗ ước hẹn chờ đợi; chợt thấy bên sông có đứa bé 

trai chăn trâu, ngồi trên lưng trâu, dùng roi gõ sừng trâu, xướng: 

 Tam sinh thạch thượng cựu tinh hồn, 

 Thưởng nguyệt, ngâm phong bất yếu luân. 

 Tàm quý tình nhân viễn tương phỏng, 

 Thử thân tuy dị, tánh thường tồn. 

(Trên đá ba sinh260, vẫn nguyên hồn 

Ngâm gió, thưởng trăng lọ phải bàn

Thẹn thấy người xưa tìm đến gặp

Thân này tuy khác, tánh thường còn)

Lý Nguyên nghe xong bèn đến chào hỏi. Hàn huyên xong xuôi, đứa 

bé lại đọc: 

 Thân tiền, thân hậu sự mang mang, 

 Dục thoại nhân duyên khủng đoạn trường 261  

 Ngô, Việt giang sơn du dĩ biến 

260 Theo sách Quần Ngọc Chú, Tỉnh Lang đến vãn cảnh chùa Nam Huệ Lâm, nằm 

chơi, chợt ngủ thiếp đi, thấy hồn mình đến Bồng Lai. Nơi đó có một vị Tăng đang 

tụng kinh, trước mặt có một nén nhang đang cháy. Hỏi đến nguyên do, vị Tăng cho 

biết cây nhang ấy do một người đàn-việt thắp lên để khấn nguyện, cầu phước, nhang 

chưa cháy hết mà người thắp nhang đã chuyển kiếp ba lần. Lần thứ nhất làm Đường 

Huyền Tông, lần thứ hai làm Đường Hiến Tông, lần thứ ba chính là Tỉnh Lang. Do 

đó, về sau từ ngữ “tam sinh hương hỏa”  thường dùng để chỉ lời nguyền có hiệu lực 

đến ba đời. 

261 “Đoạn trường”: Ý nói vô cùng đau xót, như đứt từng khúc ruột. Theo điển tích cổ, 

vua Sở đi săn thấy vượn con bị bắn chết, vượn mẹ trông thấy ôm con kêu khóc rồi 

chết, mổ bụng ra xem thấy ruột nó đứt thành từng khúc. Do đó cổ văn thường dùng 

chữ “đoạn trường” để diễn tả nỗi đau xót. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 311 of 393

 Khước hồi yên trạo thượng Cù Đường 

(Thân trước, thân sau sự vấn vương

Bàn chuyện nhân duyên luống đoạn trường 

Ngô,Việt giang sơn chơi khắp cả, 

Quẩy chèo mây khói, vượt Cù Đường262) 

Rồi  ruổi  trâu  đi  mất.  Thân  phận  như  thế  còn  chưa  liễu  thoát  được, 

huống hồ là những kẻ chỉ mới lãnh hội được câu thoại đầu, được chết an 

lành mà coi là đã liễu thoát ư? Cậy vào tự lực để thoát sanh tử khó khăn 

như thế đó; cậy vào Phật lực để thoát sanh tử dễ dàng như thế đó; vậy 

mà  người  đời  vẫn  cứ  buông  bỏ  Phật  lực  để  cậy  vào  tự  lực,  cũng  là  vì 

chưa hiểu rõ lẽ mầu nhiệm. Nay dùng hai câu sau đây để nói toạc ra: Chỉ 

là  vì  tri  kiến  sai  lầm  “muốn  tỏ  vẻ  ta  là  hạng  người  bậc  thượng,  chẳng 

chịu làm chuyện tầm thường, không hy hữu, lạ lùng” vậy. Xin hết thảy 

mọi người hãy suy nghĩ chín chắn chuyện đã qua của năm người này rồi 

tự lợi, lợi tha, sốt sắng tu Tịnh Nghiệp như lo chôn cất cha mẹ, như cứu 

đầu cháy thì mới khỏi luống uổng đời này và lần gặp gỡ này. 

5. Ngày thứ năm: Giải thích sơ lược về giáo nghĩa Lục Tức của tông 

Thiên Thai, kiêm giảng về ăn chay, phóng sanh

Pháp môn Tịnh Ðộ thích hợp khắp ba căn, thâu nhiếp lợi căn lẫn độn 

căn,  khế  lý,  khế  cơ,  chí  viên,  chí  đốn,  đúng  là  pháp  môn  lợi  lạc  chúng 

sanh duy nhất vô thượng. Nhưng con người hiện tại, có kẻ tự cao, tự đại 

bảo:  “Chúng  sanh  tức  là  Phật  thì  ta  chính  là  Phật,  sao  lại  phải  niệm 

Phật?”, kẻ thì lại cho rằng: “Ta đã là phàm phu khổ não, làm sao có thể 

liễu thoát sanh tử, chỉ cầu kiếp sau chẳng mất thân người mà thôi!” Hai 

hạng người này đều vì chẳng hiểu rõ nhân quả mà thành ra như thế ấy. 

Bởi vậy, hôm nay tôi vẫn giảng về nhân quả. 

Phải  biết   “chúng  sanh  tức  là  Phật”   [chỉ  cho]  cái  nhân  chân  thật  là 

Phật  tánh  sẵn  có  đủ.  Nếu  chẳng  tu  hạnh  Niệm  Phật  mầu  nhiệm,  Phật 

tánh  chẳng  do  đâu  hiển  hiện  được  thì  làm  sao  đạt  được  thật  quả  “giải 

thoát  sanh  tử,  thành  tựu  Phật  đạo”  đây?  Ví  như  gương  báu  đóng  bụi, 

quang minh chẳng hiện, chứ thật ra chẳng mất! Nếu chịu ra sức lau chùi, 

mài giũa thì gương sẽ tự có thể chiếu trời soi đất. Nếu nói: “Ta là phàm 

phu  khổ  não,  chẳng  thể  vãng  sanh  Tây  Phương,  liễu  sanh  thoát  tử,  cho 

262 Cù Đường (còn gọi là Quỳ Hiệp, tức khe quỷ) là tên một kẽm núi hiểm trở, quanh 

co trên sông Dương Tử ở tỉnh Tứ Xuyên. Kẽm núi này dài đến 8 km, từ huyện Phụng 

Tiết cho đến thành Bạch Đế. Thế nước chảy xiết, rất nguy hiểm khi phải vượt qua. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 312 of 393

đến thành Phật” thì lại chính là lời lẽ của kẻ nghiệp chướng sâu nặng, tự 

cam chịu đọa lạc. Vả nữa, người đời nay có kẻ đánh cờ, xoa mạt-chược 

đến  nỗi  mệt  quá  rồi  chết,  chẳng  biết  là  bao  nhiêu!  Nếu  họ  có  thể  vận 

dụng sự khổ nhọc ấy vào chuyện tu hành niệm Phật thì lo gì chẳng vãng 

sanh Tây Phương, chứng lên đến Phật quả ư? Bởi lẽ, Phật vốn chỉ là một 

chúng sanh tu trì, chứng đắc Phật quả mà thôi. 

Thiên Thai Trí Giả Ðại Sư đời Tùy soạn cuốn Quán Vô Lượng Thọ 

Phật Kinh Sớ, đã lập ra giáo nghĩa Lục Tức Phật để đối trị căn bệnh lớn 

“cam  chịu  đọa  lạc”  và  bệnh  “tự  tôn,  tự  đại  sai  lầm”.  Lục  Tức  Phật  là: 

một  là  Lý  Tức  Phật,  hai  là  Danh  Tự  Tức  Phật,  ba  là  Quán  Hạnh  Tức 

Phật,  bốn  là  Tương  Tự  Tức  Phật,  năm  là  Phần  Chứng  Tức  Phật,  sáu  là 

Cứu  Cánh  Tức  Phật.  “Lục”:  Minh  thị  thứ  lớp  sâu  -  cạn,  “Tức”:  Chỉ  rõ 

ngay  nơi  Thể  chính  là  Phật.  Ví  như  trẻ  sơ  sanh  hình  thể  chẳng  khác  gì 

cha mẹ, nhưng sức lực, khả năng khác biệt rất xa. Bởi thế, chẳng thể bảo 

đứa  bé  con  ấy  chẳng  phải  là  người,  nhưng  cũng  chẳng  thể  sai  nó  gánh 

vác  chuyện  của  người  đã  trưởng  thành  được.  Nếu  biết  rõ  “tuy  sáu  mà 

thường tức” thì sẽ chẳng sanh lui sụt. Nếu hiểu “tuy tức mà thường sáu” 

sẽ  chẳng  sanh  lòng  tăng  thượng  mạn.  Từ  đó,  nỗ  lực  tu  trì,  sẽ  từ  phàm 

phu mà viên chứng Phật quả, do Lý Tức Phật mà thành Cứu Cánh Tức 

Phật vậy. 

*  Lý  Tức  Phật  là  hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  Tánh.  Tuy  trái 

phản Chánh Giác, xuôi theo trần lao, luân hồi trong Tam Ðồ, Lục Ðạo, 

nhưng  công  đức  của  Phật  Tánh  vẫn  tự  đầy  đủ,  cho  nên  gọi  là  Lý  Tức 

Phật, coi Lý Thể của tâm chính là Phật vậy. Vô Cơ Tử263 làm bài tụng 

rằng: 

 Ðộng, tịnh lý toàn thị 

 Hành, tàng sự tận phi, 

 Minh minh tùy vật khứ, 

 Yểu yểu bất tri quy. 

(Ðộng, tịnh toàn là lý, 

Hành, tàng chẳng trúng gì, 

Tối tăm theo đuổi vật, 

263 Vô Cơ Tử là biệt hiệu của sư Phổ Nhuận, cao tăng tông Thiên Thai, sống vào đời 

Nam Tống. Ngài họ Quách, pháp tự là Thiên Thụy. Xuất gia năm bảy tuổi với ngài 

Từ Hạnh Phưởng, chín tuổi xuống tóc. Năm mười tuổi bắt đầu học giáo nghĩa Thiên 

Thai với ngài Thông Chiếu. Về sau, trụ trì chùa Đại Giác ở Tùng Giang, được vua 

ban hiệu Phổ Nhuận Đại Sư. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 313 of 393

Mờ mịt chẳng biết về) 

Do  hết  thảy  chúng  sanh  chưa  nghe  Phật  pháp,  chẳng  biết  tu  trì, 

nhưng nhất niệm tâm thể vẫn hoàn toàn giống như Phật. Vì thế mới bảo 

là:   “Ðộng,  tịnh  toàn  là  lý” .  Do  mê  lầm  tự  tâm,  tạo  các  sự  nghiệp  nên 

mới  bảo   “Hành,  tàng  chẳng  trúng  gì”   (Hành  là  hoạt  động,  tàng  là  ở 

yên), vì mọi việc làm đều chẳng tương ứng Phật Tánh. Suốt ngày, suốt 

năm, tối tăm, mờ mịt ruổi theo vật dục (lòng ham muốn vật chất) phiền 

não,  vọng  tưởng,  từ  sống  đến  chết  chẳng  hề  biết  hồi  quang  phản  chiếu 

(xoay trở lại xét soi cái tâm), nên bảo là:  “Tối tăm theo đuổi vật, mờ mịt 

 chẳng biết về”.  

* Danh Tự Tức Phật là hoặc do từ thiện tri thức, hoặc từ kinh điển 

mà biết rằng tâm vốn sẵn đủ Phật Tánh tịch - chiếu viên dung, bất sanh, 

bất diệt. Thông suốt hiểu rõ nơi danh tự, biết hết thảy pháp đều là Phật 

pháp, hết thảy chúng sanh đều có thể thành Phật. Ðó gọi là “nghe danh 

tự Phật tánh liền hiểu rõ, thấu suốt Phật pháp”. Kệ tụng rằng

 Phương thính vô sanh khúc, 

 Thỉ văn bất tử ca, 

 Kim tri đương thể thị 

 Phiên hận tự tha đà. 

(Vừa nghe khúc vô sanh, 

Mới nghe bài bất tử, 

Liền biết ngay đương thể, 

Tiếc đã trót lần khân) 

[Ý nói]: Từ trước đến nay chỉ biết sanh tử luân hồi không lúc nào kết 

thúc; nay biết Phật Tánh chân thường, bất sanh, bất diệt, đã biết đương 

thể (ngay nơi bản thể) chính là cái nhân chân chánh để thành Phật liền 

gấp  gáp  tu  trì,  còn  hận  từ  trước  đến  nay  mình  bỏ  uổng  quang  âm  (thời 

gian) đến nỗi chưa thể thật sự chứng đắc! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 314 of 393

* Quán Hạnh Tức Phật là nương theo Giáo tu Quán, tức là địa vị 

Ngoại Phàm264 Ngũ Phẩm trong Viên Giáo. Ngũ Phẩm là: 

a. Tùy Hỷ Phẩm: Nghe pháp Thật Tướng, tin hiểu, tùy hỷ. 

b.  Ðộc  Tụng  Phẩm:  Đọc  tụng  kinh  Pháp  Hoa  và  các  kinh  điển  Ðại 

Thừa để hỗ trợ quán hạnh và sự hiểu biết. 

c. Giảng Thuyết Phẩm: Tự nói những điều mình tự chứng hiểu (nội 

giải) để chỉ dạy, dắt dẫn làm lợi cho người khác. 

c. Kiêm Hành Lục Ðộ Phẩm: Kiêm tu Lục Ðộ để giúp cho quán tâm. 

e.  Chánh  Hành  Lục  Ðộ  Phẩm:  Lấy  việc  hành  Lục  Ðộ  làm  hạnh 

chánh  yếu,  tự  mình  hành,  dạy  người  khác  hành,  Lý  -  Sự  đầy  đủ.  Quán 

Hạnh càng thêm thù thắng. Kệ tụng rằng: 

 Niệm niệm chiếu thường lý 

 Tâm tâm tức huyễn trần 

 Biến quán chư pháp tánh 

 Vô giả diệc vô chân. 

(Niệm niệm chiếu thường lý, 

Tâm tâm bặt huyễn trần 

Quán khắp các pháp tánh, 

Không giả cũng không chân) 

Ðã viên ngộ (ngộ trọn vẹn) Phật tánh, nương theo Giáo tu Quán, đối 

trị phiền não tập khí nên bảo là:   “Niệm niệm chiếu thường lý, tâm tâm 

 bặt  huyễn trần”.  Hiểu rõ một sắc, một hương không thứ gì chẳng phải là 

Trung Ðạo; hết thảy các pháp không pháp nào chẳng phải là Phật pháp, 

hết  thảy  chúng  sanh  đều  sẽ  thành  Phật,  cho  nên  nói:   “Quán  khắp  các 

 pháp tánh, không giả cũng không chân”. 

* Tương Tự Tức Phật là tương tự giải phát (gần giống như đã giải 

ngộ, phát khởi), tức là địa vị Nội Phàm thuộc Thập Tín trong Viên Giáo. 

264 Ngoại Phàm là địa vị trước khi đạt đến địa vị Kiến Đạo. Ngũ Đình Tâm Trụ, Biệt 

Tướng  Niệm  Trụ,  Tương  Tục  Niệm  Trụ  của  Thanh  Văn  được  gọi  là  Ngoại  Phàm. 

Ngay  cả  địa  vị  Phục  Nhẫn  trong  Thập  Tín  trong  Đại  Thừa  vẫn  thuộc  Ngoại  Phàm. 

Đại  Thừa  Nghĩa  Chương,  quyển  17  giảng:   “Gọi  là  Ngoại  Phàm  vì  họ  còn  hướng 

 ngoại  cầu  lý,  chưa  dứt  tướng  để  hướng  vào  trong  duyên  theo  chân  tánh.  Do  chưa 

 đoạn  được  cái  thân  phần  đoạn  trong  lục  đạo  nên  gọi  là  Phàm”.   Nói  chi  tiết  hơn, 

trong Tạng Giáo thì những địa vị thuộc Hiền Vị như Ngũ Đình Tâm v.v… là Ngoại 

Phàm,  trong  Thông  Giáo  thì  cho  đến  Càn  Huệ  Địa  đều  là  Ngoại  Phàm,  Biệt  Giáo 

coi từ Sơ Quả cho đến Thập Tín đều là Ngoại Phàm, còn Viên Giáo coi Quán Hạnh 

Ngũ Phẩm là Ngoại Phàm. Tổ Ấn Quang đã giải thích chữ Nội Phàm theo giáo nghĩa 

Viên Giáo . 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 315 of 393

Sơ  Tín  đoạn  Kiến  Hoặc,  Thất  Tín  đoạn  Tư  Hoặc;  Bát,  Cửu,  Thập,  Tín 

đoạn Trần Sa Hoặc. Kệ tụng rằng: 

 Tứ Trụ tuy tiên thoát, 

 Lục trần vị tận không 

 Nhãn trung do hữu ế 

 Không lý kiến hoa hồng. 

(Trước đã thoát Tứ Trụ, 

Nhưng sáu trần chửa không, 

Mắt vẫn còn màng mộng 

Thấy hoa đốm trên không) 

Tứ Trụ là: 

a. Kiến Nhất Thiết Trụ Ðịa chính là Kiến Hoặc trong Tam Giới. 

b. Dục Ái Trụ Ðịa chính là Tư Hoặc trong Dục Giới. 

c. Sắc Ái Trụ Ðịa tức là Tư Hoặc trong Sắc Giới. 

d. Hữu Ái Trụ Ðịa tức là Tư Hoặc trong Vô Sắc Giới. 

Sơ Tín đoạn Kiến Hoặc, Thất Tín đoạn Tư Hoặc nên bảo là:  “Trước 

 đã  thoát  Tứ  Trụ” .  Nhưng  do  tập  khí  sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc  pháp 

chưa hết, nên bảo là:  “Nhưng sáu trần chửa không”.  Ở đây chỉ luận về 

địa vị Thất Tín, chứ Bát, Cửu, Thập Tín đã phá được Trần Sa Hoặc nên 

tập khí đã hoàn toàn rỗng không. Tập khí là những dư âm của các Chánh 

Hoặc (các phiền não chánh yếu). Giống như cái mâm đựng thịt dù đã rửa 

sạch, vẫn còn có mùi hôi; bình đựng rượu tuy đã súc kỹ vẫn còn có mùi 

rượu.  “Mắt vẫn còn màng mộng, thấy hoa đốm trên không”  là: Vì chưa 

phá  Vô  Minh  nên  chưa  thể  thấy  được  bản  thể  của  Chân  Không  Pháp 

Giới. 

* Phần Chứng Tức Phật là ở [giai đoạn] Thập Tín hậu tâm265, phá 

một  phần  Vô  Minh,  chứng  một  phần  Tam  Ðức,  liền  bước  vào  Sơ  Trụ, 

chứng Pháp Thân, là Pháp Thân Đại Sĩ. Từ Sơ Trụ đến Đẳng Giác, tổng 

cộng  là  bốn  mươi  mốt  địa  vị,  mỗi  địa  vị  đều  phá  được  một  phần  vô 

minh, chứng một phần Tam Đức, nên gọi là Phần Chứng Tức Phật. Do 

vô  minh  chia  làm  bốn  mươi  hai  phẩm,  Sơ  Trụ  phá  một  phần,  cho  đến 

Thập Trụ phá được mười phần. Trải qua [các địa vị] Thập Hạnh, Thập 

Hồi Hướng, Thập Ðịa cho đến Ðẳng Giác [lần lượt] phá được bốn mươi 

mốt phần. Bậc Sơ Trụ có thể hiện thân làm Phật trong thế giới không có 

Phật, lại còn tùy loại hiện thân độ thoát chúng sanh. Thần thông đạo lực 

265 Đã viên mãn mười Tín tâm thì gọi là Thập Tín hậu tâm, tức là đã chuẩn bị tiến 

vào địa vị Sơ Trụ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 316 of 393

của  bậc  này  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  huống  hồ  là  càng  lên  mỗi  địa  vị  trên 

càng thù thắng hơn nữa, nhất là địa vị thứ bốn mươi mốt là Ðẳng Giác 

Bồ Tát ư? Kệ tụng rằng: 

 Hoát nhĩ tâm khai ngộ 

 Trạm nhiên nhất thiết thông 

 Cùng nguyên do vị tận 

 Thường kiến nguyệt mông lung. 

(Ðột nhiên tâm khai ngộ, 

Lặng trong hết thảy thông, 

Vẫn chưa thông tận gốc 

Trăng thường thấy mông lung) 

 “Ðột nhiên tâm khai ngộ, lặng trong hết thảy thông” là nói về cảnh 

tượng  phá  được  vô  minh  đôi  phần,  chứng  ngộ  đôi  phần.  “Vẫn  chưa 

 thông tận gốc, trăng thường thấy mông lung”  ý nói còn có mây vô minh 

[che  lấp]  nên  chưa  thể  thấy  thấu  tột  ánh  sáng  của  vần  trăng  thiên  chân 

trong tự tánh. 

* Cứu Cánh Tức Phật là từ Ðẳng Giác lại phá một phần Vô Minh 

nên [thấu đạt] tột cùng Chân Tánh, hết sạch Hoặc, phước huệ viên mãn, 

chứng ngộ triệt để Chân Như Phật Tánh sẵn có ngay trong tâm mình, đạt 

địa vị Diệu Giác, thành đạo Vô Thượng Bồ Ðề. Kệ tụng rằng: 

 Tùng lai chân thị vọng 

 Kim nhật vọng giai chân 

 Ðản phục bản thời tánh 

 Cánh vô nhất pháp tân. 

(Từ trước, chân là vọng 

Hôm nay, vọng đều chân, 

Chỉ khôi phục bản tánh 

Có pháp nào mới đâu?) 



 “Từ trước chân là vọng”  là trước khi ngộ thì cũng chỉ từ “Ngũ Uẩn 

đều là không” này mà lầm sanh chấp trước [khiến cho] Sắc Pháp, Tâm 

Pháp  nương  theo  nhau  thành  lập,  khổ  ách  theo  đó  sanh  ra.  Sau  khi  đã 

ngộ  rồi,  tuy  vẫn  chỉ  là  Ngũ  Uẩn  này,  nhưng  toàn  thể  đều  là  một  Chân 

Như, trọn chẳng có tướng Sắc, Tâm, Ngũ Uẩn để được. Vì thế, bảo là: 

 “Từ  trước  chân  là  vọng.  Hôm  nay,  vọng  đều  chân” .  Nhưng  cái  Chân 

được chứng ấy nào phải là điều gì mới đạt được, chẳng qua là phục hồi 

lại Chân Như Phật Tánh sẵn có đó thôi, vì thế bảo:  “Chỉ khôi phục bản 

 tánh, có pháp nào mới đâu?” 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 317 of 393

Lại nữa, chúng sanh còn mê thì thấy Phật, Bồ Tát và hết thảy chúng 

sanh đều là chúng sanh, cho nên hủy báng Phật pháp, sát hại chúng sanh, 

chẳng biết là tội lỗi; trái lại còn coi đó là vui. Ðức Phật đã triệt ngộ cái 

tâm  “tâm,  Phật,  chúng  sanh  cả  ba  không  sai  biệt”,  thấy  hết  thảy  chúng 

sanh  hoàn  toàn  là  Phật.  Vì  thế  đều  vì  kẻ  oán,  người  thân  thuyết  pháp 

khiến cho họ được độ thoát; dẫu là kẻ cực kỳ ác nghịch không tin, tâm 

[Phật] cũng không hề có một niệm buông bỏ vì Phật thấy thấu suốt kẻ đó 

chính là một vị Phật chưa thành vậy. 

Sáng hôm nay, ông Hoàng Hàm Chi bảo tôi rằng: Pháp Sư Viên Anh 

nói đạo tràng sắp viên mãn; ngày hoàn mãn sẽ cử hành phóng sanh. Ðến 

ngày Mười Sáu sẽ nói về Tam Quy, Ngũ Giới, xin tôi vì đại chúng giảng 

đại ý của sự phóng sanh và thọ Tam Quy, Ngũ Giới ngõ hầu mọi người 

cùng  phát  tâm  lợi  người,  lợi  vật.  Bởi  thế,  chẳng  thể  không  tuyên  nói. 

Pháp hội này nhằm để hộ quốc tức tai. Nếu suy xét đến tận cùng nguyên 

do  phát  khởi  tai  nạn  thì  phần  nhiều  là  vì  sát  sanh  mà  ra.  Vì  thế,  muốn 

ngưng dứt sát nghiệp, phải bắt đầu từ việc kiêng giết chóc, ăn chay, bảo 

vệ, tiếc thương sanh mạng loài vật và chuộc mạng loài vật. Mọi người ai 

nấy  phải  nên  phát  tâm  bảo  vệ,  thương  tiếc  sanh  mạng  loài  vật.  “Muốn 

 biết binh đao trong cõi thế, lò mổ xin nghe tiếng nửa đêm”. Hãy giữ hai 

câu ấy làm lời răn nhắc, tận lực kiêng dè. 

Ý  nghĩa  của  việc  phóng  sanh  là  khiến  cho  mọi  người  phát  tâm  bảo 

vệ mạng sống của chúng sanh. Chính mình phóng sanh, đương nhiên sẽ 

chẳng sát sanh nữa. Dẫu chính mình chẳng phóng sanh, trông thấy người 

khác phóng sanh, lẽ nào còn nỡ sát sanh? Nếu ai nấy bảo vệ, thương tiếc 

sanh  mạng,  chẳng  tàn  hại  nữa  sẽ  tiêu  được  sát  kiếp,  chuyển  được  vận 

nước. Nhưng người đời vẫn có kẻ một mặt bỏ tiền phóng sanh, một mặt 

vẫn sát sanh, ăn thịt như thường. Như vậy, dù có chút công đức phóng 

sanh, làm sao địch nổi tội lỗi sát sanh lớn lao! 

Hiện  thời,  hội  này  dự  định  trong  ngày  viên  mãn  sẽ  cử  hành  phóng 

sanh, xin các vị phát tâm thí tiền giúp cho, tự lợi, lợi vật, công đức chẳng 

thể  nghĩ  bàn.  Còn  như  [tiền]  cúng  dường  của  đệ  tử  quy  y  lần  này,  Ấn 

Quang quyết định dùng hết vào việc cứu trợ tai nạn, trọn chẳng lấy dùng 

một  đồng  nào!  Bởi  lẽ,  tôi  là  một  ông  Tăng  trơ  trọi,  đã  không  có  chùa 

miếu, lại cũng chẳng có đồ đệ, trừ thức ăn, quần áo ra, để dành tiền làm 

gì?  Mai  kia  mạng  chung,  sau  khi  hỏa  thiêu,  đem  tro  rải  xuống  biển  cả, 

chẳng cần phải tạo tháp và làm bất cứ [hình thức] kỷ niệm nào! 

Ngay cả việc quy y đây, tôi vốn chẳng thuận từ đầu, nhưng bởi pháp 

sư Viên Anh và cư sĩ Khuất Văn Lục thiết tha khuyên bảo, viện lẽ những 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 318 of 393

người  phát  tâm  cầu  pháp  ân  cần,  vì  thỏa  mãn  ý  nguyện  của  họ,  vì  tình 

chẳng  thể  khước  từ,  nên  đành  chấp  thuận.  Tôi  vốn  xem  nhẹ  tiền  bạc, 

chẳng  giống  những  người  khác,  mỗi  tên  đệ  tử  phải  xuất  tiền  “hương 

kính”266 bao nhiêu đó mới chấp thuận cho quy y. Tôi thì không tiền cũng 

quy  y  được,  chỉ  cần  người  ấy  có  tâm  thành  kính  tu  trì  mà  thôi.  Bởi  lẽ, 

chẳng  thể  coi  chuyện  quy  y  như  chuyện  mua  bán,  cần  phải  ra  giá  bao 

nhiêu  đó  mới  mua  được  hàng  hóa  đáng  giá  chừng  đó!  Có  như  vậy  thì 

mới là tín đồ chân thật quy y Phật pháp, mới có thể đạt đại lợi ích liễu 

sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh. 

6.  Ngày thứ sáu: Dùng Chân Ðế và Tục Ðế để phá trừ kiến chấp và 

trần thuật những chuyện linh cảm gần đây

Người đời chấp Không, chấp Có, lầm lạc sanh khởi những kiến giải 

của chính mình nên mê muội chẳng giác ngộ. Đức Thế Tôn lập ra giáo 

pháp [là vì] muốn cho chúng sanh phá trừ hai kiến chấp ấy, đặc biệt bày 

ra  một  pháp  môn  Niệm  Phật,  mong  chúng  sanh  từ  Có  đạt  đến  Không, 

dẫu  đắc  Không  nhưng  chẳng  bỏ  Có  thì  hai  pháp  Có  -  Không  sẽ  hỗ  trợ 

nhau, được lợi ích rất lớn. Huống hồ là cậy vào nguyện lực của Phật Di 

Ðà.  Vì  thế,  lực  dụng  của  pháp  môn  Niệm  Phật  vượt  trỗi  hết  thảy  pháp 

môn [khác], làm chỗ quy túc cho hết thảy các pháp môn. 

Trong  đời  có  một  hạng  người  tri  kiến  hèn  kém,  dạy  họ  niệm  Phật 

cầu sanh Tây Phương bèn nói: “Chúng tôi là hạng nghiệp lực phàm phu, 

làm sao dám mong mỏi vãng sanh Tây Phương? Chỉ cầu chẳng mất thân 

người  là  đủ  lắm  rồi”.  Thứ  tri  kiến  này  là  do  chẳng  biết  tâm  tánh  của 

chúng sanh và tâm tánh của chư Phật giống hệt, chẳng hai. Nhưng chư 

Phật tu đức đến cùng cực, tánh đức hiển hiện trọn vẹn, còn chúng sanh 

dẫu  đủ  tánh  đức,  trọn  không  tu  đức,  dẫu  có  tu  tập  nhưng  lắm  kẻ  vì  tu 

hành trái nghịch với tánh, nên đâm ra càng thêm mê muội, trái nghịch. 

Lại có một hạng người tri kiến cuồng vọng. Dạy họ niệm Phật, liền 

bảo:  “Ta  đã  là  Phật,  cần  gì  phải  niệm  Phật?  Các  ngươi  chẳng  biết  tự 

mình chính là Phật thì thường niệm Phật cũng không sao! Ta đã tự biết 

là Phật, cần gì phải trên đầu lại chồng thêm một cái đầu!” Thứ tri kiến 

này là do chỉ biết đến vị Phật thuộc về Phật Tánh sẵn có ngay trong tâm, 

chưa  biết  đến  vị  Phật  đã  đoạn  sạch  Phiền  Hoặc,  viên  mãn  phước  huệ. 

Hạng  người  này  nếu  đã  biết  Tánh  -  Tu,  Lý  -  Sự  đều  chẳng  thể  thiên 

266 Hương kính: Tiền cúng dường khi cầu quy y thọ giới. Gọi là “hương kính” với 

ngụ ý cúng cho vị thầy chút tiền để thầy có tiền mua nhang đèn cúng Phật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 319 of 393

chấp,  cực  lực  tu  tịnh  hạnh  thì  sẽ  vượt  xa  hạng  người  nẩy  sanh  tri  kiến 

hèn kém. Nếu chẳng vậy, sẽ tự lầm, lầm người, vĩnh viễn đọa trong địa 

ngục A Tỳ, trọn không có kỳ ra. Vì thế, đối với những hiểu biết lầm lạc 

chấp  Không,  chấp  Có,  kiến  giải  hèn  kém  và  kiến  giải  lầm  lạc  cuồng 

vọng này, chỉ có riêng pháp Niệm Phật là dễ đối trị nhất.  “Tâm này làm 

 Phật, tâm này là Phật” , nếu chẳng làm Phật thì chẳng phải là Phật được. 

Hai câu kinh văn này chính là Vô Thượng Diệu Pháp để phá trừ hai thứ 

kiến chấp hèn kém và cuồng vọng. 

Bàn  chặt  chẽ  về  ý  nghĩa  lớn  lao  trong  Phật  pháp  thì  chẳng  ngoài 

Chân Ðế và Tục Ðế. Chân Ðế một pháp chẳng lập, là thực thể được thấy 

biết  bởi  Thánh  Trí.  Tục  Ðế  phô  bày  trọn  vẹn  vạn  hạnh,  chính  là  hành 

tướng được tu trong pháp môn  (chữ Tục ở đây nghĩa là tạo dựng, kiến lập, chứ 

 đừng  hiểu  là  thế  tục,  thô  tục).   Người  học  Phật  phải  viên  dung  Chân  -  Tục, 

một mực cùng hành. Bởi lẽ, vì một pháp chẳng lập thì mới có thể tu đạo 

phô  bày  trọn  vẹn  vạn  hạnh.  Vạn  hạnh  được  phô  bày  trọn  vẹn  thì  mới 

hiển hiện được bản thể một pháp chẳng lập. 

Nay  để  dễ  hiểu,  tôi  nêu  riêng  một  thí  dụ.  Bản  thể  của  Chân  Như 

Pháp Tánh ví như tấm gương quý báu tròn lớn, rỗng rỗng rang rang, trọn 

không có một vật, thế mà người Hồ đến thì bóng người Hồ hiện, người 

Hán  đến  ắt  bóng  người  Hán  hiện.  Hồ,  Hán  cùng  đến  một  lúc  thì  cùng 

lúc hiện bóng. Ngay đang trong lúc rỗng rang, trống lỗng, trọn không có 

một  vật,  chẳng  trở  ngại  gì  chuyện  người  Hồ  đến,  bóng  người  Hồ  hiện; 

kẻ Hán đến, bóng kẻ Hán hiện. Ngay đang lúc người Hồ đến hiện bóng 

người  Hồ,  người  Hán  đến  soi  bóng  người  Hán,  gương  vẫn  rỗng  rang, 

trống lỗng, trọn không có một vật nào! 

Thiền  Tông  đặt  nặng  Chân  Ðế,  tức  là  ngay  chỗ  “vạn  hạnh  phô  bày 

trọn vẹn” chỉ ra “một pháp chẳng lập”. Tịnh tông phần nhiều chú trọng 

Tục Ðế, tức là ngay nơi “một pháp chẳng lập”, chỉ ra chuyện “vạn hạnh 

phô bày trọn vẹn”. Bậc trí hiểu rõ Lý sẽ tự chẳng thiên chấp. Nếu không, 

thà chấp Có còn hơn là chấp Không! Vì nếu chấp Có dẫu chưa ngộ trọn 

vẹn Phật tánh vẫn còn có công tu trì; chứ chấp Không sẽ bác không nhân 

quả,  thành  ra  kiến  chấp  Ðoạn  Diệt,  phá  hoại,  rối  loạn  Phật  pháp,  khiến 

chúng sanh nghi ngờ, lầm lạc, họa ấy rất lớn, chẳng thể tuyên nói được! 

Chúng ta niệm Phật trước hết phải từ Có Niệm mà khởi. Niệm đến 

lúc niệm lặng, tình mất, ắt không những đã không có Ta là người niệm 

mà cũng không có đức Phật được ta niệm, nhưng từng câu, từng chữ vẫn 

rành  rẽ,  phân  minh,  chẳng  lầm,  chẳng  loạn,  tức  là  như  thường  nói: 

 “Niệm mà vô niệm, vô niệm mà niệm”  vậy.  “Niệm mà vô niệm, vô niệm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 320 of 393

 mà  niệm”   nghĩa  là  ngay  trong  lúc  đang  niệm  Phật,  trọn  chẳng  có  tình 

niệm khởi tâm niệm Phật. Tuy không có tình niệm khởi tâm niệm Phật 

nhưng lại niệm rành rẽ, phân minh, liên tục. Nhưng công phu này chẳng 

phải là điều hạng sơ tâm có thể đạt được ngay! Nếu chưa đạt đến công 

phu “vô niệm mà niệm” mà không chú trọng “có niệm” thì khác nào phá 

nhà để tìm lấy chỗ trống không! Cái Không ấy quyết chẳng phải là chỗ 

để an thân lập mạng được! 

Các  bậc  cổ  Thiền  đức,  có  nhiều  vị  lễ  bái,  trì  tụng  chẳng  tiếc  thân 

mạng như cứu đầu cháy. Vì thế, thiền sư Vĩnh Minh Diên Thọ ngày làm 

một trăm lẻ tám Phật sự, đêm qua ngọn núi khác kinh hành niệm Phật; 

huống hồ là học nhân đời sau chẳng trọng Sự Tu (tu hành về mặt Sự) mà 

hòng thành tựu đạo nghiệp ư? Do đại ngộ lý thể “một pháp chẳng lập”, 

tận lực tu hành công phu “vạn pháp viên tu” nơi mặt Sự thì mới là Trung 

Ðạo Không Hữu viên dung! 

Kẻ  [chấp  vào]  Không  Giải  Thoát  cho  rằng  chẳng  tu  một  pháp  nào 

hết mới là “[một pháp] chẳng lập” được chư Phật gọi là “kẻ đáng thương 

xót”. Liên Trì Ðại Sư dạy:   “Chấp sự mà niệm, giữ được liên tục thì sẽ 

 chẳng  luống  uổng  công,  được  dự  vào  phẩm  vị  [vãng  sanh].  Chấp  lý 

 nhưng tâm chưa thật sự thông đạt, khó thể tránh được cái họa rớt vào 

 Không.  Bởi  lẽ,  Sự  có  công  năng  kềm  cặp  Lý,  Lý  chẳng  thể  tồn  tại  độc 

 lập” , lý do là như vậy đó. Chúng ta học Phật phải do từ ngay nơi Sự để 

thành  Lý,  do  chính  ngay  nơi  Lý  để  thành  Sự.  Lý  -  Sự  viên  dung,  Có  - 

Không chẳng hai thì mới có thể trọn thành tam-muội, liễu thoát sanh tử. 

Nếu tự nói ‘ta chính là Phật’, chấp Lý phế Sự, sai lầm rất nặng! Hãy nên 

tận  lực  tu  trì,  nhất  tâm  niệm  Phật,  từ  Sự  hiển  Lý,  dẫu  hiển  Lý  vẫn  chú 

trọng nơi Sự thì mới được lợi ích thật sự. Ngay như hàng Ðẳng Giác Bồ 

Tát  vẫn  còn  phải  dùng  mười  đại  nguyện  vương  hồi  hướng  vãng  sanh 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  nhằm  mong  viên  mãn  Phật  Quả.  Nay  là 

phàm phu nhưng chẳng biết tự lượng, coi niệm Phật là Tiểu Thừa chẳng 

đáng để tu trì, tương lai quyết định vào địa ngục A Tỳ vậy! 

Hơn  nữa,  người  niệm  Phật  ai  nấy  phải  tận  hết  bổn  phận  của  chính 

mình,  chẳng  trái  nghịch  luân  lý  thế  gian,  như  thường  nói  là   “giữ  vẹn 

 luân thường, tận hết bổn phận, ngăn cấm điều tà, giữ lòng thành, đừng 

 làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành”.   Nếu  bất  hiếu  với  cha  mẹ, 

chẳng  dạy  dỗ  con  cái  thì  là  tội  nhân  trong  Phật  pháp.  [Người]  như  vậy 

mà muốn được Phật cảm ứng gia bị, trọn chẳng có lẽ ấy! Vì thế, người 

học Phật phải là cha từ, con hiếu, anh nhường, em kính, tự lập mình, lại 

chu  toàn  cho  người,  tự  lợi,  lợi  tha.  Ai  nấy  tận  hết  bổn  phận  của  chính 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 321 of 393

mình, dùng chính thân mình đốc suất người khác, rộng tu Lục Ðộ, vạn 

hạnh, để làm gương mẫu cho mọi người. 

Phải biết rằng hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ cũng thuộc vào 

Lục Ðộ vạn hạnh. Trong cõi đời, kẻ chẳng tin Phật giống như người đeo 

cặp kính màu xem xét vạn vật, [thấy là] xanh hoặc đỏ là do kính [khác 

màu]  mà  ra,  chẳng  thấy  được  màu  sắc  thật  sự  của  sự  vật.  Vì  thế,  sách 

Đại Học có thuyết  “cách vật trí tri” , thật là có lý vậy! Người học Phật 

chúng ta chớ có lầm chấp vào kiến giải của chính mình. Nếu lầm chấp 

vào kiến giải của chính mình, ngồi đáy giếng nhìn trời, một khi Diêm La 

đòi mạng mới hay trước đây mình đã sai lầm, có hối cũng muộn rồi! 

Đời này bạc ác, xã hội rối loạn, thiên tai, nhân họa liên tiếp xảy ra. 

Muốn tính chuyện cứu vãn, ai nấy phải tận lực giữ vẹn luân thường, tận 

hết  bổn  phận,  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  thương  yêu  trẻ  nhỏ,  yêu  người  như 

yêu chính mình, hoàn toàn vì lẽ công, chẳng tư lợi, thì mới có thể [cứu 

vãn được]! Do nhân tâm hòa bình, thế giới tự yên, quốc nạn tự dứt. Hiện 

tại, mối họa hoạn lớn nhất là con người ôm lòng riêng tư. Lòng riêng tư 

đến  cùng  cực  [sẽ  chỉ  còn  biết  đến  mình],  con  ruột  có  thể  giết  cha  mẹ. 

Người đời thường hâm mộ cảnh thịnh trị rạng ngời, rực rỡ, thiên hạ thái 

bình  thời  Ðường  -  Ngu267,  cứ  than  thở  thói  đời  hiện  tại  suy  đồi,  lòng 

người hiểm ác, nhưng xét đến cùng cực tại sao thành ra như vậy thì thật 

sự chẳng ngoài [hai chữ] Công và Tư mà thôi! Công đến cùng cực ắt thế 

giới đại đồng, tư đến cùng cực thì con giết cha mẹ. Nếu mọi người phá 

được kiến chấp tư hữu, chẳng tàn hại lẫn nhau thì sẽ lại được thấy cảnh 

đời Ðường Ngu Tam Ðại268 trong ngày nay chẳng khó khăn gì! 

Xưa  kia,  tại  Phổ  Ðà  có  một  vị  lão  Tăng  đi  đường,  chân  chợt  đụng 

phải  cái  ghế,  liền  đạp  đổ  cái  ghế,  lại  còn  giộng  liên  tiếp  mấy  đạp  nữa. 

Thứ tri kiến như vậy đều là do mặc tình ngã mạn, tuyệt chẳng phản tỉnh 

mà ra! Thứ tri kiến ấy bộc phát lừng lẫy ắt sẽ dẫn đến chuyện giết cha 

giết mẹ mà vẫn không hổ thẹn; trái lại, còn coi đó là công lao! Hiện tại 

cơ  duyên  giết  hại  càng  mạnh  mẽ,  dụng  cụ  giết  người  càng  thêm  khéo 

léo,  tinh  vi,  đại  kiếp  ngay  trước  mặt,  ai  có  thể  thoát  khỏi  được?  Chỉ 

mong  đại  chúng  dốc  hết  lòng  thành  niệm  Phật,  xót  xa  cầu  Phật  lực  gia 

267  Đường  -  Ngu  là  thời  Nghiêu  -  Thuấn.  Vua  Nghiêu  họ  là  Y  (hay  Y  Kỳ),  tên  là 

Phóng  Huân,  thuộc  thị  tộc  Đào  Đường  Thị,  sử  thường  gọi  tắt  Đường  Nghiêu.  Vua 

Thuấn họ Ngu, tên Trọng Hoa, thuộc thị tộc Ngu Thị, sử gọi là Ngu Thuấn. Đây là 

thời thạnh trị Tam Hoàng Ngũ Đế theo truyền thuyết Trung Hoa. 

268  Tam  Đại  là  ba  đời  vua  thánh  theo  truyền  thuyết  Trung  Hoa:  vua  Nghiêu,  vua 

Thuấn, vua Đại Vũ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 322 of 393

bị. 

Khi chiến cuộc xảy ra ở đất Hỗ (Thượng Hải), những nhà cửa ở vùng 

Áp Bắc phần nhiều cháy tan ra tro, chỉ còn khu nhà của một đệ tử quy y 

với tôi là ông Hạ Hinh Bồi chưa bị mắc họa. Ấy là vì trong lúc chiến sự 

dữ dội, cả nhà ông ta cùng niệm thánh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát. Ðiều 

kỳ lạ nhất là bảy ngày sau khi cuộc chiến nổ ra, cả nhà bọn họ mới được 

Thập  Cửu  Lộ  Quân269  cứu  ra;  đến  lúc  đình  chiến  trở  về  nhà,  mọi  vật 

trong nhà chẳng mất thứ gì. Nếu Bồ Tát chẳng gia hộ, che chở thì làm 

sao mà được như vậy? Ðó là do ông ta làm việc cho một tòa soạn nhật 

báo đã mấy mươi năm, vợ chồng đều ăn chay, niệm Phật rất chí thành. 

Do vậy biết: Quán Âm Bồ Tát đại từ, đại bi, nếu gặp tai nạn, một phen 

xưng niệm thánh hiệu, chắc chắn được cứu vớt, che chở. 

Nếu nói: “Người đời ngàn vạn, tai nạn phát sanh dồn dập, Quán Âm 

Bồ  Tát  chỉ  có  một  mình  làm  sao  có  thể  cùng  lúc  đến  cứu  vớt,  che  chở 

từng người được? Dù có cứu giúp, che chở, cũng mệt nhọc khôn xiết!” 

Nào  biết  trọn  chẳng  phải  Quán  Âm  Bồ  Tát  đến  từng  chỗ  cứu  giúp,  mà 

chính  là  Quán  Âm  trong  tâm  chúng  sanh  cứu  giúp  đó  thôi!  Quán  Âm 

vốn vô tâm, lấy tâm chúng sanh làm tâm [của chính mình], cho nên có 

thể   ‘nên  dùng  thân  nào  để  cứu  độ  thì  sẽ  hiện  ngay  thân  đó  để  thuyết 

 pháp’.  Như vầng trăng vằng vặc trên không, tất cả mọi chỗ có nước đều 

hiện bóng trăng, nước trong ngàn dòng sông có ngàn vầng trăng in bóng 

trên sông. Trăng ấy là một hay là nhiều? Chẳng thể nói là một, vì trăng 

hiện bóng trong muôn dòng nước; chẳng thể nói là nhiều vì vầng trăng 

trên hư không luôn chỉ là một. Chư Phật, Bồ Tát cứu độ hữu tình cũng 

giống  như  thế.  Chẳng  được  cảm  ứng  là  do  chúng  sanh  còn  chưa  dốc 

lòng  thành,  chứ  chẳng  phải  Bồ  Tát  không  cứu  giúp,  che  chở!  Như  một 

cái ao nước dơ bẩn, muốn trăng hiện bóng trong ấy há có được chăng? 

Hiểu rõ lẽ này rồi, đại chúng chúng ta niệm Phật há còn ai chẳng chánh 

tâm, thành ý, chân thành, khẩn thiết hay sao? Tôi không tin ! 

269 Thập Cửu Lộ Quân là một cánh quân của quân đội Trung Hoa Dân Quốc, tương 

đương với cấp quân đoàn. Tiền thân mang tên Việt Quân Đệ Nhất Sư (sư đoàn thứ 

nhất của tỉnh Quảng Đông), năm 1926 đổi tên là Quốc Dân Cách Mạng Quân Đệ Tứ 

Quân (quân đoàn thứ tư của quân đội cách mạng Trung Hoa Dân Quốc). Khi quân 

đội  Trung  Hoa  Dân  Quốc  tiến  hành  Bắc  Phạt  (dẹp  tan  các  tướng  lãnh  quân  phiệt 

xưng hùng ở miền Bắc Trung Hoa), Đệ Tứ Quân lập rất nhiều chiến tích. Năm 1930, 

do quân số ngày càng lớn mạnh, nhất là sư đoàn thứ mười một của Đệ Tứ Quân đã 

giúp cho Tưởng Giới Thạch đánh thắng được Phùng Ngọc Tường và Diêm Tích Sơn 

nên đã được đổi tên thành Thập Cửu Lộ Quân, do đích thân Tưởng Giới Thạch chỉ 

huy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 323 of 393

Một đệ tử ở huyện Văn Hỷ, tỉnh Sơn Tây là ông Diệp Tư Sơ, cưỡi 

lừa đi trong vùng núi thẳm, một bên núi cao chót vót, một bên là khe sâu 

thăm  thẳm.  Tuyết  đóng  thành  băng,  con  lừa  trượt  chân,  liền  rơi  xuống 

khe. Ngang vách núi có một cái cây to, khéo sao rớt đúng ngay trên cây 

ấy,  không  hề  hấn  gì.  Nếu  không,  sẽ  bị  tan  thân,  nát  xương.  Cây  ấy  do 

đâu mà có? Ấy là do Quán Âm Bồ Tát thị hiện vậy! 

Lại nữa, năm Dân Quốc mười bảy (1928), ông Thái Nhân Sơ người 

huyện Ninh Ba mở cửa hàng Ngũ Kim Pha Lê ở Thượng Hải. [Ông ta là]

người  cực  thuần  hậu,  chơi  thân  với  ông  Nhiếp  Vân  Ðài.  Vân  Ðài  dạy 

ông Thái thường niệm Quán Âm, cốt ý để phòng ngừa bị bắt cóc, tống 

tiền. Nhân Sơ tin theo. Ngày nọ, sắp ra về, xe của chính ông đậu ngoài 

cửa, bọn cướp cầm súng đuổi tài xế đi, rồi bọn cướp ngồi trên đó. Ông 

Nhân Sơ vừa bước ra liền leo lên xe, xe liền chạy đi, mới biết gặp cướp, 

liền  thầm  niệm  Quán  Âm,  mong  cho  xe  chết  máy  hòng  thoát  nạn.  Quả 

thật,  xe  bị  nổ  bánh,  xe  chạy  khật  khừ,  nhưng  vẫn  cứ  chạy  tiếp.  Bình 

xăng bị nổ vỡ khiến xe bắt lửa, bọn cướp xuống xe, cáu kỉnh hướng về 

phía ông Thái nã liền ba phát súng, nhưng ông Thái ba lần chạy né được, 

liền ngồi xe kéo trở về. Tháng Sáu năm đó, ông và vợ cùng đến Phổ Ðà 

quy y. 

Lại  nữa,  ông  Trương  Thiếu  Liêm,  giám  đốc  của  một  hãng  ngoại 

quốc  nọ,  trọn  chẳng  tin  Phật.  Một  ngày  kia,  ngồi  xe  hơi  lái  đến  chỗ 

thanh  vắng,  hai  tên  cướp  cầm  súng  đuổi  người  tài  xế  đi.  Ông  Trương 

nói: “Các ông lên xe ngồi, sai hắn lái đến chỗ nào là được rồi!” Hai tên 

cướp cầm súng chĩa về phía ông Trương. Ông Trương thầm niệm Quán 

Âm, xe lái đến chỗ náo nhiệt, chợt có hai người đánh lộn, tuần bộ (cảnh 

sát) thổi còi, hai tên cướp trèo xuống xe, lủi mất. Ðấy là vì [ông Trương] 

niệm  Quán  Âm  nên  hai  tên  cướp  mới  lầm  tưởng  là  tuần  bộ  đến  bắt 

chúng. Cậu ông ta là Châu Vị Thạch đã quy y từ trước, một hôm thỉnh 

tôi đến nhà cụ. Thiếu Liêm cũng đến quy y. 

Lại  nữa,  con  ông  Lý  Cận  Đan  ở  Trấn  Hải  làm  nhân  viên  buôn  bán 

cho một hãng ngoại quốc, bị bịnh thổ huyết đã hai năm. Có lúc thổ huyết 

thình  lình,  dẫu  là  lúc  không  thổ  huyết  thì  trong  đàm  cũng  thường  lẫn 

máu. Một ngày, anh ta bị bọn cướp bắt. Cận Đan sợ hãi vô cùng, cả nhà 

niệm Quán Âm cầu cứu. Lại thỉnh chư Tăng chùa Pháp Tạng trợ niệm. 

Sau đấy, bọn cướp đòi tiền chuộc năm mươi vạn đồng! Nhà họ Lý chỉ có 

năm  vạn.  Tên  đầu  sỏ  bọn  cướp  bảo  không  đủ  năm  mươi  vạn  là  không 

xong;  nhưng  mỗi  khi  hắn  đề  cập  đến  năm  mươi  vạn,  đầu  liền  bị  nhức 

buốt, sau đành phải chấp thuận năm vạn tiền chuộc. Từ khi con ông Cận 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 324 of 393

Đan được bọn cướp thả về, chẳng những không bị thổ huyết, mà ngay cả 

khạc đàm cũng chẳng thấy lẫn máu nữa! Bệnh dây dưa suốt hai năm do 

bị cướp bắt, bệnh được khỏi hẳn. Những sự tích cảm ứng vừa thuật trên 

đây, [quý vị] hãy nên tin tưởng sâu xa. 

Hiện  tại,  người  học  Phật  khá  nhiều,  nhưng  người  hiểu  biết  Phật 

pháp  sâu  xa  quá  ít,  trái  lại,  con  người  phần  nhiều  tin  vào  những  lời  lẽ 

của ngoại đạo. Miền Giang - Triết thường đồn rằng: “Người niệm Phật 

chẳng được vào huyết phòng (phòng đàn bà sanh nở) vì một khi bị mùi 

máu tanh hôi của bà đẻ suông nhằm, bao nhiêu công đức niệm Phật từ 

trước tiêu mất hết”. Vì thế, [ai nấy] coi là chỗ phải tránh né, dù là con 

gái,  con  dâu  của  chính  mình  [sanh  nở]  đều  chẳng  dám  đến  gần.  Có  kẻ 

còn né sẵn qua nơi khác từ trước; hơn cả tháng mới dám trở về nhà. Tập 

tục này phổ biến rất rộng cũng đáng lạ thay! Chẳng biết đó chính là tà 

thuyết của ngoại đạo làm lầm lạc, điên đảo lòng người, há nên tin bậy? 

Năm Dân Quốc thứ mười hai (1923), con dâu thứ của ông Viên Hải 

Quán, tuổi đã hơn năm mươi, có chút học vấn, có hai trai, hai gái. [Lúc] 

con dâu trưởng của bà ta sắp sanh, một vị cư sĩ bảo: “Con dâu sắp sanh, 

trong vòng một tháng, không được thờ Phật trong nhà, cũng chẳng được 

niệm Phật”. Bà ta nghe xong, hồ nghi, vừa may tôi đến đất Hỗ, bèn hỏi 

ý  việc  ấy.  Tôi  nói:  “Kẻ  mù  quáng  đặt  lời  đồn  thổi!  Về  bảo  con  dâu  bà 

thường  niệm  Quán  Âm,  lúc  sanh  nở  cần  niệm  ra  tiếng.  Bà  và  những 

người săn sóc sản phụ ai nấy đều nên niệm lớn tiếng thì chắc chắn chẳng 

đến  nỗi  bị  sanh  khó  và  không  có  những  chuyện  đau  đớn,  băng  huyết 

v.v…  Mà  sau  khi  đẻ  xong  cũng  chẳng  bị  các  điều  nguy  hiểm”.  Bà  ta 

nghe nói, rất mừng. 

Qua mấy ngày sau, cháu bé sanh ra, thân rất to, người Hồ Nam sanh 

con nhất định cân [coi nặng bao nhiêu], đứa bé nặng đến chín cân rưỡi, 

lại  là  con  so,  mà  [người  mẹ]  trọn  chẳng  đau  đớn  gì.  Vậy  mới  biết  sức 

đại  từ,  đại  bi  của  Quán  Âm  Bồ  Tát  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Bình  thường 

niệm  Phật,  niệm  Bồ  Tát,  phàm  lúc  sắp  ngủ,  lúc  rửa  chân,  tắm  gội  đều 

nên  niệm  thầm.  Chỉ  có  lúc  sanh  nở  chẳng  được  niệm  thầm  vì  lúc  đang 

sanh phải dùng sức, niệm thầm ắt sẽ bị tức khí thành bệnh. Phải rất chú 

ý điểm này! Phải biết: Phật lực chẳng thể nghĩ bàn, Pháp lực chẳng thể 

nghĩ bàn, chúng sanh tâm lực cũng chẳng thể nghĩ bàn, chỉ do con người 

có lòng kiền thành hay không mà thôi! 

Vị cao tăng đời Minh là ngài Thọ Xương Huệ Kinh thiền sư lúc sắp 

được sanh ra khá khó khăn. Ông nội ngài đứng ngoài phòng sanh, vì con 

cháu niệm kinh Kim Cang để cầu được dễ sanh. Cụ vừa mới mở miệng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 325 of 393

niệm  xong  hai  chữ  Kim  Cang,  [cháu]  liền  được  sanh.  Ông  nội  bèn  đặt 

tên cho cháu là Huệ Kinh. Lớn lên, quy y và xuất gia đều chẳng lấy tên 

nào  khác.  Ngài  là  vị  cao  tăng  lỗi  lạc  thời  Vạn  Lịch  (Minh  Thần  Tông 

1573-1620).  Do  đấy,  gẫm  xem  thì  biết  là  Phật  pháp  có  ích  cho  cõi  đời 

cũng  lớn  lắm!  Niệm  Quán  Âm  Bồ  Tát  vào  lúc  sanh  sản  có  lợi  ích  như 

thế đó, há nên bị tà thuyết mê hoặc mà chẳng tín phụng Ngài ư? 

Người  đời  ăn  thịt  đã  thành  thói  quen.  Hãy  nên  biết  bất  cứ  loại  thịt 

nào  đi  nữa  đều  có  chất  độc,  vì  lúc  [con  vật]  bị  giết,  hận  tâm,  oán  khí 

ngùn  ngụt.  [Người  ăn  vào]  tuy  chẳng  đến  nỗi  mất  mạng  ngay  lập  tức, 

nhưng tích tập lâu ngày sẽ trở thành ghẻ chốc, tật bệnh. Những phụ nữ 

trẻ  tuổi  nếu  vừa  nổi  nóng  xong  liền  cho  con  bú  sữa  mẹ,  đứa  bé  có  thể 

bị chết; là vì sự nóng giận khiến cho sữa bị trở thành chất độc. Sự nóng 

giận của con người vào lúc chưa phải bị đau khổ trí mạng còn độc đến 

thế, huống là cái đau mất mạng của những loài lợn, dê, gà, vịt, cá, tôm 

v.v… há có thể nào thịt chúng nó chẳng độc ư? Hơn mười năm về trước, 

tôi thấy một cuốn sách nói:  “Một phụ nữ Âu Tây tánh tình nóng nảy quá 

 mức, [ngày nọ] vừa nổi nóng xong, cho con bú, đứa bé chết ngay, chẳng 

 biết vì nguyên do gì. Về sau lại sanh đứa khác, lại nhân lúc nóng giận 

 xong cho con bú, [đứa bé] chết tươi; bèn đem sữa đi xét nghiệm thì thấy 

 có chất độc, mới biết cả hai đứa con đều chết vì bú sữa độc”.  

Gần đây, có một bà cụ đến quy y, tôi bảo cụ ăn chay vì thịt có chất 

độc và kể chuyện người phụ nữ Âu Tây do nóng giận mà sữa hóa thành 

chất độc làm chết hai đứa con để làm chứng. Bà cụ ấy bảo bà ta cũng có 

hai đứa con cũng bị chết giống như vậy, vì ông chồng cụ tánh khí ngang 

ngược, man rợ, cứ hễ trái ý liền đánh vợ nhừ tử. Con thơ trông thấy khóc 

òa lên, liền cho con bú. [Ðứa bé] chết liền! Lúc ấy, cụ chẳng biết là chết 

vì sữa đã trở thành chất độc. Con dâu cụ cũng vì cho con bú mà chết mất 

một  đứa.  Ðủ  thấy  con  nít  trong  đời  bị  trúng  sữa  độc  chết  chẳng  biết  là 

bao  nhiêu.  Từ  người  phụ  nữ  Tây  Phương  phát  giác  trước  tiên  cho  đến 

cụ bà này [xác nhận], mới thấy thật minh bạch. Vì thế, phụ nữ cho con 

bú sữa mẹ chớ nên nổi nóng. Nếu như đang giận dữ quá mức thì hôm ấy 

đừng có cho con bú, cần phải đợi đến hôm sau, tâm trạng lắng dịu, lúc 

hết còn giận hờn thì mới [cho con bú] không ngại gì. Nếu ngay hôm đó 

cho con bú rất có thể làm chết con. Nếu không chết ngay, rất có thể là 

chết dần dần. 

Do  vậy,  biết  rằng:  Trâu,  dê  v.v…  lúc  bị  giết  tuy  chẳng  nói  được, 

nhưng  chất  độc  do  lòng  oán  hận  kết  lại  trong  thịt  nơi  thân  chúng  cũng 

chẳng ít ỏi gì! Kẻ biết tự thương mình cố nhiên phải nên kiêng [ăn thịt] 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 326 of 393

vĩnh viễn để tránh khỏi các thứ tai họa trong đời này, đời sau! Chuyện 

này rất ít người biết; vì thế, phải nêu rõ ra, mong sao mọi người lưu ý. 

Lấy đó làm chứng, cần biết rằng: Khi người ta nóng giận, chẳng những 

sữa  có  chất  độc  mà  nước  mắt,  nước  miếng  cũng  đều  có  chất  độc.  Nếu 

những thứ này rơi rớt vào mắt, vào thân trẻ nhỏ cũng gây hại chẳng cạn. 

Có một vị bác sĩ đến quy y, tôi hỏi ông ta: “Trong sách thuốc có nói đến 

điều này hay không?” Ông ta đáp: “Không biết!” 

Trong  thế  gian  chuyện  vượt  ngoài  tình  lý  khá  nhiều,  chẳng  thể  vì 

chúng không hợp khoa học mà coi thường được! Chẳng hạn như cách trị 

bệnh sốt rét thì dùng một tấm giấy trắng rộng hai tấc, viết ô mai  (hai trái), 

hồng táo  (hai trái), hồ đậu  (tùy theo bệnh nhân bao nhiêu tuổi, viết bấy nhiêu hạt. 

 Như mười tuổi, viết mười hạt. Hai mươi tuổi viết hai mươi hạt)  xếp lại. Trước lúc 

cơn bệnh phát ra khoảng một tiếng đồng hồ, quấn trên bắp tay, nam bên 

trái nữ bên phải, thì bệnh sẽ chẳng phát nữa. Trăm lần áp dụng, trăm lần 

hiệu nghiệm. Dù bệnh đã hai ba năm chẳng lành, cũng chữa lành được. 

Chẳng phải bùa, chẳng phải chú, chẳng phải thuốc mà trị lành được bệnh 

ngặt, há có thể vận dụng lý thông thường để giải thích hay chăng? 

Sự  thể  trong  thế  gian  đều  khó  thể  nghĩ  bàn  cả!  Như  mắt  thấy,  tai 

nghe là chuyện cực bình thường, ai ai cũng biết cả, nhưng nếu hỏi vì sao 

mắt  thấy  được,  vì  sao  tai  nghe  được  thì  những  người  biết  rất  ít!  Trong 

Phật  pháp  cũng  có  những  sự  chẳng  thể  nghĩ  bàn  nhưng  lại  nghĩ  bàn 

được, có những sự có thể nghĩ bàn nhưng lại chẳng thể nghĩ bàn được. 

Thần diệu nhưng minh bạch, tồn tại ngay trong con người, há nên dùng 

lẽ thường tình để suy lường ư! 

7.  Ngày  thứ  bảy:  Giảng  về  tội  đại  vọng  ngữ  và  những  sự  như  đại 

hiếu trong nhà Phật, trí tri cách vật, thật thà niệm Phật v.v…

Ngày hôm nay, pháp hội viên mãn. Thời hạn bảy ngày chớp mắt đã 

qua. Thế nhưng, pháp hội tuy viên mãn, chuyện hộ quốc tức tai nên thực 

hiện cho đến khi chấm dứt báo thân này. Trừ phi ai nấy ăn chay, niệm 

Phật, vãng sanh Tây Phương, chẳng thể nói là đã viên mãn rốt ráo được. 

Người học Phật hiện tại có lắm kẻ tự bảo ta đã khai ngộ, ta là Bồ Tát, 

ta đã đắc thần thông đến nỗi gây lầm lạc cho nhiều người. Một mai Diêm 

lão réo mạng, lúc mạng sắp chấm dứt, khi ấy cầu sống chẳng được, đau 

khổ mà chết, chắc chắn đọa địa ngục A Tỳ. Chớ nên nhiễm đắm thói ác 

của  những  kẻ  ham  cao,  chuộng  xa,  dối  mình,  lừa  người  ấy;  nếu  có  thì 

phải sửa ngay. Nếu không có thì càng thêm cố gắng. Hãy kiêng dè, hãy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 327 of 393

đề phòng! 

Giết, trộm, dâm… cố nhiên là tội nặng, nhưng con người biết những 

hành vi ấy chẳng tốt, không đến nỗi ai nấy đều bắt chước theo, nên tội ấy 

vẫn còn nhẹ. Nếu chẳng tự lượng, phạm tội đại vọng ngữ, chưa đắc đã 

bảo đắc, chưa chứng đã nói chứng để dẫn dắt những hạng vô tri, ai nấy 

đều  bắt  chước  theo,  hoại  loạn  Phật  pháp,  làm  chúng  sanh  bị  nghi  ngờ, 

lầm lạc, tội ấy nặng không thể hình dung được! 

Người  tu  hành  cần  phải  giấu  tài,  ẩn  đức,  phơi  bày  tội  lỗi.  Nếu 

chuộng phô trương tiếng tăm, oai thế rỗng tuếch, bày trò giả dối, dù có 

tu  hành  cũng  bị  cái  tâm  dối  trá  rỗng  tuếch  ấy  làm  hư  mất  hết!  Vì  thế, 

Phật đặc biệt coi tội vọng ngữ là giới căn bản của các giới để ngăn ngừa 

tâm  hư  ngụy,  ngõ  hầu  [người  tu  học  đạo  Phật]  sẽ  chân  tu,  thực  chứng. 

Người  tu  hành  chẳng  được  hướng  về  hết  thảy  mọi  người  khoe  khoang 

công  phu  của  chính  mình.  Nếu  như  vì  chính  mình  chẳng  thể  hiểu  thật 

rành rẽ, muốn cầu thiện tri thức khai thị, ấn chứng, thì cứ theo đúng sự 

thực mà trình bày trực tiếp, chớ nên kiêu căng nói quá lên, cũng chớ nên 

tự khiêm nói giảm đi, cứ dựa theo bổn phận của chính mình mà nói thì 

mới  là  đệ  tử  Phật  thật  sự,  mới  có  thể  mỗi  ngày  một  thấy  được  lợi  ích 


nhiều hơn. 

Lục Tổ đại sư nói: 

 Phật pháp tại thế gian, 

 Bất ly thế gian giác, 

 Ly thế mịch Bồ Đề, 

 Kháp như cầu thố giác

(Phật pháp tại thế gian, 

Chẳng rời thế gian giác 

Lìa đời tìm Bồ Ðề 

Khác nào tìm sừng thỏ). 

Vì vậy, biết rằng: Hết thảy mỗi sự mỗi vật trong thế gian đều là Phật 

pháp. Chúng ta khởi tâm động niệm đều phải rành rẽ, minh bạch, chẳng 

được  để  vọng  niệm  làm  mê.  Ngay  cả  những  kẻ  cực  ác,  bại  hoại  nhất 

trong thế gian cũng như những đứa trẻ non nớt nếu có ai nói đến những 

điều  bất  thiện  thì  giận,  nghe  điều  lành  thì  vui.  Sự  giận  dữ  đối  với  điều 

bất thiện, vui vẻ đối với điều thiện há chẳng phải là Chân Tâm Bản Giác 

phát hiện ư? Điều đáng tiếc là chẳng biết tự quay lại để mở rộng [cái tâm 

giận điều ác, vui điều lành] ra, vẫn cứ suốt ngày làm chuyện chẳng lành, 

đến  nỗi  trở  thành  ham  danh,  ghét  thật,  lọt  vào  hạng  tiểu  nhân.  Giả  sử 

họ có thể tự phản tỉnh: “Ta đã vui với điều thiện thì hãy nên tận lực làm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 328 of 393

việc lành, tận lực ngăn ngừa điều ác thì gần là mong thành hiền, thành 

thánh; xa là liễu sanh thoát tử, thành giác đạo của Phật”. 

Ðiều  quan  trọng  là  tự  giác.  Hễ  giác  thì  chẳng  chịu  thuận  theo  mê 

tình, cuối cùng đạt đến chỗ giác vĩnh viễn chẳng mê. Nếu chẳng tự giác 

sẽ  hằng  ngày  muốn  người  khác  khen  ngợi  ta  là  lành,  nhưng  hằng  ngày 

tận  lực  làm  các  điều  ác,  chẳng  đáng  buồn  lắm  ư?  [Sự  kiện]  con  người 

ai  cũng  có  ý  niệm  thích  được  người  khác  khen  ta  là  lành  đủ  chứng  tỏ 

chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  nhưng  hành  vi  thuận  theo  tánh  hay  trái 

nghịch tánh thì: Một là do mình tự cố gắng hay tự buông lung, hai là do 

thiện hay ác tri thức chỉ bày, dẫn dụ. Đời nay, tai nạn phát sanh dồn dập, 

quá nửa là do con người phần nhiều chẳng chuộng thực tế, ham chuộng 

mong  mỏi  hư  danh,  ham  danh  ghét  thật,  trái  nghịch  bản  tâm  của  chính 

mình mà nên nỗi! Nếu có thể hồi quang phản chiếu, tỏ rõ Phật tánh vốn 

sẵn có, chẳng lừa mình, dối người, biết lễ nghĩa, biết liêm sỉ thì cái căn 

bản đã lập, chẳng còn làm chuyện nghịch lý loạn đức, ắt tai hoạn sẽ tự 

dứt vậy! 

Người  học  Phật  quan  trọng  nhất  là  ai  nấy  phải  trọn  hết  bổn  phận. 

Tròn bổn phận thì sẽ có liêm, có sỉ. [Những hạnh] như cha từ, con hiếu, 

anh  nhường,  em  kính  đều  nên  nỗ  lực  thực  hành.  Sách  Ðại  Học  có  câu: 

 “Ðại học chi đạo, tại minh Minh Đức”  (Ðạo đại học cốt ở chỗ làm sáng 

tỏ  cái  đức  sáng).  Chữ  “minh”  thứ  nhất  là  tu  đức  “khắc  kỷ270,  xét  soi, 

phản  tỉnh”.  Hai  chữ  “Minh  Đức”  tiếp  đó  chỉ  tánh  đức  sẵn  có  trong  tự 

tâm. Muốn làm sáng tỏ Minh Đức sẵn có trong bản tâm, không tu trì từ 

việc khắc kỷ, xét soi, phản tỉnh thì không xong! Tiến lên nữa, mới có thể 

nói:  “Tại thân dân, tại chỉ ư chí thiện” . Chữ  “thân dân”  ở đây hàm ý ai 

nấy tận hết bổn phận.  “Chỉ ư chí thiện”  nghĩa là khởi tâm, làm chuyện 

gì, tự hành, dạy người, đều thuận theo lẽ trời, tình người, là Trung Ðạo 

chẳng  lệch,  chẳng  cong  quẹo.  Ðược  như  vậy  thì  làm  thánh  làm  hiền  là 

điều có thể đạt được! 

Vả nữa, Phật pháp nhằm dạy người đối trị phiền não, tập khí, nên có 

Tam Học Giới - Ðịnh - Huệ làm căn bản. Bởi lẽ, Giới ràng buộc cái thân 

thì chẳng dám làm điều trái đức nghịch lý, chẳng dám thốt lời vô ích có 

hại. Do Giới sanh Ðịnh nên những tạp niệm vọng loạn rối bời trong tâm 

sẽ  dần  tiêu,  những  hành  vi  hồ  đồ  sẽ  tự  ngưng.  Do  Ðịnh  phát  Huệ  nên 

Chánh Trí mở mang, phát khởi, Phiền Hoặc tiêu diệt, thực hiện các thiện 

pháp  thế  gian  hay  xuất  thế  gian  không  pháp  nào  là  chẳng  phù  hợp  với 

270 Khắc kỷ: Nghiêm khắc với bản thân, không cho phép bản thân mình dễ dãi với 

bất cứ tập quán ươn hèn, sai trái nào. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 329 of 393

Trung Ðạo vậy! Ba thứ Giới - Ðịnh - Huệ đều là Tu Ðức, đều là tâm thể 

do đích thân Chánh Trí thấy được! Ðấy chính là Minh Ðức. Sách Trung 

Dung  gọi  Minh  Ðức  này  là  Thành.  Thành  chỉ  cho  “thuần  chân  chẳng 

vọng”.  Minh  Ðức  tức  là  “ly  niệm  linh  tri”.  Thành  và  Minh  Ðức  đều 

thuộc về Tánh Ðức. Do có Tu Đức “tu trì khắc kỷ, phản tỉnh, xét soi” thì 

Tánh Đức mới hiển lộ. Bởi thế, cần chú trọng vào chữ “minh” thứ nhất 

thì Minh Ðức mới có thể thấy thấu suốt, vĩnh viễn tỏa sáng! 

Phật pháp và thế gian pháp vốn chẳng phải là hai thứ! Nếu có kẻ cho 

rằng nhà Phật  “từ thân cát ái”  (từ biệt cha mẹ, cắt đứt tình yêu thương) 

là bất hiếu thì đó là cái nhìn hạn cuộc trong đời này, là cái nhìn nông cạn 

chẳng biết tới quá khứ, vị lai. Chữ Hiếu đối với cha mẹ trong nhà Phật 

thông cả ba đời. Vì thế kinh Phạm Võng dạy : “Nếu là Phật tử thì do Từ 

 tâm sẽ hành nghiệp phóng sanh, coi hết thảy đàn ông là cha ta, coi hết 

 thảy đàn bà là mẹ ta. Ta trong đời đời, không lúc nào không do họ sanh 

 ra.  Bởi  vậy,  chúng  sanh  trong  sáu  đường  đều  là  cha  mẹ  ta.  Giết  họ  để 

 ăn  tức  là  giết  cha  mẹ  ta!”   Ðối  với  hết  thảy  chúng  sanh,  Phật  đều  nghĩ 

thương xót độ thoát, ấy là Hiếu chẳng phải là vừa rộng lại vừa xa ư? 

Vả  nữa,  lòng  Hiếu  thế  gian:  Cha  mẹ  còn  sống  thì  hầu  hạ,  phụng 

dưỡng, cha mẹ đã khuất thì chỉ tới ngày [cha mẹ] mất mới làm cỗ cúng 

bái  để  trọn  hết  dạ  làm  con.  Nếu  như  cha  mẹ  tội  lớn,  đọa  trong  dị  loại, 

nào  ai  có  thể  biết  trong  đám  sinh  vật  bị  giết  hại  để  ăn  ấy,  chắc  chắn 

không có ai từng là cha mẹ ta ư? Không thông hiểu lý ba đời vô tận, cậy 

vào sự hiếu nhỏ nhoi mấy mươi năm để trách người, sự thấy biết ấy nhỏ 

nhoi,  nông  cạn,  đáng  thương  xót  thay!  Vì  thế,  Phật  dạy  người  ta  kiêng 

giết, phóng sanh, ăn chay, niệm Phật, lòng từ bi cứu giúp cũng lớn lao 

thay! 

Hoặc lại có kẻ bảo: “Loài lợn, dê, cá, tôm… vốn do trời sanh để nuôi 

dưỡng con người, ăn chúng nào có mắc tội gì?” Ðây là do chưa trải qua 

cảnh  đó  nên  mới  nói  bừa  như  thế.  Nếu  đích  thân  trải  qua  cảnh  ấy  thì 

mong được cứu còn không xuể, nào có dịp biện bác. Sách Khuyến Giới 

Loại  Biên  có  chép:  Ông  họ  Triệu  nọ  làm  huyện  lệnh  huyện  Bồ  Thành, 

tỉnh Phước Kiến, ăn chay trường thờ Phật. Vợ ông hoàn toàn không có 

lòng  tin.  Ngày  hôm  trước  bữa  sinh  nhật,  bà  ta  mua  khá  nhiều  sanh  vật 

tính  giết  đãi  khách.  Họ  Triệu  bảo:  “Bà  muốn  chúc  thọ  mà  lại  làm  cho 

chúng  nó  bị  chết,  nên  chăng?”  Vợ  bảo:  “Ông  nói  toàn  lời  vô  ích!  Nếu 

theo  như  Phật  pháp,  nam  nữ  chẳng  được  ngủ  chung,  chẳng  giết  sanh 

mạng,  thì  hóa  ra  mấy  chục  năm  sau,  tràn  ngập  thế  gian  toàn  là  súc 

sanh!” Ông Triệu cũng không có cách gì khuyên giải được. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 330 of 393

Đến đêm, người vợ mơ thấy đi vào nhà bếp, thấy giết lợn mà chính 

mình bị biến thành lợn, bị giết chết rồi vẫn còn biết đau. Lúc bị cạo lông, 

phanh bụng, móc ruột, cắt phổi, đau khổ không thể chịu được nổi! Sau 

đấy, giết đến gà, vịt v.v… đều thấy chính mình là những con vật bị giết. 

Ðau  quá  sức,  tỉnh  cả  ngủ,  tim  run,  thịt  giựt.  Từ  đấy  phát  tâm  thả  hết 

những loài vật mình đã mua, ăn chay trường. 

Người này đời trước có căn lành lớn nên mới cảm được Phật từ gia 

bị, khiến cho bà ta đích thân chịu khổ để dứt ác nghiệp. Chứ nếu không 

sẽ  đời  đời,  kiếp  kiếp  nộp  thân  cho  người  ta  ăn  [để  đền  nợ  sát  sanh]! 

Những  kẻ  giết  sanh  vật  ăn  thịt  trong  cõi  đời  nếu  có  thể  nghĩ  tưởng  đặt 

chính mình vào trong hoàn cảnh [của loài vật] thì khó gì mà chẳng quay 

đầu ngay khi ấy. 

Lại có một hạng người nói: “Ta ăn thịt trâu, dê, gà, vịt… là vì muốn 

độ thoát chúng nó!” Chẳng những Hiển Giáo không có thuyết này, ngay 

trong Mật Giáo cũng không có. Nếu quả thật có thần thông như ngài Tế 

Ðiên thì còn được. Chứ nếu không, đó chỉ là tà thuyết khiến người lầm 

lạc,  tự  chuốc  lấy  tội.  Hạng  hết  sức  vô  liêm  sỉ  mới  dám  nói  như  thế! 

Người học Phật phải hiểu rõ ràng khả năng của mình, chớ nên xằng bậy 

tự khoe khoang lớn lối, mong mỏi vậy thay! 

Thời  Lương,  tại  núi  Thanh  Thành  ở  đất  Thục  (Tứ  Xuyên),  có  vị 

Tăng  tên  là  Ðạo  Hương  có  đại  thần  lực,  nhưng  giấu  kín  chẳng  tiết  lộ. 

Núi ấy có lệ hằng năm mở hội, lúc đó mọi người ăn uống no say, giết hại 

sanh vật vô số. Ngài Ðạo Hương khuyên can nhiều lần, họ chẳng nghe. 

Năm ấy, Ngài đào một cái hố to ở ngoài sơn môn, bảo mọi người: “Các 

ông đã ăn no, xin chia cho tôi một bát canh, có được không?” Mọi người 

ưng thuận. Khi đó, ngài Ðạo Hương cũng ăn uống thật no say, nhờ người 

dìu đến trước hố ọe hết ra. Những con vật ngài đã ăn vào: Con nào bay 

được thì bay lên, con nào chạy thì chạy đi, tôm, cá, thủy tộc ói ra ngập 

cả hố. Mọi người kinh sợ, kính phục, liền vĩnh viễn kiêng sát sanh. Về 

sau, ngài Ðạo Hương nghe lời Chí Công liền hóa (tịch diệt)  (Có người đất 

 Thục yết kiến ngài Chí Công ở kinh đô. Chí Công hỏi: “Người xứ nào?” Ðáp: “Tứ 

 Xuyên”.  Chí  Công  bảo:  “Hương  ở  Tứ  Xuyên  mắc  hay  rẻ?”  Ðáp:  “Rất  rẻ”  271.  Chí 

 Công bảo: “Đã bị người ta coi thường sao chẳng ra đi?” Người đó trở về núi Thanh 

 Thành, thuật cho Ðạo Hương nghe lời ngài Chí Công. Ngài Ðạo Hương nghe lời ấy 

 xong liền hóa). 

271 Nguyên văn:  “Tứ Xuyên hương quý tiện?”  Câu này có thể hiểu hai nghĩa: “Ngài 

Đạo  Hương  ở  Tứ  Xuyên  được  quý  trọng  hay  bị  coi  thường?”  Nghĩa  thứ  hai  là 

“nhang ở Tứ Xuyên mắc hay rẻ?” Người nghe hiểu theo nghĩa thứ hai nên nói “rất 

rẻ”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 331 of 393

Cần  biết  rằng:  Những  người  an  phận  giữ  mình  trong  cõi  đời,  một 

khi hiển thị thần thông xong liền thị hiện tịch diệt lìa đời để khỏi bị tăng 

thêm phiền não. Nếu không, phải như ngài Tế Ðiên làm ra vẻ si cuồng, 

không ra trò gì để người ta nửa tin nửa ngờ, không thể đoan chắc thì mới 

được! 

Người học Phật cần phải chăm chú bỏ cái thấy ta - người, cần phải 

tự lập, lập người, tự lợi, lợi người. Có vậy mới có thể nói là “nhập đạo”. 

Tức là như sách Ðại Học chép:  “Cổ chi dục minh Minh Đức ư thiên hạ 

 giả,  tiên  trị  kỳ  quốc.  Dục  trị  kỳ  quốc  giả,  tiên  tề  kỳ  gia.  Dục  tề  kỳ  gia 

 giả, tiên tu kỳ thân. Dục tu kỳ thân giả, tiên chánh kỳ tâm. Dục chánh kỳ 

 tâm  giả,  tiên  thành  kỳ  ý.  Dục  thành  kỳ  ý  giả,  tiên  trí  kỳ  tri.  Trí  tri  tại 

 cách  vật”   (Người  xưa  muốn  làm  sáng  tỏ  Minh  Đức  trong  thiên  hạ  thì 

trước  hết  phải  giữ  yên  đất  nước.  Muốn  giữ  yên  đất  nước  thì  trước  hết 

phải giữ yên gia đình. Muốn giữ yên gia đình thì trước hết phải sửa đổi 

thân  mình.  Muốn  sửa  đổi  thân  mình  thì  trước  hết  cái  tâm  phải  ngay 

thẳng. Muốn cái tâm ta ngay thẳng thì trước hết phải giữ cho cái ý chân 

thành.  Muốn  cho  cái  ý  chân  thành  thì  trước  hết  phải  đạt  đến  chỗ  hiểu 

biết. Ðạt đến chỗ hiểu biết nằm ở chỗ trừ khử vật dục). 

Chữ  “vật”  được nói ở đây chỉ lòng tư dục chẳng phù hợp với thiên 

lý  và  tình  người.  Hễ  đã  có  tư  dục  ắt  tri  kiến  sẽ  lệch  lạc,  tà  vạy,  chẳng 

còn ngay thẳng nữa. Chẳng hạn như kẻ đã yêu vợ, thương con thì dù vợ 

con có hư đốn, kẻ đó cũng chẳng thấy là hư hỏng. Do tư dục yêu thương 

mê mệt ngăn lấp lương tri sẵn có, nên trở thành sự thấy biết xấu ác, lệch 

lạc, tà vạy, bất chánh. Nếu có thể trừ khử sạch tâm niệm yêu thương mù 

quáng thì những chuyện vợ con đúng hay sai sẽ thấy rõ ngay lập tức. 

Vì vậy, biết rằng: Phải thống thiết giảng [rõ ràng khái niệm]   “cách 

 vật”  (trừ khử vật dục), chớ có hiểu lầm  “cách vật”  nghĩa là thông suốt 

cùng tột lý của mọi sự vật trong thiên hạ. Trừ khử món đồ tư dục trong 

tự  tâm  mới  chính  là  căn  bản  của  việc  “làm  sáng  tỏ  Minh  Ðức”.  Thông 

đạt tận cùng lý tánh của sự vật trong cõi đời chỉ là chuyện cành nhánh 

nhất  trong  các  chuyện  cành  nhánh.  Lấy  chuyện  cành  nhánh  phụ  thuộc 

nhất làm gốc thì thiên hạ ắt phải loạn lạc hết thuốc chữa được! Phật pháp 

trừ khử tham - sân - si chính là  “cách vật”.  Tu Giới - Ðịnh - Huệ chính 

là  “trí tri”.  Món vật Tham - Sân - Si chất chứa trong tâm thì cũng như 

đeo cặp kính màu để nhìn mọi vật sẽ chẳng thể thấy được màu thật của 

chúng. Họa hại của vật [dục] chẳng đáng sợ sao? 

Người niệm Phật cũng đừng ỷ mình thông minh, trí huệ, mà cần phải 

vứt bỏ [những điều ấy] ra tận ngoài biển Ðông. Nếu không, e rằng sẽ bị 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 332 of 393

chúng gây lầm lạc, tự chuốc buồn khổ. Bởi lẽ, do thấy biết nhiều nhưng 

không  chuyên  nhất,  đâm  ra  chẳng  bằng  hạng  ngu  phu,  ngu  phụ  niệm 

Phật, chánh tâm, thành ý được hưởng ích lợi rất nhiều. Vì thế, một pháp 

Niệm Phật tốt nhất là phải học theo ngu phu, ngu phụ, [lấy việc] thật thà 

tu trì làm chánh yếu. Tục ngữ có câu:  “Thông minh phản bị thông minh 

 ngộ”  (Thông minh đâm ra lại bị lầm lạc vì thông minh), chẳng đáng sợ 

sao? 

Như bà vợ của ông Trịnh Bá Thuần, một đệ tử quy y của tôi ở huyện 

Bảo  Sơn,  tỉnh  Vân  Nam,  ăn  chay  trường  niệm  Phật  nhiều  năm.  Người 

con trưởng tên Huệ Hồng đã chết vào năm trước. Bà mẹ do thương con 

quá  nên  uống  thuốc  độc,  trọn  không  có  tướng  trạng  khổ  sở,  ngồi  ngay 

ngắn  niệm  Phật  qua  đời.  Hơn  nữa,  chết  rồi  sắc  mặt  sáng  nhuận,  kinh 

động  cả  một  phương.  Ông  Bá  Thuần  là  bậc  lão  nho  đề  xướng  [niệm 

Phật],  người  tin  theo  rất  ít,  nhưng  do  cái  chết  của  vợ  con  ông,  mười 

người đã hết tám, chín người tin theo. Phàm ngồi ngay ngắn niệm Phật 

qua đời, dẫu không bịnh mà thác cũng đã khó có; huống chi uống thuốc 

độc  chết  mà  còn  hiện  được  tướng  đó,  nếu  chẳng  phải  là  đã  đắc  Tam 

Muội nên chất độc chẳng thể làm hại được thì làm sao hiện được tướng 

như vậy? 

Ông Dương Kiệt272 đời Tống, tự là Thứ Công, hiệu Vô Vi Tử, tham 

học với thiền sư Thiên Y [Nghĩa] Hoài, đại ngộ. Sau do cư tang mẹ, đọc 

Ðại Tạng, hiểu sâu xa sự thù thắng của pháp môn Tịnh Ðộ nên tận lực tự 

hành, dạy người hành. Lâm chung nói kệ rằng: 

 Sanh diệc vô khả luyến 

 Tử diệc vô khả xả, 

 Thái hư không trung chi hồ giả dã, 

 Tương thác tựu thác: Tây Phương Cực Lạc. 

(Sanh thì cũng chẳng tiếc gì, 

272 Dương Kiệt là người huyện Vô Vi (tỉnh An Huy), nên lấy hiệu Vô Vi Tử, có tài 

văn chương lỗi lạc, đỗ đạt ngay trong tuổi thiếu niên. Thích học Thiền, đã tham học 

khắp các vị tôn túc đương thời. Khi yết kiến Thiên Y Nghĩa Hoài, Sư đã đem những 

câu chuyển ngữ của Bàng cư sĩ ra gạn hỏi. Một hôm đến núi Thái, thấy mặt trời to 

như cái mâm đang mọc bèn đại ngộ. Trình kiến giải lên Nghĩa Hoài được hứa khả. 

Sau  ông  lại  gặp  ngài  Phù  Dung  Đạo  Giai  thưa  hỏi  lẽ  Thiền.  Dưới  đời  Tống  Thần 

Tông, ông xin cáo quan về làng phụng dưỡng mẹ, ẩn cư đọc hết Đại Tạng Kinh, bèn 

liễu giải, quy tâm Tịnh Độ. Từ đấy chuyên tu Tịnh nghiệp, từng vẽ một bức tượng 

Di Đà cao đến một trượng sáu để lễ bái, quán tưởng. Lâm chung cảm Phật đến rước, 

ngồi ngay ngắn, an nhiên qua đời. Ông trước tác các bộ Thích Thị Biệt Tập, Phụ Đạo 

Tập v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 333 of 393

Chết rồi cũng chẳng bỏ đi đâu nào, 

Hư không hư huyễn sá chi, 

Ðem lầm đáp lẫn để về Tây Phương) 

Ông  Dương  Kiệt  sau  khi  đại  ngộ,  quy  tâm  Tịnh  Ðộ,  cực  lực  đề 

xướng; đến lúc lâm chung nói: Trong chân tánh thì sanh tử như hoa đốm 

trong  hư  không,  nhưng  do  chưa  chứng  được  chân  tánh  thì  chẳng  thể 

không chú trọng cầu vãng sanh Tây Phương . “Ðem lầm đáp lẫn”  nghĩa 

là nếu đã triệt chứng chân tánh thì chẳng cần phải cầu sanh Tây Phương 

nữa  vì  cầu  được  vãng  sanh  vẫn  còn  là  lầm  lạc!  Chưa  chứng  ngộ  chân 

tánh  thì  phải  nên  cầu  vãng  sanh  Tây  Phương,  cho  nên  mới  nói:   “Ðem 

 lầm đáp lẫn để về Tây Phương”.  Trong tác phẩm Vãng Sanh Tập, cuối 

truyện  ông  Dương  Kiệt,  Liên  Trì  Ðại  Sư  đã  viết  bài  tán  như  sau:   “Tôi 

 mong  những  kẻ  thông  minh  tài  trí  trong  thiên  hạ  đều  có  thể  thành  tựu 

 loại lầm lạc này. Ðấy có thể bảo là thực sự đại thông minh mà chẳng bị 

 thông minh làm lầm lạc vậy”. 

Như  ông  Tô  Ðông  Pha  đời  Tống,  tuy  là  hậu  thân  của  thiền  sư  Ngũ 

Tổ  Giới,  luôn  mang  một  bức  tranh  A  Di  Ðà  Phật  theo  bên  mình,  bảo: 

“Ðây là công cứ Tây Phương của cả đời ta”. Nhưng đến lúc lâm chung, 

trưởng  lão  Duy  Lâm  ở  Kính  Sơn  khuyên  nhủ  đừng  quên  Tây  Phương, 

Ðông  Pha  nói:  “Dù  Tây  Phương  chẳng  phải  là  không  có,  nhưng  chẳng 

thể  dốc  sức  vào  đấy  được!”  Môn  nhân  là  Tiền  Thế  Hùng  thưa:  “Ðấy 

chính là chỗ tiên sinh thường hành trì, hãy nên dốc sức”. Ðông Pha đáp: 

“Hễ  dốc  sức  vào  thì  là  sai  rồi!”  Nói  xong  liền  mất.  Ðấy  chính  là  bằng 

chứng hùng hồn của chuyện tự lầm lạc bởi thông minh vậy. Mong quý 

vị ai nấy đều chú ý. 

Pháp  môn  Tịnh  Ðộ  khế  lý,  khế  cơ,  dùng  sức  ít  mà  thành  công  dễ 

dàng, như đã căng buồm thuận gió lại còn thuận nước vì nhờ vào Phật 

lực. Các tông khác dùng sức nhiều mà thành công khó khăn giống như 

con kiến bò lên núi cao vì hoàn toàn cậy vào tự lực. Ðẳng Giác Bồ Tát 

muốn  cầu  viên  mãn  Phật  Quả  còn  phải  cầu  vãng  sanh  Tây  Phương, 

huống hồ là bọn phàm phu chúng ta nghiệp căn sâu nặng, sao chẳng dốc 

sức vào pháp này? Ðấy là bỏ dễ cầu khó, lầm lạc cùng cực thay! 

Hơn nữa, hiện thời những dụng cụ giết người trong cõi đời mỗi ngày 

mỗi mới mẻ, mỗi tháng mỗi khác biệt, nào là phi cơ, đại bác, hơi độc, tia 

sáng chết chóc v.v… Núi, sông chẳng thể ngăn trở nổi, vật cứng không 

chống ngăn được, cái thân máu thịt của chúng ta làm sao đương cự được 

nổi? Mạng người như giọt sương buổi sớm, vô thường một khi xảy đến, 

muôn sự đều thôi. Bởi thế, muốn cầu lìa khổ được vui thì phải nên kịp 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 334 of 393

thời nỗ lực niệm Phật, cầu Phật gia bị lâm chung vãng sanh. Một phen 

đạt  lên  cõi  kia,  vĩnh  viễn  chẳng  thoái  chuyển,  hoa  nở  thấy  Phật,  chứng 

được  Vô  Sanh,  mới  chẳng  cô  phụ  chuyện  được  nghe  pháp  này  mà  tin 

nhận  vậy.  Kính  mong  đại  chúng  tinh  tấn  hành  trì,  đấy  là  điều  tôi  rất 

mong mỏi. 

8. Ngày thứ tám: Pháp hội đã viên mãn, giảng Tam Quy, Ngũ Giới, 

Thập Thiện và các nghĩa lý trọng yếu dành cho người niệm Phật

Hôm nay là ngày quý vị quy y. Quý vị đã quy y thì nên hiểu rõ đạo 

lý quy y, nay tôi trình bày cùng quý vị. Vì sao quý vị quy y? Tôi nghĩ 

nói  chung  là  chẳng  ngoài  việc  muốn  cầu  sanh  Tây  Phương,  liễu  sanh 

thoát tử mà thôi! Như thế nào mới đạt được những mục tiêu này? Tức là 

phải quy y Tam Bảo, nghĩa là quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng. Có 

quy  y  Tam  Bảo,  tu  trì  chân  thật  thì  mới  được  liễu  thoát  sanh  tử,  vãng 

sanh Tây Phương. Vả nữa, Tam Bảo vừa nói đó có hai loại là Tự Tánh 

[Tam Bảo] và Trụ Trì [Tam Bảo]. 

Tự Tánh Tam Bảo:

*  Phật  nghĩa  là  Giác  Ngộ.  Tự  Tánh  Phật  chính  là  Chân  Như  Phật 

Tánh ly niệm linh tri sẵn có trong tự tâm. 

*  Pháp  nghĩa  là  quỹ  phạm  (khuôn  phép).  Tự  Tánh  Pháp  chính  là 

khuôn mẫu đạo đức, nhân nghĩa cao quý sẵn có trong tâm. 

* Tăng nghĩa là Thanh Tịnh. Tự Tánh Tăng chính là tịnh hạnh thanh 

tịnh vô nhiễm sẵn có trong tâm. 

Trụ Trì Tam Bảo: 

*  Lúc  đức  Phật  Thích  Ca  còn  tại  thế  thì  Ngài  là  Phật  Bảo.  Sau  khi 

Phật diệt độ, tất cả các tượng Phật bằng vàng, bằng đất, gỗ chạm, tranh 

vẽ đều là Phật Bảo. 

*  Các  pháp  ly  dục  thanh  tịnh  Phật  đã  giảng,  và  các  kinh  điển  sách 

vàng, trục đỏ đều là Pháp Bảo. 

* Người xuất gia áo thâm, tu các hạnh thanh tịnh đều là Tăng Bảo. 

Quy (歸) là quay về, đổ vào, như nước đổ vào biển, như dân hướng 

về  vua.  Y  (依)  là  nương  gởi,  như  con  nương  vào  mẹ,  như  vượt  [sông, 

biển] nương nhờ thuyền. Con người giữa biển cả sanh tử nếu chẳng quay 

về nương nhờ Tự Tánh Tam Bảo và Trụ Trì Tam Bảo thì không cách gì 

thoát  ra  được!  Nếu  chịu  phát  tâm  chí  thành  quy  y  Tam  Bảo,  tu  hành 

đúng như pháp thì liền ra khỏi biển khổ sanh tử, liễu sanh thoát tử. Như 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 335 of 393

người lỡ chân rớt xuống biển cả, sóng dữ bủa cuồn cuộn, lo bị ngập mất 

đầu.  Giữa  lúc  ngàn  cân  treo  sợi  tóc,  sanh  tử  tồn  vong  ấy,  chợt  có  con 

thuyền đi đến, liền đuổi theo, trèo lên. Ðấy là nghĩa “quay về, gieo vào” 

vậy. 

Do biết Tự Tánh Tam Bảo, từ đấy khắc kỷ, phản tỉnh, xem xét, kiêng 

dè, gắng sức, lại cầu nơi Trụ Trì Tam Bảo và mười phương tam thế hết 

thảy Tam Bảo thì tiêu trừ được ác nghiệp, tăng trưởng thiện căn, thành 

tựu  đạo  nghiệp  ngay  trong  đời  này,  vĩnh  viễn  thoát  khỏi  sanh  tử,  luân 

hồi. Giống như được cứu, leo lên thuyền, ngồi yên đến bờ. Hung hiểm 

lúc ấy đã qua, hiện tại mừng được sống sót. Bởi đó được vô hạn lợi ích. 

Ðấy chính là ý nghĩa “nương, gởi” vậy. Việc đời rối ren, phiền não đau 

khổ, sống trong biển cả sanh tử này, hãy nên lấy Tam Bảo làm thuyền. 

Chúng sanh được quy y, đẩy chèo, giương buồm, chẳng lười nhác, chẳng 

lui sụt, tự lên được bờ kia! 

* Ðã quy y Phật hãy nên thờ Phật làm thầy; bắt đầu từ nay cho đến 

hết đời, dốc lòng chân thành lễ kính, chẳng chịu lười nhác dẫu chỉ trong 

một hơi thở. Lại chẳng được quy y thiên ma, ngoại đạo, tà quỷ, tà thần. 

*  Ðã  quy  y  Pháp,  nên  lấy  Pháp  làm  thầy,  từ  nay  cho  đến  hết  đời, 

chẳng quy y kinh điển ngoại đạo nữa. 

* Đã quy y Tăng nên lấy Tăng làm thầy, bắt đầu từ nay cho đến hết 

đời, chẳng còn quy y đồ chúng ngoại đạo nữa. 

Nếu đã quy y Tam Bảo mà còn tin tưởng ngoại đạo, tôn thờ tà ma, 

quỷ thần thì tuy hằng ngày niệm Phật, tu trì, cũng khó lòng được lợi ích 

chân  thật,  vì  tà  -  chánh  chẳng  phân,  chắc  chắn  chẳng  có  hy  vọng  liễu 

thoát sanh tử. Ai nấy nên nghiêm chỉnh vâng giữ như thế  (giảng xong hai 

 chữ Quy Y). 

Ðã giảng về ý nghĩa Tam Quy rồi, lại nói đến ý nghĩa Ngũ Giới. Ngũ 

Giới vừa được nói đó, chính là: Một là chẳng sát sanh, hai là chẳng trộm 

cắp, ba là chẳng tà dâm, bốn là chẳng nói dối, năm là chẳng uống rượu. 

* Chẳng sát sanh là vì ta cùng loài vật đều ham sống, sợ chết giống 

hệt như nhau. Ta đã ham sống, há loài vật muốn chết? Nói, nghĩ đến điều 

đó,  nỡ  lòng  nào  giết  hại?  Bởi  lẽ,  hết  thảy  chúng  sanh  vốn  cùng  ngang 

hàng, luân hồi trong lục đạo, tùy theo nghiệp thiện - ác mà hình thể biến 

đổi, thăng, giáng, siêu thoát, chìm đắm, trọn chẳng lúc nào hết. Ta cùng 

bọn chúng trong nhiều kiếp lần lượt làm cha, mẹ, lần lượt làm con cái. 

Suy nghĩ như vậy, há còn dám sát sanh? 

Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  quả  thực  chẳng  hai,  chẳng 

khác với tam thế chư Phật. Trong đời vị lai, đều có thể thành Phật, chỉ vì 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 336 of 393

sức ác nghiệp đời trước ngăn lấp khiến cho Phật Tánh mầu nhiệm sáng 

suốt chẳng thể hiển hiện được, chìm đắm trong dị loại. [Chúng ta] phải 

nên dùng lòng thương xót, lòng từ bi để cứu vớt, nỡ nào cắt xẻ thân thể 

chúng để no bụng ta? 

Ðời này, bọn ta đã được làm người chính là do thiện quả đời trước, 

phải nên giữ gìn thiện quả này khiến cho nó được tỏa rạng rộng lớn, duy 

trì vĩnh cửu, hãy nên kiêng giết chóc sanh mạng! Nếu như rộng tạo sát 

nghiệp ắt sẽ đọa ác đạo, đền trả nợ cũ, xoay vần giết hại nhau, đây chìm, 

kia nổi, chẳng có lúc hết. Muốn cầu sanh Tây Phương để tránh khỏi nỗi 

khổ luân hồi, sao còn dám tạo sát nghiệp ư? Vì thế, điều đầu tiên cần chú 

trọng là kiêng giết. 

* Chẳng trộm cắp là khi có được vật gì phải xét xem nó có hợp đạo 

nghĩa hay không273, nếu chẳng cho thì chẳng lấy. Việc này những ai biết 

chút liêm sỉ sẽ đều có thể chẳng phạm, nhưng con người chẳng phải là 

hiền thánh, ai có thể chưa hề phạm? Bởi lẽ, nếu tư dục dấy lên sẽ dễ bị 

vật chất lung lạc. Nếu đối với mối lợi lớn ở ngay trước mắt mà có thể né 

tránh giống như gấp gáp tránh rắn, rết, hoặc [né tránh] kẻ chạy cuồng đi 

vội thì [người như vậy] chẳng luôn luôn gặp gỡ được! 

Nói  “trộm  cắp”  đó  chẳng  phải  chỉ  có  nghĩa  là  trộm  cắp  tài  vật  của 

người  khác,  mà  là  ngay  trong  lúc  khởi  tâm,  làm  việc  có  khi  giống  như 

trộm cắp thì cũng gọi là trộm cắp vậy. Chẳng hạn, lấy công giúp tư, tổn 

người lợi mình, cậy thế lấy của, dùng mưu đoạt vật, ganh tỵ sự phú quý 

của người khác, mong người ta nghèo hèn đi v.v… đều là trộm cắp cả! 

Lại  như  làm  lành  phô  trương  để  cầu  danh.  Nếu  gặp  các  việc  lành,  tâm 

chẳng tích cực, công chuyện phần nhiều làm quấy quá. Chẳng hạn như 

lập trường nghĩa học274 nhưng chẳng chọn thầy nghiêm khắc khiến cho 

con em người khác bị lầm lạc; thí thuốc men chẳng phân biệt thật - giả, 

khiến tánh mạng người khác bị hại. Phàm thấy nạn gấp, dụ dự chẳng cứu 

cho  nhanh,  lần  chần,  dùng  dằng  đến  nỗi  lỡ  việc.  Chỉ  luôn  lằng  nhằng, 

thiếu trách nhiệm, chẳng quan tâm đến lợi - hại của người khác. Những 

điều  giống  như  thế  đều  gọi  là  trộm  cắp!  Lòng  mang  cái  tâm  trộm  cắp, 

làm  chuyện  trộm  cắp  thì  xã  hội  sẽ  vì  đó  mà  rối  beng,  thiên  hạ  cũng 

chẳng thái bình. Vì vậy, cần phải chú trọng kiêng dè trộm cắp. 

273 Nguyên văn là   “kiến đắc tư nghĩa”.  Chúng tôi dịch theo cách diễn giải của Tứ 

Thư  Bạch  Thoại  Giải.  Khổng  Tử  còn  nói  thêm:  “Q uân  tử  ái  tài,  thủ  chi  hữu  đạo”  

(quân tử [tuy] chuộng của cải, nhưng lấy [của cải phải] đúng với đạo nghĩa). 

274 Trường nghĩa học: Trường miễn phí mở ra để dạy dỗ con cái người nghèo, hoặc 

côi cút. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 337 of 393

*  Chẳng  tà  dâm:  Âm  -  dương  thu  hút  nhau,  muôn  vật  nhờ  đó  mà 

sanh. Nam nữ lập gia đình là giềng mối lớn lao của con người. Sanh con 

đẻ cái, nuôi dạy nên người, trên liên quan đến phong hóa, dưới liên quan 

đến tiếp nối dòng dõi; cho nên chẳng cấm. Nếu chẳng phải với người vợ 

hay chồng chánh thức lại chung chạ bừa bãi, đấy là tà dâm. Như vậy là 

trái nghịch lẽ trời, rối loạn luân thường của con người, sống làm cầm thú 

đội mũ mặc áo, chết đọa tam đồ ác đạo ngàn vạn ức kiếp chẳng thể thoát 

khỏi.  Nhưng  con  người  do  dâm  dục  sanh  ra  nên  dâm  tâm  khó  chế  ngự 

nhất. 

Đức Như Lai dạy người tham dục nặng nề tu Bất Tịnh Quán, quán 

lâu  ngày  sẽ  thấy  sắc  đâm  chán.  Lại  nếu  có  thể  tưởng  hết  thảy  nữ  nhân 

mình  trông  thấy  đều  là  mẹ,  con  gái,  chị,  em,  sanh  tâm  hiếu  thuận,  tâm 

cung kính thì ác niệm dâm dục không do đâu phát sanh được! Ðấy chính 

là  đoạn  trừ  cội  gốc  của  sanh  tử  luân  hồi,  là  cơ  sở,  là  bậc  thềm  để  siêu 

phàm nhập thánh, hãy nên thường kiêng dè. 

Còn  như  vợ  chồng  ân  ái  với  nhau  vốn  chẳng  bị  cấm  đoán,  nhưng 

cũng cần phải  “tương kính như tân”  (kính trọng nhau như khách), nhằm 

tiếp nối dòng dõi để thờ phụng tổ tiên, phải nên giữ chừng mực, chớ nên 

chỉ  tham  cầu  khoái  lạc  đến  nỗi  chôn  vùi  thân  mạng!  Tuy  là  với  người 

phối ngẫu của mình, hễ tham khoái lạc thì cũng là phạm giới! Chẳng qua 

tội ấy so ra nhẹ hơn [tội tà dâm] thôi! Vì thế, cần phải đặt nặng chuyện 

giới dâm. 

*  Chẳng  nói  dối  là  lời  lẽ  phải  đáng  tin,  chẳng  dối  trá  thốt  ra.  Nếu 

thấy  nói  chẳng  thấy,  chẳng  thấy  nói  thấy,  lấy  hư  làm  thật,  lấy  có  làm 

không;  phàm  hết  thảy  những  chuyện  tâm  -  miệng  chẳng  xứng  nhau, 

muốn lừa dối người thì đều là “nói dối” cả. Lại nếu tự mình chưa đoạn 

Hoặc mà bảo đã đoạn Hoặc, tự mình chưa đắc đạo mà bảo đã đắc đạo thì 

là đại vọng ngữ. Tội ấy rất nặng vì hoại loạn Phật pháp, khiến cho chúng 

sanh ngờ vực, lầm lạc, chắc chắn đọa địa ngục A Tỳ, vĩnh viễn không có 

ngày ra. Vì thế, cần phải chú trọng giới vọng ngữ. 

Bốn  điều  kể  trên  gọi  là  Tánh  Giới  vì  do  thể  tánh  của  chúng  đáng 

kiêng  giữ.  Chẳng  luận  là  xuất  gia  hay  tại  gia,  thọ  giới  hay  không,  hễ 

phạm phải đều có tội lỗi. Kẻ chưa thọ giới, căn cứ trên sự mà luận tội. 

Người  đã  thọ  giới,  ngoài  việc  căn  cứ  trên  Sự  để  luận  tội  ra,  còn  kèm 

thêm tội phạm giới. Vì thế, bốn điều sát sanh, trộm cắp, tà dâm, đại vọng 

ngữ này, hết thảy mọi người đều chẳng nên phạm. Hễ phạm đều có tội! 

Ðã thọ giới mà còn phạm sẽ mắc cả hai trọng tội. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 338 of 393

*  Chẳng  uống  rượu  là  vì  rượu  có  thể  làm  mê  loạn  lòng  người,  hư 

hoại  dòng  giống  trí  huệ.  Uống  vào,  rượu  làm  cho  con  người  điên  đảo, 

hôn mê, cuồng dại, làm càn những chuyện không biết hổ thẹn. Phàm là 

người tu hành trọn chẳng cho phép uống. Cần biết rằng: Hết thảy vọng 

niệm, tà hạnh phần nhiều là do uống rượu mà nẩy sanh! Vì thế, cần phải 

chú  trọng  thêm  chuyện  kiêng  rượu!  Ðây  là  Già  Giới  (giới  ngăn  ngừa), 

chỉ người thọ giới mắc tội phạm giới. Người chưa thọ giới thì uống vào 

không  bị  tội!  Nhưng  không  uống  thì  tốt  hơn,  bởi  nó  là  căn  bản  có  thể 

sanh ra các thứ tội lỗi. 

Còn về Thập Thiện cũng phải nên tuân thủ. Thập Thiện là chẳng sát 

sanh, chẳng trộm cắp, chẳng tà dâm; đấy là ba nghiệp của thân. Chẳng 

nói  dối,  chẳng  nói  thêu  dệt,  chẳng  nói  đôi  chiều,  chẳng  ác  khẩu  là  bốn 

nghiệp  của  miệng.  Chẳng  keo  tham,  chẳng  nóng  giận,  chẳng  tà  kiến  là 

ba nghiệp của ý. Nếu giữ được chẳng phạm thì gọi là Thập Thiện. Nếu 

phạm chẳng giữ thì gọi là Thập Ác. Thập Ác chia ra làm thượng, trung, 

hạ,  chiêu  cảm  thân  trong  ba  ác  đạo:  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh.  Thập 

Thiện cũng chia thành thượng, trung, hạ, chiêu cảm thân trong ba đường 

lành: trời, người, A-tu-la. Nhân lành cảm quả lành, nhân ác cảm quả ác, 

quyết định không nghi, không hề sai sót! Mười điều lành này bao gồm 

hết thảy thiện pháp. Nếu có thể tuân hành thì không điều ác nào chẳng 

đoạn,  không  điều  thiện  nào  chẳng  tu.  Các  vị  đã  quy  y,  thọ  giới,  hãy 

nên  tuân  thủ  trọn  vẹn.  Lại  còn  phải  nhất  tâm  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương,  chớ  nên  coi  thường.  Nếu  chẳng  để  ý,  đến  khi  lâm  chung  mới 

cảm thấy là trọng yếu thì gió nghiệp đã thổi, chẳng thể tự chủ, hối cũng 

chẳng kịp! 

Người  học  Phật  đã  hiểu  rõ  các  ý  nghĩa  Tam  Quy,  Ngũ  Giới,  Thập 

Thiện  rồi  thì  hãy  dốc  hết  sức  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận, 

ngăn  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều 

lành. Ðiều cần phải chú ý nhất là làm bất cứ việc gì, đều phải dựa vào 

thiên lý, lương tâm. Như người làm nghề Y mà có lương tâm, cứu người 

[trong cơn] nguy cấp sẽ tích lũy âm công (âm đức) lớn lao. Kẻ không có 

lương  tâm  có  thể  sẽ  làm  cho  người  bệnh  nhẹ  chuyển  thành  nặng,  thừa 

nước đục thả câu, táng tận lương tâm, nhất định lãnh ác quả. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 339 of 393

Hiếu  liêm  Tào  Cẩm  Ðào  ở  Tô  Châu  đời  Thanh  giỏi  y  thuật275  bất 

cứ bệnh ngặt nghèo nào, gặp tay ông đều khỏi. Một bữa, lúc ông sắp ra 

khỏi cửa, chợt có một người đàn bà nghèo quỳ ngoài cửa, khóc lóc xin 

ông chữa bệnh cho mẹ chồng, than: “Gia cảnh nghèo túng, nghe ngài sẵn 

lòng từ bi, nhất định sẽ đoái hoài đến trị”. Ông Tào liền đến trị. Ðến lúc 

ông ra về, dưới chiếc gối của mẹ chồng người đàn bà nghèo có năm lạng 

bạc trắng, chẳng biết đi đâu mất, tưởng ông Tào trộm đi, người đàn bà 

bèn đến nhà hỏi. Ông Tào bèn cứ đúng số đưa cho. Người đàn bà nghèo 

về  đến  nhà,  [thì  ra]  mẹ  chồng  đã  lấy  bạc  ra.  Người  đàn  bà  hổ  thẹn  vô 

cùng, lại đem bạc đến trả lại, tạ tội, hỏi ông: “Sao ngài lại tự đổ hô mình 

trộm bạc?” Ông Tào bảo: “Tôi chỉ muốn mẹ chồng bà chóng khỏi bệnh! 

Nếu tôi chẳng nhận, mẹ chồng bà ắt sẽ thêm lo lắng bệnh nặng hơn, hoặc 

đến nỗi khó lành bệnh được! Vì thế, chỉ mong mẹ chồng bà lành bệnh, 

chẳng sợ người ta bảo tôi trộm bạc”. 

Tấm  lòng  ông  trung  hậu,  có  thể  nói  là  đến  cùng  cực,  không  ai  hơn 

được!  Bởi  thế,  ông  sanh  được  ba  người  con:  Con  trưởng  làm  Ngự  Y, 

thọ  hơn  tám  mươi  tuổi,  nhà  giàu  to;  con  thứ  làm  Hàn  Lâm,  làm  quan 

đến chức Phiên Ðài; con thứ ba cũng làm Hàn Lâm, làu thông kinh sử, 

chuyên  chí  trước  tác.  Cháu  chắt  đông  đảo,  nhiều  người  hiển  đạt.  Còn 

những  kẻ  chỉ  mưu  kiếm  lợi  bằng  nghề  Y,  nếu  chẳng  tan  nhà  nát  cửa, 

dòng dõi tuyệt diệt thì đã hiếm hoi lại càng hiếm hoi hơn! 

Kinh  Dịch  chép:   “Tích  thiện  chi  gia,  tất  hữu  dư  khánh.  Tích  bất 

 thiện  chi  gia,  tất  hữu  dư  ương” (Nhà  tích  thiện,  niềm  vui  có  thừa;  nhà 

tích ác, ương họa có thừa), ý nói: Dư khánh, dư ương báo ứng vào con 

cháu. Còn bổn khánh, bổn ương vận vào chính thân mình. Dư khánh, dư 

ương  người  khác  thấy  được,  còn  bổn  khánh,  bổn  ương  thì  chính  mình 

ngay trong đời này hay trong đời kế tiếp, hoặc đời sau phải hứng chịu, 

người  đời  chẳng  thể  thấy  được.  Thiên,  địa,  quỷ  thần,  Phật,  Bồ  Tát  đều 

thấy biết từng sự rõ ràng. 

275  Nguyên  văn:   “tinh  ư  Kỳ  Hoàng”.   Kỳ  là  Kỳ  Bá,  Hoàng  là  Hoàng  Đế.  Kỳ  Bá  là 

một  y  sư  trứ  danh  theo  truyền  thuyết,  ông  rất  tinh  thông  y  thuật  nên  được  Hoàng 

Đế thờ làm thầy. Hoàng Đế chính là một trong ba vị thánh đế vương thời cổ (Tam 

Hoàng  là  Phục  Hy,  Thần  Nông  và  Hoàng  Đế).  Hoàng  Đế  cũng  tinh  thông  y  thuật. 

Thần Nông được coi là tổ nghề thuốc, còn Kỳ Bá được coi là tổ nghề Y. Tác phẩm 

căn bản của y học cổ truyền Trung Hoa là bộ Hoàng Đế Nội Kinh ghi chép những 

đối  đáp  về  y  lý  giữa  Hoàng  Đế  và  Kỳ  Bá.  Ngoài  ra,  theo  thư  tịch  cổ  Trung  Hoa, 

những lời dạy khác về y học của họ còn được chép trong những bộ sách nay đã thất 

truyền như Kỳ Bá Hoàng Đế Án Ma, Kỳ Bá Kinh, Kỳ Bá Cứu Kinh, Kỳ Bá Châm 

Kinh, Hoàng Đế Kỳ Bá Luận, Kỳ Bá Ngũ Tạng Luận v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 340 of 393

Hãy nên biết rằng: Bổn khánh, bổn ương so với dư khánh, dư ương 

lớn  hơn  gấp  trăm,  ngàn,  vạn  lần.  Vì  thế,  xin  người  đời  hãy  nỗ  lực  tu 

trì, ngõ hầu được vui mừng, trừ ương họa vậy. Ông Tào cam chịu tiếng 

“trộm cắp” để cứu tánh mạng người khác, thiện báo ứng vào con cháu. 

Nếu chính mình có thể thay cho con cháu niệm Phật, cầu Tam Bảo gia 

bị,  dạy  con  cháu  ai  nấy  cũng  ăn  chay,  niệm  Phật  thì  thiện  báo  sẽ  ở  tại 

Tây Phương! 

Các vị đã quy y thì phải nên cung kính thọ Tam Quy để làm cái gốc 

nhằm bỏ tà theo chánh, giữ Ngũ Giới cẩn thận để làm cái nguồn nhằm 

đoạn  ác,  tu  thiện.  Phụng  hành  Thập  Thiện  để  làm  cái  gốc  nhằm  thanh 

tịnh  ba  nghiệp  Thân,  Khẩu,  Ý.  Từ  đó,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ 

các điều lành. Tam nghiệp đã tịnh, rồi có thể tuân tu đạo phẩm, liễu sanh 

thoát tử, được dự vào hội tốt lành nơi Cực Lạc. 

Thiện  -  ác,  nhân  -  quả  như  bóng  theo  hình,  chẳng  hề  sai  lầm.  Thật 

sự làm như vậy sẽ được lợi ích thật sự. Nếu mua danh chuốc tiếng, thích 

nói cuồng vọng, lừa mình, dối người, tự bảo đã đắc Phật đạo thì là đại 

vọng  ngữ,  ắt  sẽ  mắc  ác  báo.  Người  tu  hành  tâm  địa  phải  quang  minh, 

ba nghiệp thanh tịnh, công đức vô lượng. Quán kinh dạy:  “Hiếu dưỡng 

 cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm không giết, tu Thập Thiện nghiệp là 

 chánh nhân tịnh nghiệp của tam thế chư Phật” . Buông dao đồ tể xuống, 

thành  Phật  ở  chính  ngay  nơi  ấy,  đã  có  người  làm  được  như  thế.  Xin  ai 

nấy hãy gắng lên. 

XV. Pháp ngữ khai thị khi từ Thượng Hải về đến Linh Nham276 

276 Ở Trung Hoa có hai chùa mang tên Linh Nham, một ở huyện Trường Thanh tỉnh 

Sơn  Đông,  còn  một  là  ở  tại  Ngô  Huyện,  Tô  Châu.  Chùa  Linh  Nham  nói  ở  đây  gọi 

tên đầy đủ là Linh Nham Sơn Tự, thuộc Tô Châu. Khởi đầu từ Tư Không Lục Ngoạn 

biến nhà riêng thành chùa, nhưng rất nhỏ. Đến niên hiệu Thiên Giám (502-519) thời 

Lương Vũ Đế, chùa mới được mở rộng và mang tên là Tú Phong Tự. Theo kinh Đại 

Ai (do ngài Trúc Pháp Hộ dịch), đây chính là đạo tràng ứng hóa của Trí Tích Bồ Tát. 

Vào  thời  Thiên  Bảo  (742-755)  đời  Đường  Huyền  Tông,  tổ  trung  hưng  tông  Thiên 

Thai là ngài Đạo Tuân từng tu Pháp Hoa tam-muội tại chùa này. Đầu đời Tống, chùa 

trở  thành  viện  học  giới  luật  của  Luật  Tông.  Vào  thời  Nguyên  Phong  (1078-1085), 

chùa trở thành thiền viện. Chùa bị cháy rụi chỉ còn lại một cái tháp đá vào năm Vạn 

Lịch 18 (1600) đời Minh Thần Tông. Sau khi được trùng tu, vào đời Thanh, chùa lại 

bị loạn quân Thái Bình Thiên Quốc đốt phá một lần nữa. Mãi đến năm Tuyên Thống 

thứ ba (1911), hòa thượng Chân Đạt trùng tu. Kể từ năm 1931 trở đi, dưới ảnh hưởng 

của tổ Ấn Quang, chùa trở thành đạo tràng Tịnh Độ nổi tiếng nhất Trung Hoa. Năm 

Dân Quốc 29 (1940), tổ Ấn Quang thị tịch tại chùa này. Hiện chùa còn tháp thờ ngũ 

sắc xá-lợi của Tổ Ấn Quang và Ấn Công Kỷ Niệm Đường. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 341 of 393

 (giảng vào buổi chiều ngày 17 tháng 10 năm Dân Quốc 25 (1936))

Linh Nham chính là cuộc đất thánh đạo tràng trời tạo đất dựng. Ngô 

vương Phù Sai thiếu đức, chẳng tuân theo đạo “chánh tâm thành ý, siêng 

năng chăm lo việc nước, yêu dân” của các vị tổ tiên là Thái Vương, Thái 

Bá,  Trọng  Ung277,  chỉ  chuộng  dâm  lạc,  bèn  dựng  cung  Quán  Oa278  nơi 

này, mắc tội với trời đất và tổ tông cũng lớn lắm! Cung điện xây xong 

được mấy năm, nước mất, thân chết, chẳng đáng buồn ư? Đến đời Tấn, 

Tư  Không279  Lục  Ngoạn  xây  nhà  trên  đó,  về  sau  nghe  Phật  pháp  bèn 

biến  nhà  thành  chùa ;  đấy  chính  là  duyên  khởi  khai  sơn  đầu  tiên  của 

277  Theo  sách  Hoài  Nam  Tử,  Thái  Vương  là  ông  nội  của  Châu  Văn  Vương  có  ba 

người con: Thái Bá, Trọng Ung và Quý Lịch (cha của Châu Văn Vương). Vì muốn 

nhường ngôi cho Quý Lịch, Thái Bá và Trọng Ung liền giả vờ đi hái thuốc rồi trốn 

xuống  miền  Nam  sông  Dương  Tử,  lập  ra  nước  Ngô.  Nước  Ngô  bị  Câu  Tiễn  nước 

Việt thôn tính và diệt vong dưới thời Phù Sai. 

278 Sau khi Câu Tiễn (vua nước Việt) bị Phù Sai đánh bại nhằm trả thù mối nhục giết 

cha là Hạp Lư, theo mưu kế của Phạm Lãi, Câu Tiễn đã dâng mỹ nhân Tây Thi cho 

Phù Sai. Phù Sai bèn xây cung Quán Oa cho nàng Tây Thi ở. Cô Tô Đài cũng thuộc 

quần thể cung điện này. Khi Câu Tiễn phục quốc, đánh bại Phù Sai, diệt nước Ngô, 

đã cho phóng hỏa đốt trụi cung Quán Oa. Chùa Linh Nham được xây ngay trên nền 

cũ cung Quán Oa. 

279 Tư Không là một chức quan được lập ra từ thời Tây Châu, là một trong ngũ quan 

(Tư  Mã,  Tư  Khấu,  Tư  Sĩ,  Tư  Đồ).  Chức  quan  này  chuyên  trông  nom  về  việc  thủy 

lợi, xây dựng. Từ sau thời Hán trở đi, chức quan này không còn tồn tại và được thay 

thế  bằng  danh  từ  Công  bộ  thượng  thư.  Lục  Ngoạn  (278-342),  tự  là  Sĩ  Dao,  người 

Ngô Huyện (nay là Tô Châu, tỉnh Giang Tô), tên thụy là Khang, được phong tới tước 

Hưng Bình Bá, chức Thị Trung Tư Không. Thích văn chương, nổi tiếng với tài thư 

pháp. Nét bút của ông được ca ngợi là mạnh mẽ, cứng cỏi, phóng khoáng, nhưng có 

phong thái tiêu dao thoát tục, bay bướm nhưng mực thước, không phóng túng, ngông 

cuồng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 342 of 393

Linh Nham vậy. Đến đời Lương, do ngài Bảo Chí Công280 cầu đảo cho 

Vũ  Đế,  chùa  lại  được  trùng  hưng.  Trí  Tích  Bồ  Tát281  nhiều  lượt  hiện 

thân tượng vẽ, hiển thị đạo nhiệm mầu, dẫn dắt những kẻ tục còn đang 

mê. 

Đến  đời  Đường,  em  trai  tể  tướng  Lục  Tượng  Tiên   (người  Tô  Châu)

, mắc bệnh ở kinh đô, ngự y bó tay. Một vị Tăng xin gặp, nói có thể trị 

được  bệnh,  bảo  lấy  một  chén  nước  sạch,  hướng  vào  đó  niệm  chú  mấy 

câu, ngậm nước phun ra, [em trai tể tướng Lục Tượng Tiên] lập tức khỏi 

hẳn bệnh. Đem mọi vật đáp tạ Sư đều không nhận, nói: “Tôi tên là Trí 

Tích. Sau này ông trở về Tô Châu, hãy nên đến núi Linh Nham gặp tôi”. 

Về sau, người ấy đến núi hỏi thăm, không có ai tên là Trí Tích cả, tâm 

rất buồn bã, xem khắp các điện đường, thấy hình vẽ trên vách chính là 

vị Tăng đã trị bệnh cho mình. Vì thế, đặc biệt dựng điện Trí Tích, chùa 

lại được hưng khởi. Từ đời Tấn đến đời Đường, [danh tánh] tất cả các vị 

Trụ Trì đều chẳng thể tra cứu được. 

Đến đời Tống, phàm những ai là trụ trì của núi này đều là bậc đại lão 

lỗi lạc trong Tông môn; đạo tràng Linh Nham bèn trở thành đứng đầu xứ 

Giang Tô. Do đất thiêng nên mới có người tài giỏi, do người tài giỏi nên 

đất mới thiêng. Cuối đời Minh, đầu đời Thanh, chùa lại được hưng khởi 

280  Ngài  Bảo  Chí  (418-514),  thường  được  xưng  là  Bảo  Công,  hoặc  Chí  Công  Hòa 

Thượng, nên thường được gọi là Bảo Chí Công, người xứ Kim Thành (nay là Nam 

Trịnh tỉnh Thiểm Tây). Có thuyết nói Ngài là người huyện Cú Dung tỉnh Giang Tô, 

xuất gia từ nhỏ. Sư theo học với ngài Đạo Lâm Tăng Kiệm tu tập Thiền Định. Trong 

niên  hiệu  Thái  Thủy  (466-471),  Sư  thường  lang  thang  khắp  nơi,  không  ở  chỗ  nào 

nhất định, thường đọc thơ, phảng phất giống sấm ký, người ta thường kéo nhau đến 

hỏi chuyện tương lai. Tề Vũ Đế bèn tống giam Sư trong ngục, nhưng người ta vẫn 

thấy  Sư  lang  thang  ngoài  chợ,  nhìn  vào  ngục  thì  vẫn  thấy  Sư  nằm  khểnh  trong  đó. 

Vua chịu thua, đón Sư vào ở trong vườn Thượng Uyển để ngăn Sư đi khắp nơi. Tuy 

các  nội  thị  canh  gác  Sư  nghiêm  mật,  dân  chúng  vẫn  thấy  Sư  la  cà  các  chùa  Long 

Quang, Kế Tân, Hưng Hoàng, Tịnh Danh v.v… Đến khi Lương Vũ Đế lên ngôi, bèn 

bãi  bỏ  lệnh  cấm,  học  đạo  với  Sư,  hết  sức  kính  phục  Ngài.  Khi  Sư  mất,  vua  phong 

tặng  thụy  hiệu  Quảng  Tế  đại  sư,  rồi  các  đời  lần  lượt  phong  tặng  Diệu  Giác  đại  sư, 

Đạo  Lâm  Chân  Giác  Bồ  Tát,  Từ  Ứng  Huệ  Cảm  đại  sư,  Phổ  Tế  Thánh  Sư  Bồ  Tát. 

Phật môn Trung Hoa thường coi Ngài là hóa thân của Quán Thế Âm Bồ Tát. 

281 Trí Tích Bồ Tát nói ở đây là một vị cao tăng Ấn Độ. Theo Linh Nham Ký Lược, 

Sư từ Ấn Độ sang Trung Hoa vào cuối đời Tấn, trùng hưng chùa Linh Nham tại Tô 

Châu, rất nổi tiếng về tài đức. Theo truyền thuyết có một bà lão nghèo không có gì 

cúng  dường,  đem  một  miếng  sơn  (nhựa  của  cây  sơn)  dâng  cho  Sư,  Sư  vẫn  vui  vẻ 

nhận lấy, nhờ đó bà được khai ngộ. Do vậy, sau này mỗi năm vào ngày sinh nhật Sư, 

chùa vẫn cử hành lễ kỷ niệm, gọi là Giác Tất Hội. Cũng theo truyện ký của chùa, đại 

sư nhiều lần thị hiện hóa độ Tăng - Tục rất đông. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 343 of 393

mạnh mẽ, hai đời vua Thánh Tổ (Khang Hy) và Cao Tông (Càn Long), 

mấy  lần  tuần  du  phương  Nam  đều  nghỉ  lại  tại  hành  cung282  trên  núi. 

Trong cơn loạn Hồng Dương283, chùa bị đốt cháy gần như hết sạch. Về 

sau, đại sư Niệm Thành trụ trong lòng tháp284, nhằm đúng khi ông Bành 

Cung Bảo Ngọc Lân đi chơi núi, gặp gỡ, bèn kiểm sổ bộ, đòi lại hơn sáu 

trăm mẫu ruộng đất cho chùa, dựng mười mấy gian điện đường, nhà cửa. 

Đến  năm  Tuyên  Thống  thứ  ba  (1911),  Trụ  Trì  là  Đạo  Minh  vốn  là 

quân  nhân  xuất  gia,  tánh  tình  thô  bạo,  do  mất  y  [ca-sa]  mà  đánh  đập 

người  khác  quá  đáng,  người  dưới  núi  vùng  lên  đánh  đuổi,  Đạo  Minh 

bỏ trốn. Đồ đạc trong chùa đều bị khuân sạch, trở thành một ngôi chùa 

không  ai  ở.  Đây  chính  là  cơ  hội  để  đạo  tràng  Linh  Nham  được  phục 

hưng. Nếu không, giả như ông ta tận lực vâng giữ Thanh Quy, chắc chắn 

chùa chẳng thể trở thành đạo tràng Tịnh Nghiệp duy nhất trong cả nước 

được! Họa - phước dựa dẫm lẫn nhau, chỉ do con người khéo dụng tâm 

hay không mà thôi! 

Bắt  nguồn  từ  việc  vị  thân  sĩ  vùng  Mộc  Độc  là  ông  Nghiêm  Lương 

Xán  cậy  nhà  sư  chùa  Bảo  Tạng  là  Minh  Hú  thỉnh  thầy  của  vị  sư  ấy  là 

hòa thượng Chân Đạt tiếp nhận trông nom chùa. Ngài Chân Đạt bèn phái 

người đến tiếp nhận, lại sai Minh Hú đứng trông nom tạm thời, ý muốn 

có người thích hợp sẽ biến chùa thành đạo tràng thập phương chuyên tu 

282 Hành cung: Cung điện dành cho vua ở tại các địa phương. 

283 Tức loạn Thái Bình Thiên Quốc. Do lãnh tụ của Thái Bình Thiên Quốc là Hồng 

Tú  Toàn  và  Dương  Tú  Thanh  lãnh  đạo  nên  Sử  thường  gọi  là  loạn  Hồng  Dương. 

Hồng  Tú  Toàn  tự  xưng  là  em  trai  của  Jesus,  dấy  loạn,  chủ  trương  biến  Trung  Hoa 

thành  một  nước  Thiên  Chúa  theo  kiểu  riêng  của  hắn,  cấm  ngặt  tam  giáo,  cấm  thờ 

phụng tổ tiên v.v… hạ lệnh đốt phá đình chùa, miếu mạo rất dữ dội. 

284 Chùa bị quân Thái Bình Thiên Quốc đốt sạch, chỉ còn sót lại một cái tháp đá nên 

sư Niệm Thành phải ở tạm trong đó. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 344 of 393

Tịnh  Độ.  Năm  Dân  Quốc  mười  lăm  (1926),  pháp  sư  Giới  Trần285  đến 

đây, bèn giao cho Ngài làm Trụ Trì. Tăng chúng thường trụ lấy hai mươi 

người làm hạn, trừ số tiền huê lợi mấy trăm đồng ra, hễ [chi tiêu] không 

đủ thì ngài Chân Đạt bèn bù cho. Chẳng quyên mộ, chẳng làm pháp hội, 

chẳng  truyền  pháp,  chẳng  thâu  đồ  đệ,  chẳng  giảng  kinh,  chẳng  truyền 

giới,  chẳng  làm  chuyện  kinh  sám  thù  tạc286,  chuyên  nhất  niệm  Phật. 

Khóa tụng mỗi ngày đều giống như trong khi tiến hành Phật thất thông 

thường287. Trụ Trì bất luận thuộc tông Thiên Thai, Hiền Thủ, Tào Động, 

hay Lâm Tế đều được, chỉ quan tâm đến thứ tự, không quan tâm đến thế 

hệ truyền thừa288, chỉ cần là người giới hạnh tinh ròng, [giữ giới] nghiêm 

ngặt, thông hiểu giáo lý, tin sâu Tịnh Độ là được. Nếu những mặt khác 

đều  khá  nhưng  chẳng  chuyên  chú  Tịnh  Độ  thì  quyết  chẳng  được  mời 

[làm Trụ Trì]. 

Từ  đấy  trở  đi,  người  đến  ở  ngày  càng  nhiều,  phòng  ốc  chẳng  đủ. 

Trong năm Dân Quốc 21 (1932), trước hết dựng Niệm Phật Đường, bốn 

285 Pháp sư Giới Trần (1878-1948) là người xứ Hán Xuyên, tỉnh Hồ Bắc, họ Khưu, 

tự  là  Địch  Ngô,  xuất  gia  năm  mười  chín  tuổi,  chuyên  tu  khổ  hạnh,  sống  trong  núi 

Chung  Nam,  toàn  tâm  toàn  ý  tu  Thiền.  Sau  Sư  chuyên  tu  niệm  Phật.  Dưới  thời 

Quang  Tự,  Sư  vào  núi  Kê  Túc  ở  Vân  Nam  chuyên  tu  pháp  Ban  Châu  Niệm  Phật. 

Năm  Dân  Quốc  thứ  ba  (1914),  Sư  đến  Hàng  Châu,  mở  trường  Hoa  Nghiêm  Đại 

Học. Về sau, Sư bế quan tại chùa Phật Thản ở Thường Thục, ngầm tu Tịnh nghiệp. 

Năm Dân Quốc thứ chín (1920), cùng với các vị Liễu Trần, Từ Châu v.v… lập Hoa 

Nghiêm Đại Học tại chùa Cửu Liên ở Hán Khẩu. Sư từng đảm nhiệm Trụ Trì chùa 

Linh Nham một thời gian. Sư thị tịch vào năm Dân Quốc 37 (1948) tại chùa Cùng 

Trúc ở Côn Minh, thọ 71 tuổi, pháp lạp 53 năm. Trước tác gồm Hoa Nghiêm Nhất 

Trích, Hoa Nghiêm Thất Xứ Cửu Hội Đồ, Liên Xã Minh Huấn, Tịnh Tông Yếu Ngữ 

v.v… 

286 Tức là không làm các pháp sự cầu an, cầu siêu, giải hạn, đảo bệnh, cầu phước, 

cúng sao, chúc thọ v.v… như các đạo tràng khác. 

287 Tức Phổ Thông Phật Thất: Mỗi ngày niệm Phật sáu thời. Gọi là Phổ Thông Phật 

Thất để phân biệt với Tinh Tấn Phật Thất (niệm Phật suốt hai mươi bốn tiếng đồng 

hồ). 

288 Nguyên văn  “chỉ luận thứ số, bất luận đại số” : Quan tâm đến thứ tự (tức tuổi tác, 

mức độ tu chứng, trì giới), chứ không quan tâm đến thế hệ truyền thừa. Tức là Tăng 

chúng trong chùa được xếp bậc theo người tu hành lâu năm, giới hạnh tinh nghiêm, 

chứ không vì người ấy thuộc thế hệ trước hay sau mà coi trọng. Trong các đạo tràng 

khác, thứ tự truyền thừa rất được coi trọng. Chẳng hạn, một vị Tăng có thể mới xuất 

gia chưa lâu nhưng vì là đệ tử của một vị ngang vai với thầy của vị Trụ trì hay người 

thuộc thế hệ cao hơn, nên được coi là sư thúc, sư bá, thái sư thúc. Các vị Tăng khác 

dù cao tuổi hơn, giới lạp cao hơn nhưng thuộc vai vế thấp hơn, vẫn phải lễ kính vị 

Tăng trẻ tuổi này. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 345 of 393

năm năm qua, liên tục xây cất. Nay điện Đại Hùng đã khánh thành, chỉ 

còn thiếu điện Thiên Vương chưa xây, nhưng cũng chẳng quan trọng chi 

lắm. Tháng Hai năm Dân Quốc 19 (1930), Quang đến đây; tháng Tư liền 

bế quan, đã hơn sáu năm rồi. Do già cả, bất tài, chỉ muốn chết già trong 

nơi bế quan. Vì các vị trong hội Phật giáo mời mọc, xin Quang mỗi ngày 

giảng khai thị một lần trong pháp hội Hộ Quốc Tức Tai, chỉ rõ lý “nhân 

quả ba đời, luân hồi lục đạo”, đề xướng pháp “tín nguyện niệm Phật, liễu 

thoát ngay trong đời này” để cứu vãn thế đạo lòng người. Cố sức từ chối 

chẳng được, bèn vào ngày mồng Sáu tháng này ra khỏi chỗ bế quan đến 

đất Hỗ (Thượng Hải), nhằm trọn nghĩa vụ hộ quốc của tôi. Ngày Mười 

Lăm viên mãn, ngày Mười Sáu vì họ nói Tam Quy - Ngũ Giới. 

Sáng nay, từ đất Hỗ trở về đây, nhưng các vị như cư sĩ Quý Thánh 

Nhất v.v… ở thành Tô Châu đã đến trước rồi. Lên núi, trông thấy điện 

vũ nguy nga, Tăng chúng thanh tịnh, hòa thuận, khôn ngăn hoan hỷ tột 

bậc. Nhân đó, được Giám Viện là đại sư Diệu Chân mời vào trong pháp 

đường,  vì  các  vị  diễn  nói  pháp  yếu289  Tịnh  Độ.  Nếu  chỉ  nói  pháp  yếu, 

chẳng  nêu  lai  lịch  và  các  nhân  duyên  hiện  thời  thì  kẻ  ở  người  tới  đều 

chẳng  biết  duyên  do,  rất  có  thể  sẽ  coi  đạo  tràng  này  giống  hệt  như  các 

đạo  tràng  khác!  Đối  với  người  thông  suốt  rộng  lớn  thì  không  có  gì  là 

chẳng được, nhưng với kẻ ngu độn như Quang, lại muốn thoát khỏi ba 

cõi ngay trong đời này, lên chín phẩm sen cõi kia thì chưa biết hướng về 

đâu. Do vậy, trước hết phải thuật bày duyên khởi vậy  (đoạn này người ghi 

 chép không sao lục lại, do chính lão nhân chép thêm vào, cho nên toàn viết bằng thể 

 văn Văn Ngôn). 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  chúng  ta  đang  tu  trì  đây  là  pháp  thù  thắng,  trỗi 

vượt  nhất,  mọi  người  chớ  nên  xem  thường.  Vì  sao  vậy?  Vì  các  pháp 

môn do đức Phật đã nói không gì chẳng phải là xét theo căn cơ để nói, 

giống như dựa trên chứng bệnh mà cho thuốc vậy. Nếu như căn cơ của 

chính mình chẳng tương ứng với pháp môn ấy mà cứ tu tập thì rất khó 

được lợi ích. Hết thảy pháp môn đều cậy vào Tự Lực để tu Giới - Định - 

Huệ, đoạn tham - sân - si, ắt phải đoạn sạch Hoặc nghiệp mới có thể liễu 

sanh thoát tử. Nếu như phiền não còn sót mảy may nào chưa đoạn sạch 

thì  vẫn  chẳng  thể  tránh  khỏi  sanh  tử,  huống  chi  là  kẻ  hoàn  toàn  chưa 

đoạn  ư?  Điều  này  cần  phải  dùng  sức  của  chính  mình  thực  hiện  triệt  để 

thì mới được. 

289 Pháp yếu: Những chỗ quan trọng, cốt lõi của một pháp môn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 346 of 393

Chỉ có một pháp Niệm Phật là do đức Như Lai ứng theo mọi căn cơ 

mà  nói,  cũng  là  do  đại  bi  nguyện  lực  của  A  Di  Đà  Phật  thành  tựu.  Bất 

luận  thượng  trung  hạ  căn  đều  có  thể  tu  học.  Dẫu  phàm  phu  hoàn  toàn 

chưa  đoạn  được  mảy  may  phiền  não  Hoặc  nghiệp  nào  đi  nữa,  chỉ  cần 

đầy đủ lòng tin chân thật, nguyện thiết tha rồi thực hành niệm Phật cầu 

sanh  Tây  Phương  thì  cũng  có  thể  được  Phật  tiếp  dẫn,  đới  nghiệp  vãng 

sanh. Hễ được vãng sanh liền có thể liễu thoát sanh tử; vì thế, nói [pháp 

môn này] là thù thắng nhất! 

Khi đức Phật còn tại thế, mười người tu hành có đến chín người có 

thể thành đạo, vì con người lúc đó thiên tánh thuần hậu, căn cơ rất lanh 

lẹ,  bén  nhạy.  Về  sau  này,  chúng  sanh  nghiệp  chướng  ngày  càng  tăng 

thêm, căn cơ cũng dần dần hèn kém hẳn đi; nếu muốn giống như trước 

thì  không  thể  được!  Nhưng  vào  thời  Tấn,  thời  Đường,  vẫn  có  những 

người  có  thể  cậy  vào  tự  lực  để  liễu  thoát  sanh  tử,  nhưng  đã  ngày  càng 

giảm  ít,  càng  về  sau  càng  ít.  Cho  đến  hiện  tại,  đã  không  còn  có  người 

giống như vậy nữa! Xét theo đó, sẽ hiểu cậy vào sức của chính mình để 

đoạn  phiền  não  hòng  liễu  sanh  tử  là  một  chuyện  rất  khó.  Lúc  này,  nếu 

vẫn  chẳng  biết  tự  lượng  sức,  muốn  ăn  nói  lớn  lối,  coi  nhẹ  pháp  môn 

Niệm Phật hoành siêu này, đi tu các pháp môn khác thì e rằng muốn liễu 

sanh tử còn khó hơn lên trời! 

Tôi hoàn toàn chẳng nói các pháp môn khác không hay, nhưng thật 

ra là do các pháp môn có pháp khế lý nhưng không khế cơ, có pháp khế 

cơ nhưng không khế lý. Chỉ có pháp môn Niệm Phật này thích hợp khắp 

ba căn, gồm thâu lợi căn, độn căn, lý lẫn cơ đều phù hợp chẳng thể nghĩ 

bàn! Nhất là trong đời Mạt Pháp này, nó lại càng thích hợp với căn tánh 

chúng sanh. Do vậy, kinh Đại Tập dạy:  “Đời Mạt Pháp, ức ức người tu 

 hành,  hiếm  một  ai  đắc  đạo.  Chỉ  nương  theo  pháp  Niệm  Phật  là  được 

 thoát khỏi sanh tử”.  

Vì  sao  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  lại  gọi  là  pháp  môn 

Hoành  Siêu?  Cổ  nhân  có  lấy  một  thí  dụ  để  giải  thích,  tức  là  đem  bọn 

phàm phu đầy đủ Hoặc nghiệp chúng ta ví với một con sâu sống trong 

lóng  thấp  nhất  của  một  cây  tre,  cây  tre  ấy  ví  cho  tam  giới.  Con  sâu  ấy 

muốn  thoát  ra  chỉ  có  hai  cách:  Một  là  Thụ  Xuất  (thoát  ra  theo  chiều 

dọc), hai là Hoành Siêu (vượt ra theo chiều ngang). Thụ Xuất chính là từ 

thấp lên cao, lần lượt đục thủng từng lóng một, đến khi đục thủng được 

lóng cao nhất thì mới thoát ra được. Đây là ví cho việc tu hành các pháp 

môn  khác,  chắc  chắn  phải  đoạn  sạch  Kiến  Tư  phiền  não  thì  mới  thoát 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 347 of 393

khỏi tam giới. Kiến Hoặc gồm tám mươi tám Sử290, Tư Hoặc gồm tám 

mươi mốt phẩm, phẩm lượng nhiều như vậy ví như số lóng của một cây 

tre.  Con  sâu  ấy  đục  hướng  lên  trên  để  thoát  ra  thì  gọi  là  Thụ  Xuất. 

Chẳng  hạn  như  bậc  thánh  nhân  Sơ  Quả  đoạn  Kiến  Hoặc,  phải  trải  qua 

bảy lần sanh lên cõi trời, bảy lần sanh trong cõi người, tu tập trong thời 

gian kiếp số lâu dài mới có thể chứng được quả A La Hán, liễu sanh tử. 

Nhị  Quả  cũng  phải  một  lần  sanh  lên  trời,  một  lần  trở  xuống  cõi  người 

mới  có  thể  chứng  được  Tứ  Quả.  Tam  Quả  tuy  đã  đoạn  sạch  Tư  Hoặc 

thuộc Dục Giới, nhưng vẫn phải ở trong Ngũ Bất Hoàn Thiên291, tu tập 

dần dần theo thứ tự, mới có thể đoạn sạch Tư Hoặc, chứng Tứ Quả. Đây 

là  thoát  khỏi  tam  giới  tính  theo  bậc  Vô  Học  thánh  nhân292.  Nếu  như  là 

bậc  Tam  Quả  độn  căn,  phải  sanh  lên  Tứ  Không  Thiên,  từ  Không  Vô 

Biên  Xứ  Thiên  cho  đến  Phi  Phi  Tưởng  Xứ  Thiên,  mới  chứng  được  Tứ 

290 Sử: Tên gọi khác của phiền não, gọi đầy đủ là Chánh Sử. Do phiền não sai khiến 

chúng ta luân hồi trong sanh tử nên phiền não được gọi là Sử (sai khiến). Chúng còn 

được gọi bằng một danh từ khác là Tùy Miên. Sử nói chung gồm mười thứ, chia làm 

hai nhóm lớn: 

1) Nhóm thứ nhất gồm Thân Kiến, Biên Chấp Kiến, Tà Kiến, Kiến Thủ Kiến, Giới 

Cấm Thủ Kiến. Do tánh chất của chúng khá mạnh mẽ, ảnh hưởng rất lớn đến sự chấp 

trước, vọng tưởng nên gọi là Ngũ Lợi Sử (năm Sử nhạy bén). 

2) Nhóm thứ hai gồm tham, sân, si, mạn, nghi. Xét về tánh chất, những thứ này có 

tác dụng yếu hơn nên gọi là Ngũ Độn Sử (năm Sử chậm lụt). 

291 Ngũ Bất Hoàn Thiên, còn gọi là Tịnh Cư Thiên (Śuddhāvāsa), Ngũ Tịnh Cư Xứ, 

Ngũ Na Hàm Thiên, là nơi bậc thánh nhân Tam Quả Thanh Văn sống, bao gồm các 

cõi trời:

1.  Vô  Phiền  Thiên  (Avrha):  Cõi  trời  này  không  còn  khổ  vui,  không  còn  hết  thảy 

phiền não xen tạp. 

2. Vô Nhiệt Thiên (Atapa): Không còn hết thảy nhiệt não. 

3.  Thiện  Kiến  Thiên  (Sudrśa):  Do  Định  Huệ  thấy  mười  phương  đều  trong  lặng, 

không còn đắm trước vào trần cảnh. 

4.  Thiện  Hiện  Thiên  (Sudarśana):  Sự  thấy  biết  rõ  ràng  tinh  diệu  hiện  tiền,  thấy  hết 

thảy sắc tướng là không, chẳng bị chướng ngại. 

5.  Sắc  Cứu  Cánh  Thiên  (Akanistha):  Lìa  bỏ  hết  thảy  các  sắc  cực  kỳ  nhỏ  nhiệm,  là 

chỗ thù thắng nhất trong Sắc Giới. 

Tuy  cùng  sống  trong  các  tầng  trời  này,  nhưng  chư  Thiên  chẳng  thấy  được  các  vị 

thánh nhân. Do các vị thánh nhân sống trong cõi này không còn đọa xuống nhân gian 

nữa nên gọi là Ngũ Bất Hoàn Thiên. 

292 Vô Học (Aśaiksa). Bậc thánh nhân tuy đã hiểu rõ chân lý Phật giáo nhưng chưa 

đoạn được mê hoặc, còn phải học hỏi thì gọi là Hữu Học. Bậc Vô Học thánh nhân đã 

thấu hiểu Phật pháp đến chỗ cùng cực, không còn mê hoặc để đoạn nữa, không cần 

phải học cách đoạn trừ mê hoặc, nên gọi là Vô Học. Như vậy, Vô Học thánh nhân là 

danh xưng khác của A La Hán. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 348 of 393

Quả. Cách Thụ Xuất gian nan lâu lắc như vậy đấy! 

Còn Hoành Siêu là như con sâu ấy chẳng hướng lên trên đục thủng 

từng  lóng  từng  lóng  một  mà  chỉ  cắn  thủng  một  lỗ  bên  hông  [lóng  tre] 

liền thoát ra được. Cách này so với Thụ Xuất bớt được nhiều công sức 

lắm.  Người  niệm  Phật  cũng  giống  như  thế,  tuy  chưa  đoạn  trừ  Kiến 

Tư  phiền  não,  chỉ  cần  có  thể  đầy  đủ  ba  món  tư  lương  Tịnh  Độ  là  Tín 

-  Nguyện  -  Hạnh,  lâm  chung  liền  có  thể  cảm  động  A  Di  Đà  Phật  đến 

tiếp dẫn người ấy sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới. Đến được cõi 

nước  thanh  tịnh  đó  rồi,  Kiến  Tư  phiền  não  chẳng  đoạn  mà  tự  đoạn.  Vì 

sao vậy? Do Tịnh Độ cảnh thù thắng, duyên mạnh mẽ, không có những 

cảnh  duyên  khiến  cho  con  người  nẩy  sanh  phiền  não!  Vì  vậy  liền  đạt 

được ba thứ Bất Thoái Chuyển, thẳng mãi đến khi phá Trần Sa Vô Minh, 

thành tựu Vô Thượng Bồ Đề, có gì thẳng chóng, giản dị được bằng! Vì 

thế, cổ nhân nói:  “Học đạo nơi các môn khác giống như con kiến bò lên 

 núi cao. Niệm Phật vãng sanh giống như buồm căng gió lại được thuận 

 nước” .  Nay  tôi  lấy  một  chuyện  để  chứng  minh  đạo  lý  “Thụ  Xuất  gian 

nan”, mọi người hãy lắng lòng nghe lấy! 

Trong niên hiệu Đại Lịch (766-779) đời Đường Đại Tông, có một ẩn 

sĩ tên là Lý Nguyên, biến nhà thành chùa Huệ Lâm, thỉnh thiền sư Viên 

Trạch làm Trụ Trì. Về sau, Lý Nguyên muốn đi Tứ Xuyên triều bái núi 

Nga  My;  do  vậy,  bèn  ước  hẹn  Viên  Trạch  cùng  đi.  Viên  Trạch  muốn 

theo  đường  Trường  An  đi  qua  Tà  Cốc,  đi  theo  đường  bộ;  Lý  Nguyên 

muốn từ Kinh Châu vào Giáp Sơn, đi theo đường thủy. Hai người ý kiến 

bất  đồng  đều  là  vì  có  nguyên  do.  Lý  Nguyên  không  biết  chuyện  của 

Viên  Trạch,  nhưng  Viên  Trạch  hiểu  rõ  tâm  của  Lý  Nguyên:  Sợ  đến 

Trường An rất có thể bị người ta ngờ vực ông ta muốn làm quan, nên Sư 

đi theo đường Kinh Châu. 

Một ngày nọ thuyền bơi đến vùng Nam Phố, do nước sông chảy xiết 

nguy  hiểm,  trời  chưa  tối  đã  cắm  thuyền.  Lúc  ấy,  có  một  người  đàn  bà 

mặc áo chẽn bằng gấm, đội vò đi lấy nước. Viên Trạch vừa trông thấy 

bà ta, liền gục đầu, hai mắt ứa lệ. Lý Nguyên hỏi han: “Từ Kinh Châu 

đến đây, phụ nữ giống như thế này chẳng biết là bao nhiêu, vì sao thầy 

lại nẩy sanh bi cảm như thế?” Viên Trạch nói: “Ta chẳng muốn đi theo 

đường này tới đây chính là vì sợ gặp phải bà này. Do bà ta mang thai đã 

ba năm vẫn chưa sanh nở vì đợi ta đến đầu thai. Nay đã thấy rồi, không 

còn cách nào để trốn tránh được nữa. Xin ông ở lại mấy ngày, giúp cho 

tôi  mau  sanh  và  chôn  tôi  trong  hang  núi.  Ba  ngày  sau  xin  đến  gặp  tôi. 

Trước mặt ông, tôi sẽ cười một tiếng để làm tin. Mười hai năm sau, đêm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 349 of 393

Rằm Trung Thu, đến ngoài chùa Thiên Trúc ở Hàng Châu gặp tôi”. 

Nói xong bèn thay áo, tắm gội, ngồi qua đời. Lý Nguyên có hối hận 

cũng không kịp, chỉ đành mai táng Viên Trạch. Ba ngày sau, đến nhà nọ 

để xem, quả nhiên, người đàn bà sanh được một đứa con trai. Nhân đó, 

đem chuyện ấy kể cặn kẽ với người ta, xin gặp mặt đứa bé, quả nhiên nó 

cười  một  tiếng  làm  tin.  Do  vậy,  Lý  Nguyên  không  còn  muốn  đến  Tứ 

Xuyên nữa, quay về Lạc Kinh (Lạc Dương), về tới chùa Huệ Lâm, mới 

biết  trước  lúc  Viên  Trạch  lên  đường  đã  dặn  dò  hậu  sự  cặn  kẽ;  vì  thế, 

càng thêm biết Ngài chẳng phải là người tầm thường! 

Mười hai năm sau, Lý Nguyên theo đúng ước hẹn đến Hàng Châu, 

tới đêm Rằm Trung Thu, đợi ở ngoài chùa Thiên Trúc. Quả nhiên, ánh 

trăng vừa rọi, chợt nghe bên bờ giếng Cát Hồng có đứa bé chăn trâu cỡi 

trâu, ca lên: 

 Tam sinh thạch thượng cựu tinh hồn, 

 Thưởng nguyệt ngâm phong bất yếu luân, 

 Tàm quý tình nhân viễn tương phỏng, 

 Thử thân tuy dị, tánh thường tồn. 

(Trên đá ba sinh, vẫn nguyên hồn 

Ngâm gió, thưởng trăng lọ phải bàn

Thẹn thấy người xưa tìm đến gặp

Thân này tuy khác, tánh thường còn). 

Lý  Nguyên  liền  biết  nó  chính  là  thân  đời  sau  của  Viên  Trạch,  liền 

bước  đến  thăm  hỏi:  “Ngài  Viên  Trạch  mạnh  giỏi  hay  chăng?”  Đứa  bé 

chăn trâu đáp: “Ông Lý quả thật là người đáng tin tưởng!” Nói chuyện 

sơ sài mấy câu xong, lại xướng rằng: 

 Thân tiền thân hậu sự mang mang, 

 Dục thoại nhân duyên khủng đoạn trường. 

 Ngô Việt giang sơn du dĩ biến, 

 Khước hồi yên trạo, thượng Cù Đường. 

(Thân trước, thân sau sự vấn vương

Bàn chuyện nhân duyên luống đoạn trường 

Ngô,Việt giang sơn chơi khắp cả, 

Gác chèo mây khói, vượt Cù Đường) 

Rồi  cưỡi  trâu  đi  mất.  Như  vậy,  thấy  được  rằng:  Viên  Trạch  có  bản 

lãnh  biết  chuyện  quá  khứ,  vị  lai  và  “ngồi  mất,  đứng  thác”,  nhưng  vẫn 

chưa thể liễu thoát sanh tử, trốn tránh bào thai; huống gì bọn phàm phu 

đầy dẫy triền phược chúng ta, một chút bản lãnh cũng không có ư? Nếu 

chẳng niệm Phật cầu sanh Tây Phương mà muốn liễu sanh tử thì có nằm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 350 of 393

mộng cũng mộng chẳng được! 

Có kẻ nói: “Đạo lý minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật trong 

Thiền Tông chẳng phải là rất hay ư?” Trọn chẳng biết “kiến tánh thành 

Phật”  chính  là  thấy  được  vị  Phật  thiên  chân  trong  Tự  Tánh  thì  gọi  là 

“thành Phật”, hoàn toàn chẳng phải là trở thành vị Phật rốt ráo viên mãn 

phước huệ! Vì sao vậy? Là vì người trong Tông Môn (Thiền Tông) khi 

công phu đạt đến mức khai ngộ liền biết chân tánh của chính mình lẫn 

người khác vốn giống hệt như Phật, vì thế gọi là “kiến tánh thành Phật”. 

Nhưng những phiền não thô - tế293 của người ấy còn chưa đoạn mảy may 

nào,  bất  quá,  có  thể  thường  tự  giác  chiếu294,  chế  ngự  phiền  não,  xử  sự 

gần giống với bậc thánh nhân. 

Nếu đánh mất công phu giác chiếu, không chế ngự được phiền não, 

bèn tạo nghiệp so với người khác lại càng dữ dội hơn, vì trong phiền não 

của kẻ ấy có chen lẫn sức mạnh khai ngộ, biến thành cuồng huệ. Bởi đó, 

năng lực tạo nghiệp cũng mạnh mẽ dị thường! Như vậy thì không những 

chẳng có hy vọng thành Phật, mà còn phải đọa lạc trong ba đường ác. Vì 

thế, người đã khai ngộ càng phải ra sức tấn tu, luôn luôn giác chiếu. Đến 

khi đoạn sạch Kiến Tư phiền não mới là lúc liễu sanh thoát tử, hoàn toàn 

chẳng phải là hễ ngộ liền liễu! Giống như thiền sư Ngũ Tổ Giới và Thảo 

Đường  Thanh  thuở  trước,  do  ngộ  rồi  nhưng  chưa  chứng,  vẫn  không 

tránh khỏi nỗi khổ luân hồi. Vết xe đổ rành rành, chẳng thể không biết! 

Nếu nói là “thật sự thành Phật” thì lại càng sai rất xa! 

Làm  sao  mới  trở  thành  đức  Phật  rốt  ráo  phước  huệ  viên  mãn?  Nói 

theo  tông  Thiên  Thai,  một  vị  Bồ  Tát  thuộc  địa  vị  Thất  Tín  trong  Viên 

Giáo  đã  đoạn  sạch  Kiến  Tư  Hoặc,  khi  tu  đến  địa  vị  Thập  Tín  mới  phá 

hết  Trần  Sa.  Lại  phải  tu  lần  lượt  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng  Giác,  bốn  mươi  mốt  địa  vị,  mỗi  [địa  vị]  phá 

một  phẩm  vô  minh  bèn  tiến  lên  một  địa  vị  [cao  hơn],  được  một  phần 

Tam  Đức  bí  tạng.  Theo  thứ  tự  như  thế,  đến  địa  vị  cuối  cùng  là  Đẳng 

Giác mới đoạn sạch bốn mươi mốt phẩm vô minh, lại đoạn một phẩm vô 

minh,  tiến  lên  một  địa  vị  nữa,  mới  có  thể  thành  tựu  quả  Phật  rốt  ráo 

phước huệ viên mãn. Như vậy, quả thật chẳng phải là chuyện dễ dàng. 

Mọi người hiểu được đạo lý này thì mới chẳng hiểu lầm! 

293 Thô tế: Những phiền não dễ thấy dễ nhận biết như nóng giận, tham lam thì gọi là 

Thô, còn những phiền não khó nhận biết thì gọi là Tế. 

294 Giác chiếu: Quán sát cái tâm, khi vọng niệm khởi lên liền nhận biết ngay và tìm 

cách chế ngự, khuất phục nó. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 351 of 393

Lại  có  người  nói:  “Tự  Tánh  của  mỗi  người  chúng  ta  vốn  là  chẳng 

nhiễm  mảy  trần,  thanh  tịnh  trong  lặng,  đấy  chính  là  Tịnh  Độ.  Tự  Tánh 

vốn  chẳng  sanh,  chẳng  diệt,  xưa  nay  thường  hằng,  chẳng  dời,  chẳng 

biến,  chính  là  Vô  Lượng  Thọ.  Tự  Tánh  vốn  sẵn  đủ  đại  trí  huệ  quang 

minh, chiếu trời, soi đất, chính là Vô Lượng Quang. Nếu như lìa khỏi Tự 

Tánh  sẵn  có  ấy,  muốn  có  riêng  một  cõi  Tịnh  Độ  để  sanh,  [có  một  vị] 

Phật Di Đà để thấy, đấy chính là trên đầu chồng thêm một cái đầu nữa, 

không có lẽ nào!” Nếu tưởng như thế chính là đạo lý Thiền Tịnh Song 

Tu  thì  cũng  là  lầm  lẫn  rồi!  Nếu  nói  như  vậy  thì  hoàn  toàn  là  thiên  về 

Thiền Tông, hoàn toàn chẳng thích hợp cho Tịnh Tông. 

Vì  sao  biết  được  [như  vậy]?  Là  vì  Thiền  Tông  chẳng  dạy  người  ta 

sanh lòng tin phát nguyện, cũng chẳng dạy người ta niệm Phật, chỉ dạy 

người ta tham cứu thoại đầu295 nhằm cầu minh tâm kiến tánh. Đấy chính 

là nói:  “Lìa ngoài tự tánh chẳng có Tịnh Độ để có thể sanh, [chẳng có] 

 Di  Đà  để  thấy!”  Nói  tuy  không  sai,  nhưng  rốt  cuộc  vẫn  thiên  về  kiến 

giải thuộc lý tánh, chẳng thể dung thông với sự tướng mà cũng cách biệt 

với sự lý vô ngại của Tịnh tông, nên nói “không phải là Thiền Tịnh Song 

Tu!”  Người  tu  Tịnh  Độ  chuyên  lấy  ba  pháp  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  làm 

tông, mọi người phải hiểu rõ ràng! 

Lại  có  thuyết   “tức  thân  thành  Phật” (thành  Phật  ngay  trong  thân 

này) của Mật Tông. Nếu mới nghe qua, chuyện như thế khiến con người 

rúng  động;  nhưng  trên  mặt  sự  thật,  trọn  chẳng  thể  nhanh  chóng,  thuận 

tiện như vậy. Ý nghĩa của “tức thân thành Phật” là nói công phu của Mật 

Tông  khi  tu  đến  thành  công  thì  có  thể  thành  đạo  ngay  trong  thân  này; 

nhưng  sự  thành  đạo  như  vậy  chẳng  qua  là  liễu  sanh  tử  mà  thôi!  Miễn 

cưỡng  nói  là  “thành  Phật”  thì  còn  có  thể  miễn  cưỡng  chấp  nhận  được! 

295 Thoại đầu là một câu nói do các thiền sư dạy thiền sinh tham cứu hòng ngộ được 

chân tâm. Chẳng hạn như câu thoại đầu  “thế nào là tiếng vỗ của một bàn tay?” 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 352 of 393

Nếu coi là thật sự thành được vị Phật đoạn rốt ráo Ngũ Trụ296, vĩnh viễn 

hết hai loại chết (phần đoạn và biến dị sanh tử) thì lầm lạc quá đỗi! 

296 Ngũ Trụ: Còn gọi là Ngũ Trụ Địa Hoặc, tức Kiến Hoặc, Tư Hoặc, Vô Minh Phiền 

Hoặc gộp thành một trụ, bốn trụ kia là Dục Ái Trụ Địa, Sắc Ái Trụ Địa, Hữu Ái Trụ 

Địa, Vô Minh Trụ Địa. Do hết thảy phiền não đều nương vào năm thứ này nên chúng 

được gọi là Trụ (nương ở, nắm giữ). Do chúng phát sanh ra các phiền não nên gọi là 

Trụ Địa. Sách Đại Thừa Nghĩa Chương, quyển 5, giảng: 

1. Kiến Nhất Thiết Xứ Trụ Địa: Chính là Kiến Hoặc gồm Thân Kiến v.v… trong tam 

giới. 

2. Dục Ái Trụ Địa: Gồm phiền não trong Dục Giới, ngoại trừ vô minh và Kiến Hoặc, 

chấp vào Ngũ Dục bên ngoài (Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp). 

3. Sắc Ái Trụ Địa: Phiền não trong Sắc Giới, không tính Kiến Hoặc, Vô Minh, không 

chấp vào Ngũ Dục bên ngoài, nhưng chấp vào sắc thân. 

4. Hữu Ái Trụ Địa: Phiền não trong Vô Sắc Giới, không bao gồm Kiến, Vô Minh, đã 

bỏ lìa chấp trước tham Sắc, nhưng vẫn còn yêu mến cái thân của chính mình. 

5. Vô Minh Trụ Địa: Tức hết thảy vô minh trong tam giới. Vô minh là cái tâm si ám, 

là cội gốc của hết thảy phiền não. 

Duy  Thức  Tông  chủ  trương  bốn  món  Trụ  đầu  là  chủng  tử  của  Phiền  Não  Chướng, 

món cuối là chủng tử của Sở Tri Chướng. Tông Thiên Thai gọi món đầu tiên là Kiến 

Hoặc,  ba  món  giữa  là  Tư  Hoặc,  món  cuối  là  Vô  Minh  Hoặc.  Họ  gọi  chung  Kiến 

Tư Hoặc là Giới Nội Hoặc (phiền hoặc trong tam giới), còn Vô Minh Hoặc là Giới 

Ngoại Hoặc. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 353 of 393

Ví  như  một  đứa  bé  con,  cạo  trọc  đầu  đi,  ai  nấy  đều  gọi  nó  là  Hòa 

Thượng297;  hay  là  vị  tỳ-kheo  đã  thọ  Tam  Đàn  Đại  Giới298  cũng  được 

gọi  là  Hòa  Thượng;  hay  là  vị  Phương  Trượng  đứng  đầu  chốn  tùng 

lâm299  cũng  gọi  là  Hòa  Thượng.  [Những  loại]  Hòa  Thượng  như  trên, 

miễn cưỡng gọi thì cũng được. Nếu coi [những người ấy] thật sự là Hòa 

Thượng  thì  cũng  không  đúng.  Nói  đúng  sự  thực  thì  phải  [là  người]  có 

đạo  đức,  học  vấn,  có  sức  làm  cho  người  khác  sanh  trưởng  Pháp  Thân 

huệ mạng thì mới đúng là Hòa Thượng danh phù hợp với sự thực. 



Phải biết thế giới này của chúng ta, trong Phật pháp của đức Thích 

Ca Mâu Ni Phật, chỉ có một mình đức Thích Ca Mâu Ni Phật là thành 

Phật ngay trong thân này. Lại phải đến khi đức Di Lặc Phật hạ sanh thì 

mới  có  thể  tính  là  có  một  vị  Phật  nữa  thành  Phật  ngay  trong  thân  này. 

297 Hòa thượng (Upâdhyâya): còn được phiên âm là Hòa Xà, Hòa Xã, Cốt Xã, Ô Xã, 

dịch nghĩa là Thân Giáo Sư, Lực Sanh, Cận Tụng, Y Học, Đại Chúng Sư. Những từ 

ngữ này đều hàm nghĩa là vị thầy dạy thân thiết, có công năng tăng trưởng huệ mạng 

Pháp Thân cho đồ đệ, là bậc đức cao giới hạnh tinh nghiêm đáng làm bậc thầy gương 

mẫu cho mọi người. 

Theo Tứ Phần Luật, Hòa Thượng phải là một vị tỳ-kheo hội tụ đủ năm đức: 1) Giữ 

vững tịnh giới 2) Đủ mười tuổi hạ 3) Thông hiểu tạng Luật 4) Thông đạt Thiền tư 5) 

Có trí huệ sâu xa. 

Theo các nhà nghiên cứu, từ ngữ Upâdhyâya bị biến âm sang tiếng Kuche (Cưu Ty, 

hoặc  Quy  Tư)  là  Pwâjjhaw.  Từ  ngữ  này  lại  bị  biến  âm  lần  nữa  qua  cách  đọc  của 

người Khotan (Vu Điền) thành Khosha, rồi lại bị người Hán đọc trại âm một lần nữa 

thành Hòa Thượng (He Shang). Về sau, chữ Hòa Thượng được dùng như danh xưng 

tỏ vẻ tôn trọng với Tăng sĩ; nhưng người bình dân Trung Hoa thường gọi những chú 

tiểu là Tiểu Hòa Thượng. 

298 Tam Đàn Đại Giới: Quy củ truyền thọ giới pháp, chia làm ba giai đoạn: Sơ đàn, 

Nhị đàn và Tam đàn. Sơ đàn truyền Sa Di, Sa Di Ni giới, Nhị đàn truyền Tỳ Kheo, 

Tỳ Kheo Ni giới, Tam đàn truyền Bồ Tát giới. Khi Sơ Đàn và Nhị Đàn đã xong, Phật 

tử tại gia mới được dự Tam Đàn cùng với chúng xuất gia thọ Bồ Tát Giới. Truyền 

Tam Đàn Đại Giới phải hội đủ Tam Sư (Đắc Giới Hòa Thượng, Yết Ma A Xà Lê, 

Giáo Thọ) và bảy vị tôn chứng A Xà Lê đóng vai trò chứng minh. Thông thường đàn 

truyền giới được cử hành trong ba ngày liên tiếp

299 Phương Trượng là cái thất vuông vức mỗi bề vừa đúng một trượng, là chỗ ở của 

vị  trụ  trì  trong  Thiền  Tông,  nên  vị  Trụ  Trì  thường  được  gọi  là  Phương  Trượng,  U 

Trượng,  Chánh  Đường,  hay  Đường  Đầu.  Chữ  “tùng  lâm”  chỉ  chùa  miếu  nơi  Tăng 

chúng  tụ  tập  cùng  ở,  thường  dùng  để  chỉ  chùa  Thiền  Tông.  Thoạt  đầu,  tại  Ấn  Độ, 

trong những khu rừng cây thanh tịnh ở ngoài thành thị thường lập tinh xá cho Tăng 

chúng ở; danh từ Tùng Lâm (rừng rậm) phát xuất từ đó. Sách Đại Trí Độ Luận lại 

giảng là vì Tăng chúng tụ tập như rừng nên gọi là Tùng Lâm. Về sau, chữ “tùng lâm” 

dùng để gọi chung các chùa miếu lớn, còn tùng lâm của Thiền Tông thường gọi là 

Thiền Lâm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 354 of 393

Trong  khoảng  thời  gian  sau  khi  đức  Thích  Ca  diệt  độ  và  ngài  Di  Lặc 

chưa  giáng  sanh,  muốn  tìm  lấy  một  người  thành  Phật  ngay  trong  thân 

này  thì  bất  luận  ra  sao  cũng  không  thể  có  được!  Dẫu  chính  Phật  Thích 

Ca  ứng  hiện  trong  thế  gian  lần  nữa,  cũng  không  thị  hiện  đạo  lý  “thành 

Phật ngay trong thân” này! 

Vào đời nhà Thanh trước kia, trong khoảng từ niên hiệu Khang Hy 

đến niên hiệu Càn Long, Phật Sống300 Tây Tạng đến khi lâm chung biết 

chết rồi sẽ phải đi đầu thai trong nhà nào, dặn lũ đệ tử đến lúc ấy đi rước 

ông ta. Khi đẻ ra, cũng nói được ông ta là Phật Sống ở chỗ nào đó. Tuy 

có bản lãnh như vậy, cũng vẫn chưa phải là thành Phật ngay trong thân 

này!  Vì  sao  biết  được?  Vì  nếu  quả  thật  là  thành  Phật  ngay  trong  thân 

này,  tự  nhiên  sẽ  giống  như  Phật  Thích  Ca,  nói  được  các  thứ  phương 

ngôn (ngôn ngữ riêng của từng địa phương), dùng một tiếng thuyết pháp 

cũng có thể khiến cho hết thảy chúng sanh đều hiểu được. Cớ sao Phật 

Sống  Tây  Tạng,  [đối  với]  ngôn  ngữ  Trung  Quốc  lại  không  biết?  Một 

chuyện nhỏ như vậy đủ để chứng minh ông ta không phải là thành Phật 

ngay trong một đời. 

300  Phật  Sống  (Hoạt  Phật):  Tiếng  Tây  Tạng  là  Hpbrulsku,  người  Mông  Cổ  gọi  là 

Khutuktu  hay  Khutukutu  (thường  phiên  âm  là  Hô  Đồ  Khắc  Đồ,  nghĩa  là  tự  tại 

chuyển  sanh).  Chữ  hpbrulsku  (thường  được  viết  theo  cách  phát  âm  là  Tulku)  có 

nghĩa là hóa thân, chuyển sanh, là một cơ cấu truyền thừa riêng của Phật Giáo Tây 

tạng, nhằm giữ vững ngôi vị lãnh đạo và thích ứng với tình trạng độc thân của người 

đứng  đầu  một  dòng  tu.  Theo  đó,  một  vị  lạt-ma  cao  cấp  chết  đi,  sẽ  tái  sanh  trở  lại 

trong nhân gian hầu tiếp tục tu hành, thống lãnh dòng tu và thực hiện bi nguyện cứu 

độ chúng sanh. Trước khi chết, người ấy thường để lại di ngôn hay sấm ngữ bí hiểm 

để các môn đệ đi tìm xem người ấy thác sanh vào chỗ nào, rước về nuôi dạy, đào tạo 

trở  thành  người  lãnh  đạo  tông  phái.  Những  vị  Tăng  chưởng  quản  một  phái  tu,  một 

dòng tu, thậm chí một tu viện Tây Tạng thường tự xưng là hóa thân của Phật, Bồ Tát 

hay Tổ Sư nào đó, chẳng hạn Đại Lai Lạt Ma là hóa thân của Quán Thế Âm Bồ Tát, 

Ban Thiền Lạt Ma là hóa thân của A Di Đà Phật, trưởng dòng tu Sakyapa là hóa thân 

của Văn Thù Bồ Tát, Tai Situpa là hóa thân của Di Lặc Bồ Tát. Có lẽ vì thế người 

Hoa gọi họ bằng danh xưng Hoạt Phật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 355 of 393

Huống  chi  sau  này  Phật  Sống  khi  chết  đi  chẳng  để  lại  lời  gì?  Lúc 

sống cũng chẳng có biểu hiện gì, đều là do người khác xếp đặt, bốc thăm 

để quyết định301, vậy thì chẳng cần phải nói gì nữa! 

Hơn  nữa,  công  phu  tu  Mật  Tông  muốn  thành  công  cũng  rất  khó 

khăn. Nếu chuyên cầu mau đạt được thần thông, chẳng khéo dụng tâm, 

lại  còn  bị  nguy  hiểm  gặp  phải  ma  sự,  vẫn  chẳng  ổn  thỏa,  thích  đáng 

bằng Niệm Phật ! 

Năm Dân Quốc mười bảy (1928), ở Thượng Hải có một người đệ tử 

quy y mời tôi đến nhà ông ta dùng cơm chay và nói trong gia đình ông ta 

có một người thân thích là một nữ cư sĩ học Phật đã nhiều năm, học vấn 

cũng  rất  khá,  đã  hơn  năm  mươi  tuổi,  gọi  bà  ta  đến  trò  chuyện  có  được 

hay không? Tôi nói: “Được chớ!” Ông bèn kêu bà ta đến. Đến khi gặp 

mặt,  tôi  bảo  bà  ta:  “Tuổi  đã  cao  rồi!  Hãy  nên  mau  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tây  Phương”.  Bà  ta  đáp:  “Tôi  chẳng  cầu  sanh  Tây  Phương,  tôi  muốn 

sanh trong thế giới Sa Bà!” Tôi liền trả lời bà ta: “Chí hướng của bà hèn 

kém quá!” Bà ta lại nói: “Tôi muốn thành Phật ngay nơi thân này”. Tôi 

lại  đáp  lời  bà  ta:  “Chí  hướng  của  bà  cao  xa  quá!  Sao  không  chịu  vãng 

sanh thế giới thanh tịnh kia, cứ muốn sanh trong thế giới trược ác này? 

Phải  biết  rằng:  Đạo  lý  ‘thành  Phật  ngay  nơi  thân  này’  là  có,  thế  nhưng 

hiện thời không có ai được như vậy cả, mà cũng chẳng phải là chuyện bà 

hay tôi có thể làm được!” Người không thông hiểu đạo lý như vị nữ cư sĩ 

ấy, hoàn toàn không có chút gì biết tự lượng sức, ăn nói lớn lối, quả thật 

là tự lầm, lầm người vậy! 

Lại  có  hai  người  cầu  sanh  trong  thế  giới  Hoa  Tạng.  Có  một  ngày, 

người  kia  mắc  bệnh,  người  này  bèn  đến  thăm.  Sau  đấy,  do  thấy  người 

kia  bệnh  tình  không  xong,  liền  gấp  rút  bảo  người  kia  niệm   “Nam  Mô 

 Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, Hoa Tạng Hải Hội Phật Bồ 

 Tát” , mọi người cũng ở bên cạnh trợ niệm cho ông ta. Sau một khắc bèn 

301  Vào  thời  vua  Càn  Long,  trong  năm  1807,  khi  các  phe  phái  tranh  chấp  nhau  về 

chuyện quyết định đứa bé nào mới là hậu thân thật sự của Đại Lai Lạt Ma đời thứ 

tám,  vua  Càn  Long  đã  gởi  đến  Lhasa  một  chiếc  bình  vàng,  ra  lệnh  bỏ  hai  lá  thăm 

ghi tên từng đứa bé vào, rồi bốc thăm quyết định. Khi có những tranh chấp về hậu 

thân  của  một  vị  Tulku,  cũng  thường  có  chuyện  bốc  thăm  để  quyết  định  như  vậy. 

Đôi khi không giải quyết được mâu thuẫn, mỗi phe sẽ công nhận riêng một vị Hoạt 

Phật  chuyển  thế.  Như  gần  đây,  sau  khi  Đại  Bảo  Pháp  Vương  (Gyalwa  Karmapa) 

đời  thứ  16  là  Rangjung  Rigpe  Dorje  chết  đi,  các  tín  đồ  tranh  chấp,  không  phe  nào 

nhường phe nào, cuối cùng có hai Đại Bảo Pháp Vương đời thứ 17 được công nhận 

là Ogyen Trinley Dorje (của phe lạt-ma Taisitu) và Trinley Thaye Dorje (của phe lạt-

ma Sharmapa). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 356 of 393

hỏi ông ta có thấy cảnh giới gì hay không? Ông ta đáp: “Không có!” Hỏi 

như vậy hai ba lần đều nói “không có!” Đến lần cuối cùng, ông ta bèn 

nói: “Mẹ đã đến rồi!” 

Ôi chao! Có hỏi ông ta như vậy mới biết bọn họ [tu] như thế không 

thể nào chắc ăn được! Là vì trong tâm bọn họ, do niệm Phật hiệu như thế 

và mong mỏi như thế, lẽ ra phải trông thấy thế giới Hoa Tạng mới đúng, 

sao lại đâm ra thấy cảnh giới thọ Ấm trong thai mẹ? Từ đấy về sau, ông 

ta mới quay đầu tu pháp môn Tịnh Độ. 

Quý vị phải hiểu rằng: Phải là bậc Pháp Thân Đại Sĩ phá được mấy 

phần vô minh thì mới có thể thấy được thế giới Hoa Tạng, sanh [về đó] 

được! Ngoài ra, [dẫu là] bậc Bồ Tát đoạn sạch Trần Sa Hoặc cũng chưa 

có  phần,  huống  hồ  phàm  phu  đầy  dẫy  triền  phược  ư?  Trong  hội  Hoa 

Nghiêm,  Thiện  Tài  đồng  tử  đã  chứng  Đẳng  Giác  mà  Phổ  Hiền  Bồ  Tát 

vẫn dạy Ngài và Hoa Tạng hải chúng dùng mười đại nguyện vương hồi 

hướng Cực Lạc để mong viên mãn Phật Quả. Đủ biết pháp môn Tịnh Độ 

không căn cơ nào chẳng gồm thâu. Vì thế, tôi thường nói:  “Chúng sanh 

 trong chín giới bỏ pháp môn Niệm Phật thì trên là không thể do đâu viên 

 thành Phật đạo được; mười phương chư Phật bỏ pháp môn Niệm Phật 

 thì dưới là không do đâu độ khắp quần manh”,  chính là vì duyên cớ này 

đấy! Ví như người trong thiên hạ, ai nấy đều phải ăn cơm thì ai nấy cũng 

đều phải niệm Phật. 

Kính  khuyên  các  vị,  chớ  nên  không  tự  lượng  sức,  vọng  tưởng  làm 

hạng  phi  thường.  Nói  chung  là  phải  chất  phác  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương  thì  mới  chẳng  cô  phụ  đức  Như  Lai  đã  nói  pháp  môn  tổng  trì 

 “trên thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh, thành thỉ thành chung” 

này  và  chẳng  đến  nỗi  uổng  phí  nhân  duyên  thù  thắng  mười  phương  tụ 

hội  tại  đạo  tràng  Linh  Nham  thanh  tịnh  này.  Mong  mọi  người  hãy  trân 

trọng! 

XVI. Đức Dục Khải Mông302

1. Hiếu thảo với cha mẹ 

Thân thể, tóc, da, nhận từ cha mẹ. Cha mẹ và ta, thật là một thể. Ta 

thương thân ta, hãy hiếu cha mẹ, chẳng nhục thân ta, mới là làm cho cha 

mẹ vinh hiển. 

2. Hòa thuận, yêu thương anh em 

302 Những giáo huấn khơi gợi về mặt đức dục (dạy dỗ, vun bồi đạo đức) cho trẻ nhỏ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 357 of 393

Anh em, chị em, chân tay, cốt nhục, liên quan mật thiết, sướng - khổ 

cùng  nhau,  anh  thương,  em  kính,  hòa  thuận,  vui  vẻ,  nâng  đỡ,  thương 

yêu, gia đình có phước! 

3. Kính thầy

Thầy nghiêm, đạo trọng, nêu gương luân thường, đạo đức, học vấn, 

ắt phải noi theo, lấy đó làm gương. Thầy nuôi dạy ta, vỡ lòng cho ta, dạy 

ta mẫu mực, chẳng kính trọng thầy, làm sao được ích? 

4. Chọn bạn 

Gần son thì đỏ, gần mực ắt đen. Chơi với bạn bè, có kẻ tổn hại, có 

kẻ  tạo  ích.  Ích  thì  thân  cận,  tổn  thì  lánh  xa.  Khuyên  lành,  răn  lỗi,  toàn 

nhờ vào đấy! 

5. Áo vải 

Áo  cốt  che  thân,  và  để  chống  lạnh.  Mặc  áo  vải  thô,  tiếc  phước, 

dưỡng khiêm. Đừng ham lượt là, gấm thêu, hoa mỹ. Phước thọ hao tổn, 

tự rẫy, tự ruồng. 

6. Ăn chay

Ăn chay hợp dinh dưỡng. Ăn thịt hại sinh vật. Tâm hận lúc bị giết, 

khiến thịt độc chẳng vừa. Hãy đừng tham ăn thịt, hễ ăn phải trả đền, cho 

tới lúc phải trả, thật đáng thương xót sao! 

7. Tiếc chữ 

Chữ là quý báu nhất, vàng, ngọc vẫn thua xa. Người do chữ trí sáng; 

nếu  không,  sẽ  ngu  si.  Nếu  cõi  đời  không  chữ,  chẳng  việc  nào  thành 

được, con người và cầm thú, chỉ khác nhau cái tên! 

8. Tiếc ngũ cốc 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 358 of 393

Ngũ  cốc  nơi  ruộng  rẫy,  dùng  để  nuôi  nhân  dân.  Biết  quý  tiếc  ngũ 

cốc, đấy chính là thiện tâm. Người tu thiện thì còn, kẻ chẳng lành ắt mất. 

Tiếc ngũ cốc được phước, phung phí gặp tai ương. 

9. Tiếc thời gian 

Bảy mươi xưa nay hiếm, khảy ngón tay liền qua. Hễ qua chẳng còn 

nữa,  nào  dám  biếng  nhác  sao?  Nỗ  lực  chăm  học  tập,  lập  đức  lẫn  lập 

nghiệp, tự lợi và lợi tha, nêu gương mẫu cho đời. 

10. Trượng nghĩa (coi trọng điều nghĩa)

Trong  nhất  cử,  nhất  động,  chỉ  chú  trọng  điều  nghĩa,  hễ  điều  nghĩa 

tồn tại, không gì chẳng lợi ích. Tiểu nhân thấy điều lợi, liền quên bẵng 

nghĩa ngay. Tuy được lợi nhỏ nhặt, rốt cuộc chịu thiệt thòi! 

11. Thanh liêm 

Phước trạch trong đời người, do đời trước tu tập. Vật phi nghĩa vẫn 

lấy,  là  ăn  nuốt  món  độc.  Trong  sạch  chẳng  ô  nhiễm,  liêm  khiết  chẳng 

tham lam, sẽ được đời sùng kính, vinh hiển không chi hơn! 

12. Biết thẹn

Một  chữ  hổ  thẹn,  lợi  lạc  vô  cùng,  hễ  có  lòng  thẹn,  gần  gũi  thánh 

nhân.  Còn  nếu  không  có,  khác  gì  loài  thú!  Giữ  lòng  hổ  thẹn,  không  gì 

mà chẳng, tạm chế ngự được. Đức Phật giáo huấn, trang nghiêm đệ nhất. 

13. Tận trung 

Một mực giữ chân thành, chẳng hề dối trá, thờ cha mẹ, tiếp vật, trọn 

chẳng  sanh  hai  lòng.  Chỉ  mong  trọn  bổn  phận,  chẳng  bận  tâm  người 

khác,  có  biết  tới  hay  không.  Con  người  được  như  thế,  gương  mẫu  của 

thế gian. 

14. Thủ tín (giữ chữ tín) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 359 of 393

Người  biết  giữ  chữ  tín,  chẳng  nói  năng  bừa  bãi,  nói  được  liền  làm 

được, chẳng khoe khoang, phô trương. Con người thiếu chữ tín, chuyện 

gì cũng giả tạo, bị người khác chán bỏ, chẳng bằng trâu, ngựa đâu! 

15. Nhân từ 

Nhân  ái  từ  bi,  mối  thiện  của  tâm.  Tâm  càng  chân  thật,  phước  trạch 

càng  sâu.  Nếu  thiếu  tâm  ấy,  tàn  nhẫn,  hà  khắc.  Dẫu  có  túc  phước,  khi 

hao tổn sạch, sẽ bị nguy hiểm. 

16. Không sát sanh 

Phàm là động vật đều có tri giác, tham sống, sợ chết, chỉ tiếc mạng 

sống.  Nếu  đùa  bỡn  giết  và  giết  để  ăn,  đời  này,  đời  sau,  quyết  định  báo 

đền. 

17. Không trộm cắp 

Phàm vật có chủ, chớ nên lấy trộm. Ăn cắp món nhỏ, chôn vùi phẩm 

đức,  ăn  cắp  món  lớn,  sẽ  mắc  họa  to.  Trộm  vật  của  người,  phước  mình 

hao tổn, mình, muốn được tiện nghi, đâm ra lỗ lớn! 

18. Không tà dâm 

Dâm  dục  có  hại,  tổn  thân,  vùi  chí.  Dẫu  là  chồng  vợ,  cũng  nên  tiết 

chế. Nếu cứ tà dâm, rất không hợp lẽ. Từ xưa đến nay, bậc có chí hướng, 

không một ai phạm! 

19. Không nói dối 

Lời  nói  tỏ  hạnh,  thuật  bày  bổn  tâm.  Tâm  đã  không  thật,  hạnh  sao 

chánh được? Mong lũ trẻ ngươi, đừng nên nói dối. Miệng đúng, tâm sai, 

trọn chẳng ra gì! 

20. Không hút thuốc 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 360 of 393

Thuốc  nào  cũng  đừng  hút,  bởi  trái  phép  vệ  sinh.  Miệng  thường  có 

mùi hôi, xông sực phiền trời người. Nha phiến, thuốc lá thơm, chất độc 

mạnh mẽ nhất. Tốn tiền mua lấy hại, kẻ si thật đáng thương! 

21. Không uống rượu 

Rượu  là  thuốc  gây  cuồng,  uống  vào  ắt  loạn  tánh,  say  sưa  trái  lẽ 

thường,  vượt  lễ  lẫn  phạm  phận,  tốt  nhất  đừng  nên  uống,  để  khỏi  uống 

quá đà! Người thông minh trí huệ, thường giữ thân trong sạch. 

22. Không cờ bạc 

Cờ  bạc  lẫn  cờ  tướng.  Hèn  chí,  mất  thời  gian.  Nếu  chuyên  tâm  vào 

đó, vứt bỏ chuyện chánh đáng. Đem quang âm hữu hạn, phí vào trò trẻ 

con. Tan nhà hao tài sản, tội chẳng có lúc ngơi! 

23. Đừng xa xỉ 

Xa xỉ khoe giàu có, mua họa, chuốc nghèo hèn. Quân tử chẳng nhìn 

tới, đạo tặc đến cướp giựt. Mặc áo vải, cơm rau, là cung cách thánh hiền. 

Đời này lẫn đời sau, ai nấy đều noi gương. 


24. Đừng ngạo mạn 

Kẻ  ngạo  mạn  khinh  người,  thực  sự  phô  khuyết  điểm,  người  sáng 

suốt  biết  rõ,  học  vấn  lẫn  hàm  dưỡng  của  kẻ  đó  ít  ỏi.  Dẫu  đã  là  thánh 

nhân,  vẫn  chẳng  hề  khinh  người.  Thường  luôn  tâm  niệm  rằng:  “Trọn 

chẳng có thánh - phàm”. 

25. Đừng ghen ghét 

Người có tài đức, ta nên khen ngợi. Người ấy ắt sẽ cống hiến xã hội. 

Nếu  sanh  ghen  ghét,  chê  là  ngu  si,  nghiệp  báo  đoạt  mất  huệ  căn  đời 

trước. 

26. Đừng thiên kiến 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 361 of 393

Người mang trí nhỏ, chưa nghe đại đạo, thường chấp ý mình là hay 

tuyệt nhất. Đáy giếng nhìn trời, sở kiến bé tí. Nếu lên núi cao, sẽ hiểu rõ 

ràng cái thấy trước kia. 

27. Đừng nóng giận 

Có  kẻ  phú  quý  lòng  dạ  hẹp  hòi,  thường  do  trái  ý,  phẫn  nộ  đùng 

đùng.  Nóng  giận  vô  ích,  phiền  não  ta  người,  rộng  lượng,  khoan  dung, 

của báu vô giá. 

28. Hỏi han đừng thẹn 

Hỏi được những điều vốn không thể hỏi, hỏi nhiều về điều mình vốn 

kém thiếu, mong người chiều mình, phải nhún mình trước. Nếu là vô tri, 

càng nên hỏi người, học rộng, hỏi kỹ, bản lãnh chân thật. 

XVII. Những lời Bạt của bộ Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên

1. Lời bạt thứ nhất 

Hai bộ Văn Sao Chánh Biên và Tục Biên của Ấn Quang đại sư trước 

sau  được  ấn  hành  không  dưới  một  trăm  mười  vạn  bộ,  lưu  truyền  khắp 

trong ngoài nước. Năm Dân Quốc 29 (1940), sau khi Ấn công sanh Tây, 

chư sơn tôn túc, các vị tri thức trong nước lũ lượt sao lại những bài viết, 

thư từ của đại sư chưa được đưa vào hai bộ Chánh Biên và Tục Biên gởi 

cho Ấn Quang Đại Sư Vĩnh Cửu Kỷ Niệm Hội thuộc Hoằng Hóa Xã ở 

Thượng  Hải.  Sau  đấy,  cư  sĩ  La  Hồng  Đào  phát  tâm  biên  tập  bộ  Ấn 

Quang Đại Sư Ngoại Tập, từng bốn lần đăng thông cáo tỏ ý trưng cầu di 

trước303 của đại sư trên Hoằng Hóa Nguyệt San. 

Sau bảy năm sưu tập, cuối cùng trong năm 1950, đúng mười năm sau 

ngày Ấn Công sanh Tây, tức ngày mồng Bốn tháng Mười Một Âm lịch, 

kết tập thành sách. Thỉnh pháp sư Huệ Dung sao chép lại bằng kiểu chữ 

Khải và được hòa thượng Diệu Chân, lão pháp sư Đức Sâm và cư sĩ Đậu 

Tồn Ngã xét duyệt, giảo chánh, đối chiếu. Vào mùa Xuân năm 1958, sắp 

xếp thành bộ sách gồm mười sáu quyển, cộng thêm một quyển ghi mục 

lục nữa thành mười bảy quyển. Do nhân duyên chẳng đủ, không thể ấn 

hành được, bèn đem bản thảo này giao cho chùa Linh Nham ở Tô Châu, 

do hòa thượng Diệu Chân bảo tồn, trân trọng cất giữ tại lầu tàng kinh. 

303 Những trước tác của người đã khuất. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 362 of 393

Trải mười năm tai kiếp dồn dập, Linh Nham Sơn Tự liên tiếp bị phá 

hoại. Nguyên Đán năm 1980, Linh Nham được phục hồi, Minh Học phát 

hiện được bản thảo này trong rương đựng bộ Long Tạng (Càn Long Đại 

Tạng  Kinh  được  khắc  vào  đời  Thanh)  trong  lầu  tàng  kinh,  hoàn  chỉnh 

không  bị  hư  hao  gì.  Sau  cơn  tai  kiếp,  bộ  sách  may  mắn  vẫn  còn,  càng 

thêm  trân  quý,  sanh  lòng  hoan  hỷ  lớn  lao,  cảm  kích  sâu  xa  Ấn  Công 

trong  cõi  Thường  Tịch  Quang  đã  phóng  từ  quang  gia  bị  nên  mới  được 

như vậy. 

Tháng  Chạp  năm  1984,  Minh  Học  đến  chùa  Quảng  Hóa  ở  huyện 

Bồ  Điền,  tỉnh  Phước  Kiến,  yết  kiến  lão  pháp  sư  Viên  Chuyết,  bàn  bạc 

chuyện  này,  tính  ấn  hành  lưu  thông,  liền  được  cụ  Viên  từ  bi  tán  đồng. 

Trong năm 1989, cụ Viên dẫn pháp sư Trì Đức đến Linh Nham Sơn Tự, 

đem nguyên bản về chùa Quảng Hóa, bắt tay ấn loát và do chính cụ Viên 

cùng mấy vị cư sĩ nhiệt tâm phụ trách giảo chánh, đối chiếu. Nhằm viên 

mãn  túc  nguyện,  ban  ân  huệ  tốt  lành  cho  tứ  chúng,  trong  dịp  kỷ  niệm 

tròn năm mươi năm Ấn Quang đại sư sanh Tây, Linh Nham Sơn Tự đã 

từng tái bản bộ Tăng Quảng, Tục Biên Văn Sao, nay lại ấn hành bộ sách 

này. Thời tiết, nhân duyên thật là hy hữu, khôn ngăn tán thán, hoan hỷ, 

kính cẩn ghi lại. 

Linh Nham Sơn Tự Minh Học kính cẩn viết  (ngày mồng Một tháng Mười 

 năm 1990)

2. Lời bạt thứ hai 

Đại sư Ấn Quang chùa Linh Nham là Thái Sơn, Bắc Đẩu trong pháp 

môn  đương  thời,  tận  lực  đề  xướng  Tịnh  Độ,  khuông  phò  chánh  pháp, 

công lao thật vĩ đại. Bộ Chánh Biên và Tục Biên do đại sư biên soạn đã 

được sớm lưu hành rộng rãi khắp trong ngoài nước. Cư sĩ Lý Viên Tịnh 

biên tập cuốn [Ấn Quang Pháp Sư] Gia Ngôn Lục, cư sĩ Lý Tịnh Thông 

lại biên tập cuốn [Ấn Quang Đại Sư Văn Sao] Tinh Hoa Lục, cũng đều 

được  lưu  truyền  thật  rộng.  Tứ  chúng  mấy  người  góp  sức  vào  một  bộ 

sách, trước sau phát hành không ngờ tới một trăm mười vạn bộ, cổ kim 

hiếm khi thấy sách nào được lưu truyền bền bỉ, phổ biến tới mức ấy! 

Sau  khi  đại  sư  viên  tịch,  cư  sĩ  La  Hồng  Đào  lại  sưu  tập  rộng  rãi  di 

cảo, biên tập thành bộ sách Văn Sao Đệ Tam Biên. Sách chưa được lưu 

hành  trong  cõi  đời  thì  ông  La  cũng  quy  Tây,  nguyên  cảo  được  cất  giữ 

hai  ba  chục  năm,  trải  qua  nhiều  cảnh  tang  thương,  rốt  cuộc  vẫn  tồn  tại 

nguyên  vẹn.  Nay  Linh  Nham  và  Quảng  Hóa  cùng  tính  ấn  hành,  đại  sư 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 363 of 393

giã biệt cõi đời đã năm chục năm, bộ sách này được ấn hành, đủ chứng 

tỏ ân trạch của đại sư để lại đã thấm sâu vào lòng người, dẫu lâu ngày 

chẳng bị mất đi, cũng như cho thấy Phật pháp chẳng thể nghĩ bàn. 

Trong  những  bài  được  thâu  thập  trong  bộ  sách  này,  phần  thư  từ 

chiếm nhiều nhất. Lúc Sư trụ thế, xa - gần hỏi pháp dằng dai chẳng ngớt. 

Sau khi Một Lá Thư Trả Lời Khắp được phân phát, người thưa hỏi vẫn 

nhiều,  đại  sư  từ  bi  hễ  hỏi  ắt  đáp,  lại  còn  suy  xét  cặn  kẽ.  Dẫu  tuổi  đã 

chiều tà, chẳng cẩu thả một nét bút nào, tinh lực tràn trề, khác xa phường 

tầm  thường;  trước  sau  đẹp  đẽ  thật  đáng  sánh  tầy  công  hạnh  “mỗi  ngày 

làm một trăm lẻ tám việc lành” của tổ Vĩnh Minh Diên Thọ. Đây đều là 

bản lãnh của bậc đại nhân tiên sinh, chứ phàm phu chẳng thể suy lường 

hòng thấu hiểu đôi chút nào được! 

Than  ôi!  Đại  sư  đã  khuất  bóng  rồi!  Không  còn  hỏi  han  được  nữa! 

Nay có được nhân duyên đọc tụng thù thắng, may mắn được biết tới tác 

phẩm khó nghe, khó gặp, càng thêm trân trọng, tiếc nuối, chỉ một mực 

chân  thành,  chuyên  dốc,  đổ  hết  sức  thực  hành  thì  mới  chẳng  phụ  tấm 

lòng  đau  đáu  của  bậc  triết  nhân  kỳ  lão  đáng  trọng  và  thật  sự  thọ  dụng 

được. Ngoài những lời hoan hỷ khen ngợi, kính cẩn viết đôi lời thừa thãi 

để ghi thêm vào sau sách. 

Đầu  mùa  Hạ  năm  Canh  Ngọ  (1990),  đệ  tử  Cống  Nam  Dương  Trí 

Kiên đảnh lễ kính cẩn ghi lời bạt tại Phước Châu Xã Đoàn. 

3. Lời bạt thứ ba 

Phàm đoạn Hoặc chứng Chân, liễu sanh thoát tử, há phải chuyện nói 

dễ dàng ư? Hạng Xiển Đề304 không có lòng tin cố nhiên chẳng cần phải 

bàn tới, nhưng ngay cả kẻ quy y Phật giáo, học Phật mấy chục năm, vẫn 

thường chưa vào được cửa! Cửa còn chưa vào được, há mong chi đoạn 

Hoặc, chứng Chân, liễu sanh thoát tử ư? Do lẽ này, người học Phật thì 

304  Nhất  Xiển  Đề  (Icchantika),  còn  phiên  âm  là  Nhất  Điên  Ca,  Nhất  Xiển  Đề  Kha, 

Xiển Đề v.v… dịch nghĩa là Đoạn Thiện Căn, Tín Bất Cụ Túc (tin tưởng không đầy 

đủ),  Cực  Dục  (ham  muốn  cùng  cực),  Đại  Tham,  Vô  Chủng  Tánh  (không  có  chủng 

tánh), Thiêu Chủng (hạt giống bị cháy). Những cách dịch này đều nhằm diễn tả ý kẻ 

đoạn  sạch  hết  thảy  thiện  căn,  không  có  cách  nào  thành  Phật  được.  Nhập  Lăng  Già 

Kinh lại chia thành hai loại Xiển Đề: 

1. Đoạn Thiện Xiển Đề: Tức hạng người vốn hoàn toàn không có nhân giải thoát. 

2. Đại Bi Xiển Đề: Còn gọi là Bồ Tát Xiển Đề, tức hạng Bồ Tát do bi nguyện cứu độ 

chúng sanh nên thị hiện những nghịch hạnh để dạy chúng sanh kinh sợ ác quả, hồi 

tâm tu tập. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 364 of 393

đông, nhưng kẻ thành tựu ít lắm! Năm mươi mấy năm trước đây, tôi đã 

được  đọc  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao,  thoạt  đầu  chưa  biết  chỗ  mầu 

nhiệm, sau này đọc đi đọc lại, mới tạm thấy được sơ sài cửa nẻo. Nay đã 

nhằm lúc nắng nhạt ngọn dâu, kỳ hạn chết sắp tới, đọc lại di biên, hoảng 

nhiên đại ngộ, biết sâu xa phàm phu đời Mạt thật sự muốn đoạn Hoặc, 

chứng Chân, liễu sanh thoát tử, nếu chẳng noi theo di giáo của Ấn Công 

há  có  được  chăng?  Cửa  ngõ  để  học  Phật  là  ở  đây  vậy!  Xin  được  trình 

bày đại lược. 

Một  là  lúc  mới  nhập  đạo,  lúc  vừa  mới  cất  bước  [tiến  lên  đường  tu 

tập],  ắt  phải  noi  theo  di  giáo  của  Ấn  công:  Hãy  dốc  sức  nơi  công  phu 

 “khắc  kỷ,  phục  lễ,  nhàn  tà,  tồn  thành”.   “Khắc”  là  chiến  thắng.  “Kỷ” 

chính  là  tư  dục.  Cảnh  lục  trần,  sự  vui  ngũ  dục  là  những  thứ  tâm  phàm 

phu thường luôn ưa thích, ý luôn hâm mộ. Thô là thanh sắc, vật chất, lợi 

lộc;  Tế  là  học  vấn,  tri  kiến  cho  đến  tiến  -  thoái,  chê  bai  -  khen  ngợi, 

thịnh - suy, được - mất, sống - chết, họa - phước. Phàm những gì đủ để 

đánh động cái tâm của ta đều là tư dục, ắt phải chiến thắng chúng, chẳng 

để  cho  mảy  may  nào  còn  tù  đọng  trong  ngực.  Sau  đấy,  tâm  địa  rỗng 

rang, sáng sủa, trong vắt như lưu ly, thoát lìa, thong dong tự tại, không 

bị chướng ngại. Ắt phải đạt đến mức độ ấy thì học Phật mới có chỗ hữu 

dụng  để  tiến  tu  được.  “Phục”  là  trở  lại,  “lễ”  chính  là  lý.  Chiến  thắng 

được lòng ham muốn của chính mình (tư dục) thì mới trở về với lý Chân 

Như  được!  Hết  thảy  phàm  phu  bị  lòng  ham  muốn  của  chính  mình  che 

lấp,  trái  nghịch  lý  Chân  Như  đã  lâu!  Ngày  nay  phát  tâm  học  Phật,  cố 

nhiên  nên  bắt  đầu  từ  đây!  “Nhàn”  là  ngăn  ngừa,  ngưng  dứt.  “Tà”  là 

những  suy  nghĩ  trái  lẽ.  Phàm  tiếng  dâm,  sắc  đẹp,  tâm  chí  phóng  đãng, 

suy  tưởng  ngông  cuồng,  tính  tình  hung  dữ,  trái  với  lý,  nghịch  với  lẽ 

chân, văn từ bông lơn, phù phiếm, phí uổng thời gian, những lời lẽ cong 

vạy, dị đoan, trái kinh, khinh thánh, những loại như thế đều gọi là “phi 

lý”, hãy nên ngăn dứt, chớ để cho chúng lọt vào tâm ta. Đấy chính là ý 

“ngừa  sai,  dứt  ác”  vậy!  “Tồn”  là  giữ  cho  chẳng  mất.  “Thành”  là  tâm 

chân  thành,  tức  là  như  Khởi  Tín  Luận  đã  nói:   “Tâm  ngay  thẳng  chánh 

 niệm Chân Như” . Đấy chính là cái gốc của hai hạnh tự lợi và lợi tha vậy! 

Những kẻ tự xưng là tri thức trong cõi đời gần đây thường thích dồn 

sức  nghiên  cứu  danh  tướng,  đuổi  theo  Không  và  Có,  la  cà  khắp  Tam 

Tạng,  đề  cao  hay  chỉ  trích  năm  tông,  nhưng  chẳng  biết   “khắc  kỷ,  phục 

 lễ, nhàn tà, tồn thành”  là chuyện gì! Do vậy, tâm và miệng mâu thuẫn, 

trong  -  ngoài  chẳng  phù  hợp,  thật  là  nhàn  rỗi  làm  chuyện  chẳng  lành, 

không  gì  chẳng  dính  dấp,  thân  còn  sống  trên  cõi  đời  mà  tâm  đã  mất 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 365 of 393

trước  rồi!  Đến  khi  lâm  chung  xả  báo,  kinh  hoảng,  cuống  cuồng,  chẳng 

biết xoay sở lẽ nào, ngược ngạo đổ thừa tu hành vô ích, Phật pháp chẳng 

linh! Há chẳng sai lầm lắm ư? 

Điều thứ hai, ắt phải noi theo di giáo của Ấn Công:  “Tin tưởng sâu 

 xa sự tướng nhân quả, cảm ứng chẳng dối”.  Phàm toàn thể Sự chính là 

Lý, toàn thể Lý trở thành Sự. Toàn thể Sự là Lý, vì thế, nhân quả cảm 

ứng  nơi  mặt  Sự  hoàn  toàn  là  lý  Chân  Như  Thật  Tướng.  Toàn  thể  Lý 

thành Sự; vì thế, lý Chân Như Thật Tướng hoàn toàn trở thành sự cảm 

ứng nhân quả. Hơn nữa, Sự có công năng kềm cặp Lý, nhưng Lý không 

có khả năng tồn tại một mình được. Chấp Sự mê Lý vẫn chẳng phí uổng 

lợi  ích  vãng  sanh,  chứ  chấp  Lý  phế  Sự,  ắt  sẽ  mắc  họa  đọa  vào  trống 

rỗng, mất mát. Do vậy, người học Phật đối với sự tướng cảm ứng nhân 

quả phải dốc lòng tin tưởng không nghi. 

Phàm  những  gì  ta  làm  nơi  ba  nghiệp  thân  -  miệng  -  ý  đều  là  nhân; 

những gì ta hứng chịu, tức y báo và chánh báo, đều là quả. Nhân và quả 

như hình ảnh hiện trong gương, như bóng theo hình. Không có quả nào 

chẳng  có  nhân,  không  nhân  nào  chẳng  kết  quả.  Hơn  nữa,  những  gì  ta 

làm đều là Cảm, chư Phật, Bồ Tát cho đến trời đất, quỷ thần, hiện thân 

lập bày phương cách giáo hóa, phước thiện, họa dâm đều là Ứng. Cảm 

giống như nam châm hút sắt, Ứng như dùi gõ vào mặt trống. Hễ có Cảm 

ắt có Ứng, Ứng ắt phải do Cảm [mà có]. Họa - phước không có cửa, chỉ 

do con người tự chuốc lấy. Thăng hay trầm khác đường, đều do nghiệp 

tạo. Bởi vậy, bậc thánh hiền thời cổ không vị nào chẳng dè dặt kinh sợ 

nơi khởi tâm động niệm, gắng sức phản tỉnh nơi xử sự, tiếp vật, dẫu lênh 

đênh khốn khổ, nào dám lười nhác, bỏ mặc? 

Ấn  Công  đại  sư  thường  dạy  người  khác  đọc  các  sách  Cảm  Ứng 

Thiên Vựng Biên, Âm Chất Văn Quảng Nghĩa là có thâm ý tột bậc! Tiếc 

thay  những  người  học  Phật  hiện  thời  phần  nhiều  chẳng  biết  đến  nghĩa 

này, trọn chẳng quan tâm vâng giữ, thậm chí có kẻ cuồng nhiệt đề xướng 

vô thần, nói xằng Chân Không, bài bác là không có nhân quả, hoàn toàn 

phế trừ hành trì! [Đề xướng xằng bậy]: “Ăn thịt, sát sanh, chẳng gây trở 

ngại trên đường Bồ Đề. Nhà thổ, quán rượu đều là chỗ tịch diệt!” Nghe 

lời  bọn  họ  nói  cao  tuốt  chín  tầng  trời,  xét  đến  hành  vi  của  bọn  chúng 

thấp tuột dưới chín tầng đất! Kẻ học Phật có lòng chánh tín chớ nên bị 

mê hoặc bởi những loại tà thuyết ấy! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 366 of 393

Điều thứ ba, ắt phải noi theo di giáo của Ấn Công:  “Ưa tịnh, chán 

 uế, trì danh hiệu Phật, cậy vào Tha Phật305 lực, cầu sanh Tây Phương”.  

Hết  thảy  chúng  sanh  vốn  sẵn  có  tánh  Chân  Như,  đấy  là  Chánh  Nhân. 

Gặp  chư  Phật,  Bồ  Tát,  thiện  tri  thức  v.v…  lấy  đó  làm  duyên.  Nhân 

duyên đầy đủ sẽ chán nỗi khổ sanh tử, vui vẻ cầu Niết Bàn, phát tâm tu 

hành, ắt trước hết phải có tâm ưa - chán thì mới vào cửa Phật được. Nếu 

không có cái tâm này sẽ là Nhất Xiển Đề, sẽ đọa Miệt Lệ Xa306, chẳng 

nói Phật pháp với kẻ ấy được! Đã sẵn lòng ưa - chán thì sẽ biết được cửa 

để vào đạo. 

Trở  về  cái  gốc  ban  đầu  thì  không  hai,  nhưng  phương  tiện  có  nhiều 

cửa.  Phàm  phu  nhập  đạo,  Tông  -  Thuyết307  khác  đường,  nhưng  Long 

Thọ  Bồ  Tát  phán  định  giáo  pháp  do  đức  Phật  đã  dạy  trong  cả  một  đời 

Ngài gồm có hai loại: Một là Nan Hành Đạo, hai là Dị Hành đạo. 

Nói Nan Hành Đạo nghĩa là trong đời Ngũ Trược, lúc không có Phật, 

cầu chứng đắc địa vị A Tỳ Bạt Trí (Bất Thoái Chuyển) khó khăn. Ví như 

đi theo đường bộ, lội bộ khổ sở, nên gọi là Nan Hành Đạo. Nói Dị Hành 

Đạo là do nhân duyên tin Phật, nguyện sanh Tịnh Độ, khởi tâm lập đức, 

tu  các  hạnh  nghiệp,  do  Phật  nguyện  lực  liền  được  vãng  sanh.  Do  Phật 

lực nâng đỡ, giữ gìn, nên liền vào ngay Chánh Định Tụ của Đại Thừa. 

Chánh  Định  Tụ  chính  là  địa  vị  A  Tỳ  Bạt  Trí  Bất  Thoái.  Ví  như  theo 

đường thủy, ngồi thuyền bèn thong dong, nên gọi là Dị Hành Đạo. 

Nan Hành Đạo là cậy vào tự lực, còn Dị Hành Đạo là cậy vào Tha 

Lực. Sao gọi là Tự Lực? Ví như có người sợ hãi sanh tử, phát tâm xuất 

gia, tu Định, phát sanh thần thông, dạo chơi Tứ Thiên Hạ308, đấy gọi là 

Tự Lực. Chuyện này chẳng phải là chuyện nói dễ dàng được! Nếu nương 

305 Tha Phật tức là A Di Đà Phật ở Tây Phương Cực Lạc thế giới, nói như vậy để 

phân biệt với Tự Tánh Di Đà. 

306 Miệt Lệ Xa (Mleccha), còn phiên âm là Di Ly Xa, Mật Lệ Xa, Tất Lật Tha, có 

nghĩa là nơi biên địa, hẻo lánh thiếu hẳn tri thức, ty tiện. 

307  Tông  Thuyết  là  hai  khái  niệm  được  phân  biệt  trong  Thiền  Tông  dựa  theo  kinh 

Nhập Lăng Già. Tông là tông chỉ sâu xa trong đạo, tức là lý thể, cương yếu của đạo, 

chỉ có thể tự ngộ nhập, thấu hiểu, còn Thuyết là khả năng diễn giảng, giáo hóa đại 

chúng.  Hiểu  theo  nghĩa  rộng,  Tông  là  tự  giác,  Thuyết  là  giác  tha  (giác  ngộ  người 

khác). 

308 Tứ Thiên Hạ chính là toàn thể bốn đại châu (Nam Thiệm Bộ Châu, Bắc Câu Lô 

Châu,  Đông  Thắng  Thần  Châu,  Tây  Ngưu  Hóa  Châu),  tức  toàn  thể  cõi  nhân  gian. 

Do  tầng  trời  thứ  nhất  ngay  trên  nhân  gian  là  tầng  trời  của  Tứ  Thiên  Vương  (Đông 

phương Trì Quốc thiên vương, Nam phương Tăng Trưởng thiên vương, Tây phương 

Quảng Mục thiên vương, Bắc phương Đa Văn thiên vương) nên cõi nhân gian được 

gọi là Tứ Thiên Hạ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 367 of 393

vào Tự Lực thì bọn phàm phu kém hèn như chúng ta vạn kiếp ngàn đời 

chẳng mong chi thoát khổ được! Tha Lực là gì? Như có kẻ yếu ớt, dùng 

chính  sức  mình  để  trèo  lên  lưng  lừa  còn  không  xong,  nhưng  nếu  theo 

Luân Vương liền được bay lên không, dạo khắp Tứ Thiên Hạ. Việc ấy 

do  oai  lực  của  Luân  Vương  nên  gọi  là  Tha  Lực.  Do  vậy  biết  lũ  phàm 

phu  chúng  ta  muốn  thoát  vòng  khổ,  chỉ  có  cách  trông  cậy  vào  sức  của 

đấng Di Đà pháp vương, khởi tâm lập hạnh, cầu sanh Tịnh Độ. Khi lâm 

chung, liền thấy Di Đà Như Lai cầm đài quang minh đến tiếp đón, liền 

được  vãng  sanh,  lên  cao  chín  phẩm,  giã  biệt  mãi  mãi  trăm  nỗi  lo  toan, 

thấy  Phật,  nghe  pháp,  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn.  Sau  đấy,  nương  theo  đại 

nguyện  luân,  hành  Phổ  Hiền  hạnh,  hiện  thân  trong  các  cõi  nước  nhiều 

như số vi trần, lợi ích khắp mọi chúng sanh. 

Trong  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  có  bài  kệ  như  sau:   “Bỉ  Phật 

 chúng hội hàm thanh tịnh, ngã thời ư thắng liên hoa sanh. Thân đổ Như 

 Lai Vô Lượng Quang, hiện tiền thọ ngã Bồ Đề ký. Mông bỉ Như Lai thọ 

 ký dĩ, hóa thân vô số bách câu-chi, trí lực quảng đại biến thập phương, 

 phổ lợi nhất thiết chúng sanh giới”  (Mọi pháp hội của đức Phật ấy đều 

thanh  tịnh,  con  liền  sanh  trong  hoa  sen  đẹp  nhất.  Đích  thân  thấy  được 

đức  Như  Lai  Vô  Lượng  Quang,  Phật  liền  thọ  ký  con  sẽ  chứng  Bồ  Đề. 

Được đức Như Lai thọ ký xong, con liền hóa vô số trăm câu-chi309 thân, 

do trí lực rộng lớn nên hiện thân khắp mười phương để lợi ích rộng khắp 

hết thảy chúng sanh giới). Đấy đều là nương vào từ lực của Tha Phật mà 

được như vậy. 

Hơn nữa, hạnh Tịnh Độ lấy Niệm Phật làm chánh. Pháp môn Niệm 

Phật  cũng  lại  có  nhiều  đường,  chỉ  có  một  pháp  Trì  Danh  thực  hiện  dễ 

mà thành công cao, dùng sức ít lại được hiệu quả nhanh chóng, là pháp 

tu  thích  nghi  nhất  cho  hành  nhân  trong  đời  Mạt.  Từ  hòa  thượng  Thiện 

Đạo soạn Quán Kinh Sớ đặc biệt coi trọng Trì Danh cho đến Ấn Công 

đại sư, các vị Tổ của Tịnh Tông không vị nào chẳng đều như vậy. Đại sư 

Liên Trì khi lâm chung dạy người khác thật thà niệm Phật, đừng giở trò 

quái lạ. Nói  “thật thà niệm Phật”  tức là  “thật thà trì danh”.  Như kinh 

Tiểu Bổn (kinh A Di Đà) đã dạy từ một ngày cho đến bảy ngày nhất tâm 

bất loạn chính là nói về trì danh vậy. Dẫu có tán tâm vẫn được lìa khổ, 

309 Câu-chi (Koti) còn phiên âm là Câu Trí, Câu Lê, dịch nghĩa là Ức. Từ xưa đến 

nay có hai cách giải thích chữ Câu-chi: 

1. Theo Huyền Ứng Âm Nghĩa, quyển 5, thì Câu-chi là một ngàn vạn. 

2. Theo ngài Viên Trắc trong Giải Thâm Mật Kinh Sớ, quyển sáu:   “Câu-chi có ba 

 cách giải thích, một là mười vạn, hai là trăm vạn, ba là một ngàn vạn”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 368 of 393

huống hồ những ai đã đắc Sự Nhất Tâm hay Lý Nhất Tâm ư? 

Do  vậy  biết  rằng:  Nhằm  đời  Mạt  Pháp,  người  thật  sự  muốn  đoạn 

Hoặc  chứng  Chân  liễu  sanh  thoát  tử  ắt  phải  tu  pháp  môn  Tịnh  Độ  Trì 

Danh Niệm Phật thì mới được. Chẳng đọa lưới tà, chẳng vướng bẫy ma, 

chẳng  bị  dị  thuyết  mê  hoặc,  chẳng  mê  mờ  nơi  ngõ  rẽ,  noi  theo  đường 

của đại vương để vào được cửa ngôi nhà tráng lệ. Những người học đời 

sau hãy biết chú trọng vào đây! Lại còn có người đối với pháp môn thù 

thắng này chẳng muốn tu học, cứ muốn ở mãi trong Sa Bà, oan uổng bị 

đau đớn, thiêu đốt đến vạn kiếp ngàn đời, không có nơi nương tựa! Dẫu 

là kẻ cực ngu muội cũng chớ nên chẳng biết đúng - sai đến mức quá quắt 

như thế! 

Hai  bộ  Văn  Sao  Chánh  Biên  và  Tục  Biên  của  pháp  sư  Ấn  Quang 

được xuất bản, lưu truyền đã lâu, truyền bá rộng rãi khắp xa - gần. Bốn 

mươi mấy năm trước, cư sĩ La Hồng Đào ở Thượng Hải lại sao lục rộng 

rãi  mấy  trăm  bài  di  văn  chưa  được  đưa  vào  Chánh  Biên  và  Tục  Biên, 

[soạn thành một bộ sách] đặt tựa đề là Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam 

Biên. Bản chép tay ấy được cất giữ tại Linh Nham Sơn Tự ở Tô Châu. 

Do nhân duyên chưa đủ, chẳng thể xuất bản được. 

Tháng Chạp năm 1984, hòa thượng Minh Học đến chùa Quảng Hóa 

ở huyện Bồ Điền tỉnh Phước Kiến yết kiến lão pháp sư Viên Chuyết bàn 

về chuyện này, tính cho ấn hành lưu thông. Viên Công khi xưa đã từng 

trụ tại Niệm Phật Đường chùa Linh Nham, từng đích thân nghe Ấn Công 

khai  thị,  đối  với  di  giáo  của  Ấn  Công  sùng  kính  tột  bậc,  một  mực  thọ 

trì phụng hành và đem những di giáo ấy dạy người, ứng khắp quần cơ. 

Nghe biết chuyện này, hoan hỷ tán đồng, liền xin giao di cảo cho chùa 

Quảng Hóa giảo chánh, đối chiếu, sắp chữ, ấn hành. 

Nay Tam Biên sắp được xuất bản, sai tôi soạn lời tựa. Tôi là kẻ hèn 

kém phàm ngu, nào dám dùng văn chương thô lậu để đặt trước giáo pháp 

của Tổ Sư; nhưng cũng chẳng dám trái nghịch mạng lệnh của Viên Công 

nên soạn bài văn này, nêu đại lược những điều mình thấy được, ghép vào 

cuối sách. Vẫn mong được [bậc thức giả] sửa cho đúng những điều lầm 

lạc, chỉnh những điều không hợp lẽ, khôn ngăn cảm kích, cầu khẩn đến 

tột bậc vậy! 

Tháng Mười Hai năm 1989 Tây Lịch, tư thục đệ tử310 Vương Vĩnh 

Nguyên đảnh lễ kính cẩn viết lời bạt 

310 Tư thục đệ tử: Học theo và tuân hành di giáo của một vị thầy, nhưng chưa từng có 

dịp gặp gỡ, thọ giáo khi vị ấy còn sống thì gọi là  “ tư thục đệ tử ” . 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 369 of 393

XVII. Phụ Lục 

1. Trung Hưng Tịnh Tông Ấn Quang Đại Sư Hạnh Nghiệp ký 

Sư húy Thánh Lượng, tự là Ấn Quang311, biệt hiệu là Thường Tàm 

Quý Tăng (vị tăng thường hổ thẹn), con nhà họ Triệu huyện Cáp Dương, 

tỉnh Thiểm Tây. Thuở nhỏ theo học sách Nho với anh ruột, coi việc bảo 

vệ cái học của đạo Thánh (Nho giáo) là trách nhiệm của chính mình, phụ 

họa những lời bàn luận báng Phật của lũ Hàn - Âu. Về sau, bị bệnh mấy 

năm,  mới  tỉnh  ngộ  trước  kia  sai  trái,  mau  chóng  sửa  đổi  tâm  trước. 

Duyên  xuất  thế  chín  muồi,  năm  hai  mươi  mốt  tuổi  liền  xuống  tóc  với 

hòa  thượng  Đạo  Thuần  ở  Liên  Hoa  Động  Tự  tại  Nam  Ngũ  Đài  thuộc 

Chung Nam Sơn. Khi ấy nhằm năm Tân Tỵ, tức năm Quang Tự thứ bảy 

(1881) nhà Thanh. Năm sau, thọ Cụ Túc dưới tòa của Ấn Hải Định luật 

sư chùa Song Khê, huyện Hưng An, tỉnh Thiểm Tây. 

Sư vừa ra đời được sáu tháng liền bị bệnh mắt, gần như mù; về sau 

tuy  lành  nhưng  mục  lực  đã  bị  tổn  thương,  hễ  mắt  hơi  bị  đỏ  liền  chẳng 

311 Tổ Ấn Quang có pháp danh là Thánh Lượng, pháp tự là Ấn Quang (pháp tự là tên 

được đặt khi thọ giới Sa Di). Khi thọ giới Cụ Túc lại được đặt tên nữa là pháp hiệu. 

Tuy thế, có những sơn môn, khi giới tử thọ Cụ Túc Giới, vị bổn sư (hay Đàn Đầu 

Hòa Thượng) không đặt pháp hiệu. Có những vị suốt đời chỉ dùng pháp danh, không 

dùng tới pháp tự hay pháp hiệu. 

Lâm Tế Tông ở Trung Hoa chia ra rất nhiều chi phái nhỏ (đều có chung danh xưng 

là Lâm Tế Chánh Tông). Sau thời ngài Vạn Phong Thời Ủy và Đạo Mân, chư thiền 

sư tiếp tục lập ra những dòng kệ truyền thừa khác nhau. Chẳng hạn, ngài Ngọc Lâm 

Thông Tú (quốc sư dưới đời vua Thuận Trị - Khang Hy) cũng lập ra một bài kệ riêng 

để  truyền  thừa  như  sau:   “Pháp  hoằng  tế  tổ,  chân  tông  thiệu  tục,  vĩnh  truyền  anh 

 tuấn, tịnh minh phạm hạnh, nham trì tuyên cổ, gia mô đại căn”  (法宏濟祖,真宗紹

續,永傳英俊,淨明梵行,  巖持宣古,嘉謨大根).  Điểm  qua  những  bài  pháp  phái  kệ 

của tông Lâm Tế Trung Hoa hiện thời, căn cứ trên pháp danh Thánh Lượng của tổ 

Ấn Quang, chúng tôi mạo muội đoán rằng vị thầy truyền giới cho tổ Ấn Quang thuộc 

chi phái Long Trì của tông Lâm Tế (trong Văn Sao Tục Biên, Tổ chỉ cho biết vị thầy 

truyền  giới  của  mình  thuộc  Lâm  Tế  Chánh  Tông,  không  nói  rõ  pháp  hiệu,  pháp  tự 

của Bổn Sư). Bài kệ truyền pháp phái của Lâm Tế Chánh Tông, hệ phái Long Trì (龍

池) như sau:  “Giác tánh bổn thường tịch, tâm duy pháp giới đồng, như duyên hoằng 

 thánh  giáo,  chánh  pháp  vĩnh  xương  long”   (覺性本常寂,心惟法界同,如緣宏聖教

,正法永昌隆).  Cũng  xin  nói  thêm,  trong  những  bài  tiểu  sử  của  tổ  Ấn  Quang  đăng 

trên  Internet,  chúng  tôi  thấy  biệt  hiệu  Thường  Tàm  Quý  (常慚愧:  thường  hổ  thẹn) 

hoặc gọn hơn là Thường Tàm (常慚) của Tổ Ấn Quang không hiểu do vô tình hay cố 

ý thường bị sửa thành Thường Tâm. Sửa như vậy đã vô tình đánh mất ý khiêm tốn 

lớn lao của Tổ khi chọn biệt hiệu ấy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 370 of 393

nhìn được vật gì nữa! Khi thọ Cụ Túc, do thấy Sư viết chữ đẹp, phàm tất 

cả những giấy tờ thuộc về pháp sự cần phải viết trong thời gian thọ giới, 

[ban  chức  sự  giới  đàn]  đều  giao  cho  Sư  viết  thay.  Viết  chữ  quá  nhiều, 

mắt liền đỏ ngầu như ứa máu. May mắn là trước đấy, khi Sư được giao 

nhiệm vụ tiếp khách ở chùa Liên Hoa tỉnh Hồ Bắc, trong một lần phơi 

kinh  đã  đọc  được  một  cuốn  Long  Thư  Tịnh  Độ  Văn  rách  nát  nên  biết 

tới pháp môn Niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ chính là đạo trọng yếu để 

liễu sanh thoát tử. Do bệnh mắt ấy mà ngộ được “thân ta là gốc khổ” nên 

trong  những  lúc  rảnh  rỗi  đều  chuyên  niệm  Phật  hiệu.  Đêm  xuống,  sau 

khi mọi người đã ngủ, Sư liền ngồi dậy niệm Phật. Ngay cả khi viết chữ, 

tâm cũng chẳng rời Phật. Vì thế, tuy ráng gượng bệnh viết chữ, Sư vẫn 

có thể miễn cưỡng chống chọi được. Đến khi viết xong thì mắt cũng lành 

hẳn. Do vậy, Sư hiểu sâu xa công đức niệm Phật chẳng thể nghĩ bàn nên 

tự hành, dạy người, một mực lấy Tịnh Độ làm chỗ quy hướng; đầu mối 

là do đây! 

Sư tu Tịnh Độ càng lâu càng chuyên dốc, nghe nói chùa Tư Phước 

núi Hồng Loa chính là đạo tràng chuyên tu Tịnh Độ, năm hai mươi sáu 

tuổi  (tức năm Bính Tuất, nhằm năm Quang Tự 12 - 1886) liền từ giã thầy qua 

đó.  Tháng  Mười  năm  ấy,  Sư  vào  Niệm  Phật  Đường  [của  chùa  Tư 

Phước], được thấm nhuần ân trạch của tổ Triệt Ngộ để lại, Tịnh nghiệp 

tăng tiến lớn lao. Tháng Giêng năm sau xin tạm nghỉ phép để triều bái 

Ngũ Đài. Triều bái xong, vẫn trở về Tư Phước. Sư từng đảm nhiệm các 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 371 of 393

chức  vụ  Thượng  Khách  Đường,  Hương  Đăng,  Liêu  Nguyên312  v.v… 

Trong  ba  năm,  ngoài  Chánh  Hạnh  Niệm  Phật  ra,  Sư  nghiên  cứu,  xem 

đọc  các  kinh  điển  Đại  Thừa.  Do  vậy,  thâm  nhập  Kinh  Tạng,  thầm  khế 

hợp mầu nhiệm tâm Phật, đường tắt tu hành lý sự vô ngại. Năm ba mươi 

tuổi   (tức  năm  Canh  Dần,  nhằm  năm  Quang  Tự  16  -  1890),  Sư  tới  chùa  Long 

Tuyền  ở  Bắc  Kinh  giữ  chức  Hành  Đường.  Năm  ba  mươi  mốt  tuổi   (tức 

 năm Tân Mão, nhằm năm Quang Tự 17 - 1891), Sư trụ tại chùa Viên Quảng. 

Hai năm sau  (tức năm Quý Tỵ, nhằm năm Quang Tự 19 - 1893), hòa thượng 

Hóa  Văn  chùa  Pháp  Vũ  núi  Phổ  Đà  lên  kinh  đô  thỉnh  Đại  Tạng,  thiếu 

người giúp sức kiểm duyệt, lo liệu. Mọi người do thấy Sư làm việc tinh 

tế, cẩn thận, bèn tiến cử. Cụ Hóa Văn thấy Sư đạo hạnh siêu trỗi, đến khi 

trở về phương Nam liền thỉnh Sư cùng theo làm bạn, cho ở nơi lầu Tàng 

Kinh của chùa. Đại chúng trong chùa thấy Sư dốc chí tinh tu đều khâm 

phục sâu xa, nhưng Sư vẫn bình dị, chẳng hề tự mãn. 

Mùa  Hạ  năm  Đinh  Dậu,  tức  năm  Quang  Tự  23  (1897),  đại  chúng 

trong chùa kiên trì thỉnh Sư giảng kinh một phen. Từ tạ không được, Sư 

bèn  giảng  bộ  Di  Đà  Tiện  Mông  Sao  một  lượt.  Giảng  xong,  Sư  liền  bế 

312 Đây là các chức vụ thường thấy trong những ngôi tùng lâm lớn: 

1.  Thượng  Khách  Đường:  Những  vị  Tăng  đảm  nhiệm  tiếp  đón  khách  (Tri  Khách) 

đến vãng cảnh chùa, trình báo Phương Trượng khi có khách muốn gặp gỡ, trình báo 

với  vị  Liêu  Nguyên  để  sắp  xếp  nơi  ăn  chốn  ở  cho  khách  thập  phương  hay  khách 

Tăng muốn ở lại chùa đều thuộc Khách Đường. Ở đây, Sư đảm nhiệm trông coi việc 

tiếp đón, sắp xếp chỗ ăn ở cho những vị khách quan trọng. 

2.  Hương  Đăng:  Vị  Sư  trông  coi  nhang  đèn  trong  Phật  điện,  hướng  dẫn,  giải  thích 

nếu  khách  thập  phương  có  thắc  mắc,  thỉnh  chuông  khi  khách  vãn  cảnh  chùa  lên  lễ 

Phật, bày biện, tiếp nhận lễ vật của khách dâng cúng lên bàn thờ, đồng thời giữ cho 

bàn Phật luôn được sạch sẽ tinh khiết. 

3. Liêu Nguyên: Chức vụ có trách nhiệm quản thủ các liêu xá trong một ngôi tùng 

lâm, còn được gọi bằng các danh xưng Tọa Nguyên, Tòa Nguyên, Liêu Thủ Tòa, hay 

Đệ Nhất Tọa. Chức vụ này có trách nhiệm coi sóc những phẩm vật trong Tăng phòng 

như kinh sách, trà nước, củi than, cung cấp các thứ cần dùng cho tăng chúng, chỉ huy 

những người dưới quyền quét tước, dọn dẹp cho liêu phòng sạch sẽ. Vị này còn có 

trách nhiệm phân xử, dàn xếp nếu có tranh chấp xảy ra giữa các liêu phòng, nhắc nhở 

những quy ước trong tùng lâm hay răn đe những kẻ vi phạm quy ước cộng trụ trong 

tùng  lâm.  Hiện  thời,  Liêu  Nguyên  còn  phải  kiêm  thêm  trách  nhiệm  quản  thủ  Vân 

Thủy Đường (tăng phòng dành cho những vị thượng khách). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 372 of 393

quan  bên  cạnh  điện  Châu  Bảo  hai  lượt,  tổng  cộng  sáu  năm313,  học  lẫn 

hạnh càng tăng tấn gấp bội. Sau khi xuất quan, do các hòa thượng Liễu 

Dư, Chân Đạt v.v… đặc biệt lập một liên bồng (thảo am để niệm Phật) 

cúng dường nên trước sau Sư đã cùng với pháp sư Đế Nhàn ở đó. Không 

lâu sau, đại chúng lại đón Sư về Pháp Vũ. 

Năm Sư bốn mươi bốn tuổi  (tức năm Giáp Thìn, nhằm năm Quang Tự 30 - 

 1904), do thỉnh Đại Tạng Kinh cho chùa Đầu Đà ở Ôn Châu, cụ Đế Nhàn 

lại  thỉnh  Sư  lên  kinh  đô  giúp  trông  coi  mọi  việc.  Xong  việc,  Sư  trở  về 

Nam, bèn trụ tại lầu kinh chùa Pháp Vũ. Sư xuất gia ba mươi mấy năm, 

sống đời thanh bạch, từ đầu đến cuối ẩn giấu tài năng, chẳng thích qua 

lại  với  người  khác,  cũng  chẳng  muốn  ai  biết  đến  danh  tự  của  mình  để 

mong ngày đêm Di Đà, sớm chứng Niệm Phật tam-muội. 

Nhưng chuông trống trong cung, tiếng vẳng ra ngoài, đức dầy ắt tỏa 

sáng,  trọn  chẳng  thể  giữ  kín  được  mãi!  Kỷ  nguyên  Dân  Quốc,  Sư  năm 

mươi  hai  tuổi,  cư  sĩ  Cao  Hạc  Niên  bèn  đem  mấy  bài  văn  của  Sư  đăng 

trên  tờ  Phật  Học  Tùng  Báo  ở  Thượng  Hải,  ghi  tên  là  Thường  Tàm. 

Người  ta  tuy  chẳng  biết  là  ai,  nhưng  văn  tự  Bát  Nhã  đã  đủ  để  dẫn  dắt, 

phát  khởi  thiện  căn  cho  độc  giả.  Đến  năm  Dân  Quốc  thứ  sáu   (1917,  Sư 

 năm mươi bảy tuổi), cư sĩ Từ Úy Như nhận được ba lá thư của Sư gởi cho 

bạn bèn ấn hành, đề tựa là Ấn Quang Pháp Sư Tín Cảo. Năm Dân Quốc 

thứ bảy  (1918, Sư năm mươi tám tuổi), ông ta lại sưu tập được hai mươi mấy 

bài văn của Sư, đem in ở Bắc Kinh, đặt tên là Ấn Quang Pháp Sư Văn 

Sao. Năm Dân Quốc thứ tám  (1919, Sư năm mươi chín tuổi), ông ta sưu tập 

được thêm văn chương của Sư, bèn in thêm cuốn Tục Biên; tiếp đó gộp 

Sơ  Biên  lẫn  Tục  Biên  thành  một  cuốn.  Trong  hai  năm  Dân  Quốc  thứ 

chín và thứ mười, bộ sách ấy lại được tăng thêm một số bài nữa. Trước 

313 Nguyên văn  “tức ư Châu Bảo điện trắc bế quan, lưỡng kỳ lục tải”  (liền bế quan 

cạnh điện Châu Bảo, hai kỳ sáu năm). Do câu văn ở đây dễ gây hiểu lầm Sư bế quan 

hai kỳ, mỗi kỳ sáu năm, nên chúng tôi xin mạn phép nói thêm: Trong đoạn văn phía 

trước, các tác giả cho biết năm Quang Tự 17 (1891), Sư được ba mươi mốt tuổi và 

còn trụ tại chùa Viên Quảng ở Bắc Kinh. Hai năm sau (1893, tức năm Quang Tự 19), 

Sư ba mươi ba tuổi, giúp hòa thượng Hóa Văn kiểm giảo Đại Tạng Kinh rồi theo về 

Phổ Đà trong năm ấy. Bốn năm sau, tức năm Quang Tự 23 (1897), đại chúng thỉnh 

Sư  giảng  kinh.  Sư  giảng  xong  liền  bế  quan.  Tiếp  đó,  bài  văn  trên  đây  cho  biết  Sư 

xuất quan, qua ở Liên Bồng một thời gian, rồi mới trở về Pháp Vũ để theo pháp sư 

Đế Nhàn lên Bắc Kinh thỉnh Đại Tạng năm Sư bốn mươi bốn tuổi (năm Quang Tự 

30, tức năm 1904). Từ năm 1897 đến năm 1904 là 7 năm, như vậy, tổng cộng thời 

gian  đại  sư  bế  quan  sau  khi  giảng  kinh  chỉ  có  thể  là  sáu  năm.  Nói  cách  khác,  câu 

 “lưỡng kỳ lục tải”  chỉ có nghĩa Sư bế quan tại Phổ Đà hai lần và thời gian tổng cộng 

là sáu năm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 373 of 393

sau đều được đúc bản kẽm tại Thương Vụ Ấn Thư Quán, khắc bản gỗ tại 

Dương  Châu  Tàng  Kinh  Viện.  Trong  khoảng  từ  năm  Dân  Quốc  11 

(1922) cho đến năm Dân Quốc 15 (1926), mấy lần tăng thêm bài viết, lại 

nhờ Trung Hoa Thư Cục ấn hành, đề tựa là Tăng Quảng Ấn Quang Pháp 

Sư Văn Sao. 

Ôi! Văn để chở đạo, bộ Văn Sao của Sư được lưu thông, đạo của Sư 

giáo  hóa  bèn  thấm  đẫm  khắp  cả  nước,  như  Tịnh  Độ  Quyết  Nghi  Luận, 

Tông  Giáo  Bất  Nghi  Hỗn  Lạm  Luận  và  những  bức  thư  như   “Thư  gởi 

 cho  hòa  thượng  Thể  An  chùa  Đại  Hưng  Thiện”   v.v…  đều  là  “từng  lời 

thấy được lẽ chân, từng chữ đều quy tông” vậy. Trên hợp với ý chỉ của 

đức Phật, dưới ngầm hợp tâm chúng sanh, tỏa rạng ý chỉ mầu nhiệm sâu 

thẳm của Thiền lẫn Tịnh, quyết trạch sự khó - dễ, quả thật đã vạch trần 

được những chỗ tiền nhân chưa nêu rõ. 

Trong  lời  Bạt  của  ông  Từ  có  câu:   “Đại  pháp  suy  vi  tới  nay  đã  tột 

 cùng, nào ngờ trong đời này vẫn còn có bậc đầy đủ chánh tri chánh kiến 

 như Sư vậy, do đó vẫn còn có bậc tiếp nối huệ mạng của Phật”.  Ông ta 

còn viết:  “Văn của Sư không một chữ nào chẳng có lai lịch, thâm nhập, 

 hiển xuất, khế hợp khéo léo thời lẫn cơ, quả thật là món thuốc tốt lành 

 chữa bệnh đúng lúc trong thời Mạt Pháp”.  Thật có thể nói là khéo hiểu 

pháp yếu, dốc cạn tấm lòng kính ngưỡng. 

Do  đó,  thoạt  đầu  Từ  cư  sĩ  đích  thân  cầm  sách,  đưa  mẹ  tới  Phổ  Đà, 

dốc  cạn  lòng  Thành  lễ  bái  thân  cận,  khẩn  cầu  Sư  tiếp  nhận  rộng  dung 

cho quy y dưới tòa, Sư vẫn kiên trì không chấp thuận, dạy mẹ con ông 

Từ  hãy  sang  quy  y  với  pháp  sư  Đế  Nhàn  chùa  Quán  Tông  ở  Ninh  Ba. 

Năm Dân Quốc thứ tám (1919), anh em ông Châu Mạnh Do đưa bà nội 

kế lên núi, lại bốn lượt khẩn cầu Sư chấp nhận cho họ làm đệ tử. Sư xét 

thời  cơ,  về  mặt  lý  khó  thể  từ  khước  được  nữa,  bèn  đặt  pháp  danh  cho 

mỗi người. Từ đấy, Sư mới bắt đầu chấp nhận cho người khác quy y mà 

đấy cũng thật sự là duyên khởi của bộ Văn Sao vậy. 

Văn  chương  của  Sư  không  những  tinh  xác,  sâu  xa  nơi  Phật  lý  mà 

ngay  cả  đạo  xử  thế  “cách  vật,  trí  tri,  thành  ý,  chánh  tâm,  tu  tề  trị  bình, 

ngũ luân, bát đức” v.v… của nhà Nho nếu chẳng trái với ba phước của 

Tịnh nghiệp thì Sư ắt đều nêu tỏ đến tột cùng. Văn lẫn nghĩa đều tao nhã, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 374 of 393

mực thước, do vậy Lạc Dương giấy đắt đỏ314, người ta tranh nhau thỉnh 

đọc. Vì thế, những thiện nam tín nữ hâm mộ đạo đức của Sư, khát vọng 

được làm đồ đệ ngày càng đông đảo. Hoặc là vượt biển trèo non để thỉnh 

cầu  Sư  rộng  lòng  tiếp  độ,  hoặc  thư  qua  tin  lại,  cầu  xin  ban  pháp  danh. 

Hơn hai mươi mấy năm qua, người quy y dưới tòa của Sư quả thật chẳng 

thể tính đếm được! Ngay cả những người vâng theo lời dạy tu hành, ăn 

chay niệm Phật, tinh tu Tịnh nghiệp được toại ý sanh Tây cũng khó thể 

nêu trọn. Văn tự của Sư nhiếp hóa chúng sanh, lợi ích thế gian chẳng thể 

nghĩ bàn! 

Những  lời  Sư  chỉ  dạy  người  học  đi  thẳng  vào  tai,  chỉ  bày  tận  mặt, 

vốn phát xuất từ kinh luận, lưu lộ từ tim gan, chẳng lìa nhân quả, chẳng 

dính dấp thói văn chương sáo rỗng. Những kẻ đáng được chiết phục dẫu 

là bậc tôn túc trong nhà Thiền hay kẻ đứng đầu giới Nho sĩ, hễ gặp mặt 

liền bị Sư quở trách; [còn kẻ không có cơ duyên chiết phục được], dẫu là 

những vị quan chức hiển đạt, Sư vẫn trọn chẳng nhờ cậy đến. Kẻ đáng 

nhiếp  thọ,  dẫu  hàng  hậu  sinh  mạt  học,  Sư  cũng  chưa  từng  cự  tuyệt, 

khước từ. Dẫu là nông phu, nữ tỳ, Sư cũng ưu ái đáp lời [thỉnh hỏi]. Một 

niềm hoài bão “lợi khắp ba căn” bình đẳng; không mang ý niệm thân - 

sơ, chỉ dựa theo lý. Nhưng Sư nghĩ: Thời cuộc đang buổi cuối mùa, nếu 

không đề xướng nhân quả báo ứng sẽ chẳng thể vãn hồi thói tệ suy đồi 

nhằm uốn nắn lòng người; căn cơ con người kém hèn nếu không có thật 

hạnh tín nguyện niệm Phật, quyết chẳng thể liễu sanh tử, thoát luân hồi. 

Vì thế, chẳng nề sang - hèn, hiền - ngu, trai - gái, già - trẻ, hễ có ai thưa 

hỏi, Sư đều dùng thật sự, thật lý “không làm các điều ác, vâng làm các 

điều lành, nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi” để ra rả nhắc nhở, khơi 

gợi, khiến cho ai nấy sanh lòng cảnh tỉnh, thấu hiểu sâu xa, lập được căn 

cơ làm người, sống trong cõi đời. Tiến hơn nữa là dùng con đường trọng 

yếu,  bằng  phẳng  “thật  sự  vì  sanh  tử,  phát  Bồ  Đề  tâm,  tín  nguyện  niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương” để dạy người ta thiết thực phụng hành hòng 

làm đường tắt nhằm siêu phàm nhập thánh. Tuy thấu hiểu Tông - Giáo 

sâu xa, Sư trọn chẳng bàn huyền nói diệu, [chỉ nói những lời lẽ cụ thể, 

thông  tục]  khiến  cho  ai  nấy  đều  hiểu  biết  và  hành  được.  Kẻ  nghe  dạy 

không ai chẳng được hưởng lợi ích. Đấy chính là như Liên Trì đại sư đã 

314  Nguyên  văn   ‘chỉ  quý  Lạc  Dương’  (giấy  đắt  đỏ  tại  Lạc  Dương);  đây  vốn  là  một 

thành ngữ chỉ văn chương hay đẹp được mọi người đua nhau sưu tập, sao chép, săn 

đón. Nguyên ủy của thành ngữ này là do trong đời Tấn, Tả Tư viết bài Tam Đô Phú 

rất hay, những nhà giàu có tại kinh đô Lạc Dương đua nhau cho người sao chép đến 

nỗi giá giấy ở Lạc Dương đắt vọt hẳn lên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 375 of 393

bàn  định  về  Biện  Dung  lão  nhân315  như  sau:   “Đấy  chính  là  chỗ  đáng 

 kính của ông cụ ấy!”  

Do  Sư  bình  thường,  thiết  thực,  không  có  gì  kỳ  lạ,  ngôn  -  hạnh  hợp 

nhất,  cho  nên  những  kẻ  chân  tu  thật  sự  thực  hành  đều  thích  thân  cận 

đến  nỗi  những  kẻ  gõ  cửa  quan  phòng  để  hỏi  đạo  cũng  nhiều  chẳng  thể 

đếm xuể! Hơn nữa, Sư coi trọng pháp, tôn kính đạo, danh văn lợi dưỡng 

đều  chẳng  bận  lòng.  Năm  Dân  Quốc  11   (1922,  Sư  sáu  mươi  hai  tuổi),  Tri 

Sự  huyện  Định  Hải  là  Đào  Tại  Đông,  Đạo  Doãn  đạo  Cối  Kê  là  Hoàng 

Hàm  Chi  ghi  chép  tổng  hợp  về  đạo  hạnh  của  Sư  trình  thỉnh  Đại  Tổng 

Thống  Từ  [Thế  Xương]  ban  tặng  một  tấm  biển  ngạch  “Ngộ  Triệt  Viên 

Minh” gởi tới Phổ Đà, hương hoa cúng dường, cực thịnh một thời, Tăng 

- tục ngưỡng mộ, vui thích. Sư dường như chẳng hay biết, có người hỏi 

đến,  Sư  đáp  bằng  những  lời  lẽ  như:  “Đã  dựng  lầu  gác  trong  hư  không, 

chẳng có thật đức, hổ thẹn khôn cùng, có gì vinh dự đâu?” Nay đang gặp 

lúc  cõi  đời  bước  vào  vận  Mạt,  con  người  ganh  đua  sùng  chuộng  khoe 

khoang rỗng tuếch, tư cách điềm đạm, thanh bạch như Sư thật đáng đẩy 

lùi cơn sóng cuồng loạn đang ụp xuống, làm cột chống giữa dòng [nước 

chảy xiết], dù đạo hay tục đều được hưởng rất nhiều điều tốt đẹp. 

Sư tiết kiệm đối với chính mình, nhưng đối xử nồng hậu với người. 

Hễ  được  thiện  tín  nam  nữ  cúng  dường  tiền  hương  kính  đều  đem  gieo 

phước  điền  thay  cho  người  ta,  dùng  tiền  ấy  để  lưu  thông  kinh  sách  và 

cứu  tế  kẻ  đói  nghèo,  chỉ  cân  nhắc  nặng  -  nhẹ  để  xem  chỗ  nào  cần  cứu 

gấp trước rồi thực hiện! Như trong năm Dân Quốc 15  (1926, Sư sáu mươi 

 sáu tuổi), Trường An bị vây hãm. Sau khi Trường An được giải vây, Sư 

liền vội gom món tiền ba ngàn đồng vốn định dùng in Văn Sao để cậy 

người mau đem gởi đi cứu tế. 

Hễ nghe cấp báo chỗ nào bị tai nạn, Sư liền tận lực đề xướng quyên 

trợ để mong cứu giúp. Năm Dân Quốc 24  (1935, Sư đã bảy mươi lăm tuổi),  

Thiểm Tây bị hạn hán dữ dội, nhận được thư thông báo của cư sĩ Vương 

Ấu  Nông,  Sư  liền  lấy  sổ  ngân  hàng,  sai  người  chuyển  gấp  một  ngàn 

đồng  sang  đó  để  cứu  trợ  nhanh  chóng.  Chuyển  xong,  lại  bảo  thầy  Đức 

315 Biện Dung hòa thượng là vị đại lão trong Tông môn thời đại sư Liên Trì mới học 

đạo. Nghe danh, ngài Liên Trì liền lặn lội tới xin tham yết. Khi tới chân núi, Sư đi 

bằng đầu gối, lết tới trước tòa của ngài Biện Dung, tỏ ý cung kính tột bậc. Ngài Biện 

Dung dạy:  “Ông hãy nên giữ bổn phận, đừng tham danh cầu lợi, đừng vin nắm, chỉ 

 cần nhân quả phân minh, nhất tâm niệm Phật”.  Người đứng xung quanh phì cười, 

cho là ngài Liên Trì đã tốn công cung kính vô ích ; nhưng ngài Liên Trì trân trọng 

cảm tạ sâu đậm, thường nói được ngài Biện Dung ban lời khai thị ấy, Sư dùng cả đời 

vẫn không hết. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 376 of 393

Sâm duyệt sổ sách, thấy trong trương mục chỉ còn hơn một trăm đồng! 

Hết thảy những khoản tiền cần dùng trong chùa Báo Quốc đều nhờ vào 

đấy để duy trì, Sư cũng không bận tâm tới. 

Năm  Dân  Quốc  25   (1936,  Sư  bảy  mươi  sáu  tuổi),   nhận  lời  thuyết  pháp 

trong  pháp  hội  Hộ  Quốc  Tức  Tai  ở  Thượng  Hải,  nghe  tình  hình  Tuy 

Viễn gặp tai nạn nghiêm trọng, Sư liền nói rõ với đại chúng, đem món 

tiền hương kính của hơn một ngàn người quy y cầu giới lúc ấy tổng cộng 

là hai ngàn chín trăm mấy mươi đồng đều quyên tặng hết, rồi lại tự đề 

xướng bằng cách bỏ ra khoản tiền một ngàn đồng vốn dùng để in sách. 

Khi  trở  về  Tô  Châu,  mọi  người  ra  trạm  xe  đón  tiếp  Sư,  thỉnh  Sư  ghé 

Linh Nham để xem cảnh tượng trong gần một năm qua; Sư đang gấp rút 

trở về Báo Quốc để lấy sổ ngân hàng rút tiền đem gởi đi cứu trợ, nhưng 

rồi cũng theo mọi người lên núi, Sư liền chỉ dạy đại chúng hãy cứu giúp 

tai nạn. Tấm lòng Sư [cứu trợ tai ương] sâu đậm giống như chính mình 

đang bị đói, bị chết đuối đều luôn giống như vậy. 

Các cư sĩ Ngụy Mai Tôn, Vương Ấu Nông v.v… phát khởi thành lập 

chùa  Pháp  Vân  làm  đạo  tràng  phóng  sanh  niệm  Phật  ở  sông  Tam  Xoa, 

Nam Kinh, thỉnh Sư tham gia và ước định quy củ nhà chùa. Tiếp đó, do 

cư  sĩ  Nhậm  Tâm  Bạch  thương  lượng,  thỉnh  các  vị  đại  cư  sĩ  ở  Thượng 

Hải  như  Phùng  Mộng  Hoa,  Vương  Nhất  Đình,  Diêu  Văn  Phu,  Quan 

Quýnh Chi, Hoàng Hàm Chi v.v… sáng lập viện Mồ Côi Phật Giáo tại 

đấy, mỗi mỗi đều nhờ cậy vào oai đức, danh vọng của đại sư để khơi gợi 

lòng tin tưởng của người khác hòng được thành tựu. 

Hơn nữa, đối với chuyện nuôi dạy con em nghèo hèn trong viện Mồ 

Côi, Sư càng cực lực giúp cho thành tựu. Khoản kinh phí cho viện Mồ 

Côi  do  Sư  khuyên  người  khác  giúp  đỡ  và  do  chính  Sư  quyên  tặng  đều 

là những con số khá lớn. Ngay như viện Mồ Côi do hội Phật giáo thành 

phố Thượng Hải đảm nhiệm, cũng được Sư cực lực giúp đỡ. 

Đối  với  chuyện  pháp  thí  thì  kể  từ  khi  ấn  tống  An  Sĩ  Toàn  Thư  và 

sáng  lập  Hoằng  Hóa  Xã  trở  đi,  trong  hai  mươi  mấy  năm  ấn  hành  các 

loại  kinh  sách  không  dưới  bốn  năm  trăm  vạn  bộ,  hình  Phật  cũng  hơn 

trăm  vạn  bức.  Hoằng  dương  pháp  hóa  cũng  thấm  đẫm  rộng  khắp  trong 

ngoài nước. Nhìn chung, mỗi một lời nói, mỗi một hạnh của Sư không 

gì chẳng nhằm thay Phật tuyên nói, giáo hóa để mong cứu vãn thế đạo, 

nhân tâm, khiến cho hiền tài được nẩy sanh nhằm tạo phước cho nước, 

làm lợi cho dân. 

Đối với bản thân, Sư chỉ ăn cho khỏi đói, chẳng cầu ngon miệng, áo 

chỉ đỡ lạnh, chán bỏ những thứ đẹp đẽ, rực rỡ. Có ai cúng dường những 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 377 of 393

quần áo, thức ăn quý đẹp, Sư không từ khước nhưng cũng chẳng dùng, 

đem  tặng  ngay  cho  người  khác.  Nếu  là  những  phẩm  vật  thông  thường, 

Sư liền bảo giao cho nhà kho để đại chúng cùng hưởng, quyết chẳng tự 

dùng. Đấy tuy là hạnh nhỏ, nhưng cũng đáng để Phật tử trong đời Mạt 

tôn kính noi theo. 

Sư duy trì bảo vệ pháp môn, công khó nghĩ bàn! Trọng yếu nhất là 

như trước khi xảy ra cuộc chiến với Âu Châu, chánh phủ có quyết nghị 

về chuyện dời kiều dân Đức Quốc đến ở tại Phổ Đà. Sư sợ gây trở ngại 

cho sự thanh tu của đại chúng liền đặc biệt gởi thư cho cư sĩ Trần Tích 

Châu cậy ông này trình bày cặn kẽ với những nhân vật quan trọng. Việc 

ấy liền bị bãi bỏ. 

Năm Dân Quốc 11  (1922, Sư sáu mươi hai tuổi), các vị như hội trưởng 

Hội  Ước  Vọng  Thực  Hiện  Thành  Tựu  Nghĩa  Vụ  Giáo  Dục  tỉnh  Giang 

Tô  đệ  trình  lên  tỉnh  trưởng  kế  hoạch  mượn  chùa  miếu  để  làm  trường 

học xin chuẩn y, Tri Sự Định Hải là Đào Tại Đông gởi thư cho Sư cậy 

cứu vãn. Sư lập tức viết xin hai vị Vương Ấu Nông, Ngụy Mai Tôn tìm 

cách lo liệu và nhờ hòa thượng Diệu Liên bôn ba, liền được chánh quyền 

đương thời ban hành sắc lệnh bảo vệ rõ ràng. 

Năm Dân Quốc 16  (1927, Sư sáu mươi bảy tuổi), tình thế chánh trị bắt 

đầu thay đổi, tài sản nhà chùa trọn không có gì bảo vệ, mấy lần sắp bị 

họa diệt giáo, nhưng Phổ Đà đứng mũi chịu sào, do Sư xả mạng tận lực 

đấu  lý  mới  kéo  dài  được  hơi  tàn.  Tới  khi  ông  X…  khi  nắm  quyền  Nội 

Chánh316, mấy lượt đề nghị tịch thâu tài sản nhà chùa để khuếch trương 

giáo dục, rốt cuộc tăng - tục cả nước đều kinh hoảng bó tay. May mắn 

316 Trước đấy, đại tổng thống Phùng Ngọc Tường của chánh quyền Bắc Dương đã 

mượn cớ đả đảo mê tín để chiếm đoạt tài sản các chùa Bạch Mã, Thiếu Lâm, Tướng 

Quốc tại Hà Nam, đồng thời trục xuất tăng ni, bắt họ hoàn tục. Bộ trưởng Nội Chánh 

Bộ (tức bộ trưởng bộ Nội Vụ) thời ấy chính là Tiết Đốc Bật, là người đã ban hành 

sắc  lệnh  Quản  Lý  Chùa  Miếu  gồm  21  điều,  dung  dưỡng  cho  các  quan  chức  địa 

phương  và  bọn  tay  chân  thừa  cơ  mượn  danh  biến  chùa  miếu  thành  trường  học  để 

cướp đoạt chùa miếu ở rất nhiều nơi, nhất là vùng Giang Tô. 

Tiết  Đốc  Bật  (1889-9173),  người  huyện  Giải,  tỉnh  Sơn  Tây,  từng  là  đảng  viên  cốt 

cán của Quốc Dân Đảng, thoạt đầu làm Thứ Trưởng Bộ Tư Pháp của chánh quyền 

Bắc Dương, rồi tỉnh trưởng tỉnh Cam Túc, bộ trưởng Dân Chánh, rồi làm bộ trưởng 

Nội  Chánh.  Do  vụ  chiếm  đoạt  tài  sản  chùa  miếu  gây  nên  công  phẫn  lớn  lao  trong 

giới Tăng tục, chánh phủ Bắc Dương của Phùng Ngọc Tường phải điều ông ta sang 

làm bộ trưởng bộ Thủy Lợi. Năm 1948, ông từ bỏ chức vụ đi làm luật sư tại Thượng 

Hải. Không rõ bằng cách nào, vào năm 1955, ông ta lại tái xuất hiện làm Phó Chánh 

Ủy thành phố Thượng Hải dưới thời Mao Trạch Đông, rồi leo dần lên tới chức vụ ủy 

viên Bộ Chánh Trị của đảng Cộng Sản Trung Quốc cho đến khi mất. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 378 of 393

là Sư và cụ Đế Nhàn ở Thượng Hải đã tập hợp các vị cư sĩ nhiệt tâm hộ 

pháp cùng thương nghị, trước hết trình bày cặn kẽ với ông X… tiếp đó 

phái  đại  biểu  đi  thỉnh  nguyện.  Bàn  bạc  rồi  chưa  kịp  thực  hiện,  gặp  lúc 

ông X… sắp về nghỉ, lại ban hành điều lệ đuổi Tăng đoạt tài sản nhằm 

chiếm đoạt theo thứ tự hòng đạt mục đích diệt tôn giáo. May mắn là khi 

điều lệ vừa được công bố, ông X… liền phải chuyển giao quyền lực, Bộ 

Trưởng Triệu Thứ Lũng tiếp nhận chức vụ ấy. Sư đặc biệt gởi thư trình 

bày  biện  pháp,  quyết  định  ấy  liền  bị  thủ  tiêu  không  còn  dấu  vết.  Tiếp 

đấy, Sư nhờ các vị cư sĩ như Tiêu Dịch Đường v.v... dốc sức chạy vạy, 

điều lệ ấy mới được tu chỉnh, tăng lữ được bình an. 

Năm  Dân  Quốc  22-23   (1933-1934,  Sư  73,  74  tuổi),  ngôi  chùa  cổ  Tư 

Phước  ở  huyện  Phụ  Dương,  tỉnh  An  Huy  là  nơi  vẫn  còn  ba  bức  tượng 

Phật do Uất Trì Kính Đức317 đã tạo trong thời Đường, cả chùa bị chiếm 

làm trường học. Bích Sơn Tự và thảo am Quảng Tế ở núi Ngũ Đài tỉnh 

Sơn Tây gặp phải ách vận ngang trái, hai nơi đều phải ra kiện tụng nơi 

cửa công. Chánh quyền địa phương nghe lời trình bày của một bên, hai 

chùa sắp phải phế diệt; mỗi nơi đều được Sư gởi một bức thư, đột nhiên 

xoay chuyển được sự nhận thức của chính quyền. Nhờ đấy, chùa Quảng 

Tế  được  lập  vững  vàng  thành  một  đạo  tràng  thập  phương  chân  chánh, 

thành một cơ sở để vĩnh viễn yên tâm tu đạo. Chùa Tư Phước cũng nhờ 

đấy mà được bảo toàn, dần dần được trung hưng. 

Năm Dân Quốc 24  (1935, Sư bảy mươi lăm tuổi), trong hội nghị giáo dục 

toàn  quốc,  trưởng  ty  giáo  dục  X…  đề  nghị  sung  công  tài  sản  nhà  chùa 

trong cả nước làm tài sản cho cơ quan giáo dục318, biến chùa miếu trong 

toàn quốc thành trường học, lập nghị quyết, nộp lên bộ Nội Chánh, viện 

Đại Học để xin xét duyệt, đăng tải trên báo chí. Mọi người chấn động, 

317 Uất Trì Cung (585-658), tự là Kính Đức, người xứ Thiện Dương, Sóc Châu (nay 

thuộc  tỉnh  Sơn  Tây),  danh  tướng  khai  quốc  đời  Đường,  cùng  với  Tần  Quỳnh  được 

coi  là  hai  vị  Môn  Thần  (thường  được  người  Hoa  vẽ  hai  bên  cửa  vào  dịp  Tết,  hoặc 

họa hình trên cổng các miếu thờ thần để xua đuổi, trấn áp ma quỷ). 

318 Nhân vật X nói ở đây là Thai Sảng Thu (1897-1976), vốn là người huyện Thai, 

tỉnh Giang Tô. Ông ta tốt nghiệp với học vị thạc sĩ giáo dục tại đại học Chicago, rồi 

tiến sĩ giáo dục tại đại học Columbia, Hoa Kỳ. Kể từ năm 1931, ông ta đã nhiều lần 

đề nghị kế hoạch cướp đoạt chùa miếu để biến thành trường học. Trong năm 1935, 

trong hội nghị giáo dục ông ta đã công khai kiến nghị và thuyết phục giáo chức tiến 

hành. Họ Thai từng đảm nhiệm giáo sư đại học, hiệu trưởng, viện trưởng các trường 

đại học tại Hoa Nam, từng làm Ủy Viên của Giáo Dục Ủy Viên Hội dưới thời Dân 

Quốc. Khi Cộng Hòa Nhân Dân Trung Hoa thành lập, ông ta lại chạy vạy để được 

phân công về dạy tại đại học Phụ Nhân rồi dạy tại đại học Bắc Kinh cho đến khi về 

hưu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 379 of 393

kinh  sợ.  Khi  ấy,  Lý  Sự  Trưởng  hội  Phật  Giáo  là  pháp  sư  Viên  Anh  và 

các Sư giữ chức Ủy Viên Xử Lý Thường Vụ như Đại Bi, Minh Đạo, các 

vị  cư  sĩ  như  Quan  [Quýnh  Chi],  Hoàng  [Hàm  Chi],  Khuất  [Văn  Lục] 

v.v… cùng đến gõ cửa quan phòng của Sư tại Báo Quốc xin ý kiến. Sư 

khuyên  họ  nên  gắng  sức  bảo  vệ  đạo  và  chỉ  bày  biện  pháp.  Họ  trở  về 

Thượng  Hải  nhóm  họp,  công  khai  đề  cử  đại  biểu  lên  bộ  thỉnh  nguyện. 

Nhờ Sư sáng suốt hướng dẫn, giáo nạn giải trừ. 

Tài sản nhà chùa ở Giang Tây từ năm Dân Quốc 22 (1933) đến năm 

Dân Quốc 25  (1936, Sư bảy mươi sáu tuổi), trong vòng bốn năm, ba lần bão 

táp  dấy  động  lớn  lao,  gần  như  lâm  vào  tình  thế  bị  diệt  sạch  không  còn 

gì!  Tuy  do  Đức  Sâm  nhiều  năm  kiệt  lực  kêu  gào,  hội  Phật  giáo  Trung 

Quốc cũng nhiều lần lập cách giải trừ, rốt cuộc được từ quang của Sư gia 

bị,  cảm  động  các  vị  đại  hộ  pháp  cùng  đứng  lên  lo  toan,  cứu  vãn  khiến 

cho mỗi mỗi đều đạt đến kết quả mỹ mãn, giữ gìn an toàn. Đấy là những 

chuyện lớn lao dễ thấy, chứ còn những chuyện vặt vãnh khác thì qua một 

lá thư, hoặc mấy lời [nhắn nhủ], liền tiêu trừ được kiếp nạn, cởi gỡ mầm 

họa  thì  lúc  nào,  nơi  đâu  cũng  thường  có,  không  thể  kể  hết  được!  Nếu 

không phải là đạo đức của Sư đủ để trên cảm được trời rồng, dưới động 

được lòng người, há được như thế hay sao? 

Lòng  vô  duyên  từ  bi  của  Sư  thấm  đến  nhà  tù  và  các  dị  loại.  Năm 

Dân  Quốc  11-12  (1922-1923),  nhận  lời  thỉnh  của  Tri  Sự  huyện  Đông 

Hải  là  Đào  Tại  Đông  chọn  lựa  giảng  sư  đến  nhà  giam  tuyên  giảng,  Sư 

bèn sai pháp sư Trí Đức tiếp nhận lời thỉnh. Sư dạy hãy tuyên giảng An 

Sĩ Toàn Thư v.v… nói đến các ý chỉ trọng yếu như nhân quả báo ứng, 

pháp môn Tịnh Độ, nhiều tù nhân cũng được cảm hóa. Đến khi các vị cư 

sĩ  Vương  Nhất  Đình,  Trầm  Tinh  Thúc  v.v…  ở  Thượng  Hải  đề  xướng 

thành  lập  Giang  Tô  Giám  Ngục  Cảm  Hóa  Hội  (hội  cảm  hóa  tù  nhân 

Giang Tô) thỉnh Sư làm hội trưởng danh dự, giảng sư Đặng Phác Quân, 

Thích  Tắc  Châu   (đây  là  tên  ngoài  đời  của  thầy  Minh  Đạo),  Kiều  Tuân  Như 

v.v…  đều  là  đệ  tử  quy  y  của  Sư.  Do  được  Sư  dạy,  họ  đều  lấy   “tâm, 

 Phật,  chúng  sanh,  cả  ba  không  sai  biệt”   và  chú  trọng  nhân  quả,  đề 

xướng  Tịnh  Độ  làm  những  hạng  mục  chủ  yếu  để  giảng  diễn.  Cai  tù, 

phạm  nhân  nhờ  đó  sửa  lỗi  hướng  thiện,  những  kẻ  hướng  lòng  về  đại 

pháp, ăn chay niệm Phật cũng rất đông. 

Đối  với  dị  loại  thì  trong  tháng  Hai  năm  Dân  Quốc  19   (1930,  Sư  bảy 

 mươi  tuổi),  từ  chùa  Thái  Bình  ở  Thượng  Hải  dọn  đến  Báo  Quốc  tại  Tô 

Châu,  rệp  bám  theo  chăn  màn,  rương  đựng  quần  áo,  cực  nhiều.  Chúng 

sanh trưởng đông đúc đến nỗi từ quan phòng, phòng khách, cho đến cửa 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 380 of 393

sổ và ghế ở bên ngoài từ Hạ đến Thu đâu đâu cũng thường thấy rệp bò 

qua, bò lại. Có đệ tử nghĩ Sư tuổi già chẳng kham bị chúng quấy nhiễu, 

từng nhiều lượt xin vào quan phòng thay Sư bắt cho hết, Sư đều cứng cỏi 

cự  tuyệt  không  chấp  thuận,  lại  nói:   “Chuyện  này  chỉ  trách  chính  mình 

 thiếu đạo đức. Bậc cao tăng thời cổ chẳng chịu đựng được rận rệp quấy 

 nhiễu, bèn nói: ‘Súc sanh! Bọn ngươi đến quấy rối quá, hãy dọn đi nơi 

 khác’, rận rệp liền kéo nhau bỏ đi. Ta nay tu trì không ra gì, chẳng có 

 cảm ứng ấy, còn nói chi nữa? ” Rồi cứ điềm nhiên ở, trọn chẳng để ý tới. 

Đến năm Dân Quốc 22  (1933, Sư bảy mươi ba tuổi), rệp tự nhiên tuyệt 

tích,  Sư  cũng  chẳng  bảo  với  ai.  Đến  tiết  Đoan  Ngọ  gần  đây,  Đức  Sâm 

chợt nhớ tới, hỏi Sư, Sư đáp: “Không còn nữa!” Sâm cho rằng Sư tuổi 

già mắt hoa, vì thế nằng nặc xin vào trong phòng kiểm tra. Quả thật đã 

hết sạch, trọn chẳng còn tung tích gì nữa! Đấy cũng là chúng vì Sư mà 

dọn nhà đi rồi! 

Trong  khi  bế  quan,  ngoài  công  khóa  Tịnh  nghiệp  ra,  Sư  thường  trì 

chú  Đại  Bi  gia  trì  vào  nước  hay  gạo,  đem  ban  cho  những  người  bệnh 

nguy ngập thầy thuốc đã bó tay liền thấy hiệu nghiệm lạ lùng. Một ngày 

nọ, tại lầu Tàng Kinh chùa Báo Quốc phát hiện có vô số mối, Sư ở trong 

núi  nghe  tiếng,  ban  nước  Đại  Bi  bảo  đem  rưới  lên.  Từ  đấy,  mối  cũng 

tuyệt tích. Đấy chính là chuyện trong mùa Hạ năm Dân Quốc 27 (1938), 

pháp lực thần ứng của Sư rất nhiều chuyện giống như thế. 

Sư vốn chẳng thích quyến thuộc, vì thế không có đệ tử xuất gia thế 

độ.  Nhưng  khát  ngưỡng,  thân  cận,  nhiều  phen  được  vâng  nhận  giáo 

huấn, thấm gội pháp ích sâu đậm thì hai chúng tại gia chẳng thể kể xiết, 

tăng lữ xuất gia trừ lão pháp sư Đế Nhàn là liên hữu thân thiết nhất ra, 

những  kẻ  được  Sư  nhiếp  thọ  đã  lâu,  nuôi  nấng  bằng  pháp  nhũ,  nhưng 

vẫn  được  Sư  đối  đãi  như  liên  hữu  thì  có  hòa  thượng  Liễu  Dư  đã  mất, 

hiện  thời  còn  hai  vị  hòa  thượng  Liễu  Thanh  và  Chân  Đạt.  Đích  thực 

được xếp vào hàng học trò, đã qua đời là các thầy Viên Quang, Khang 

Trạch,  Huệ  Cận,  Minh  Đạo,  hiện  tại  vẫn  còn  thì  có  hai  vị  hòa  thượng 

Diệu  Liên,  Tâm  Tịnh  và  hai  thầy  Liên  Nhân,  Minh  Tây,  Diệu  Chân, 

Liễu Nhiên, Đức Sâm v.v… cùng các sư hiện thời sống tại hai chùa Linh 

Nham và Báo Quốc. Đấy chỉ là nói về những kẻ thường thân cận Sư đã 

lâu, chứ những người được Sư chỉ dạy, nâng đỡ nhiều lượt, gội ân, đội 

đức còn hơn ân sư thế độ, hoặc tùy duyên thưa hỏi, gởi thư hỏi đạo và 

gội  ân  trạch  do  đọc  Văn  Sao  của  Sư  và  các  sách  do  Sư  lưu  thông  thì 

cũng chẳng thể nào kể xiết! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 381 of 393

Sư  tuy  không  thâu  nhận  đồ  đệ,  nhưng  đa  số  những  Phật  tử  chân 

chánh  trong  ngoài  nước  quả  thật  đều  tôn  Sư  làm  thầy.  Sư  lại  từng  thề 

chẳng làm Trụ Trì chùa miếu, tự làm khách sống tại Pháp Vũ, hai mươi 

mấy năm, giấu kín tung tích, tu tập chuyên ròng, rất ít qua lại với người 

khác.  Từ  năm  Dân  Quốc  thứ  bảy  (1918),  in  An  Sĩ  Toàn  Thư  trở  đi, 

nhiều  lượt  do  có  việc  phải  đến  đất  Hỗ,  khổ  nỗi  thiếu  chỗ  yên  cư.  Năm 

Dân  Quốc  11  (1922),  khi  Chân  Đạt  tu  bổ  chùa  Thái  Bình  đã  lập  riêng 

một gian tịnh thất cho Sư. Từ đấy mỗi khi đến đất Hỗ, Sư luôn cắm tích 

trượng tại Thái Bình. Các vị quân tử tận lực bảo vệ pháp môn như Ngụy 

Mai Tôn ở Nam Kinh, Vương Ấu Nông ở Tây An, Vương Huệ Thường 

ở Duy Dương, Hứa Chỉ Tịnh ở Giang Tây, Phạm Cổ Nông ở Gia Hưng, 

các vị cư sĩ Phùng Mộng Hoa, Thí Tỉnh Chi, Vương Nhất Đình, Văn Lan 

Đình,  Châu  Tử  Kiều,  Khuất  Văn  Lục,  Hoàng  Hàm  Chi,  Quan  Quýnh 

Chi  v.v…  tại  Thượng  Hải  hoặc  do  chuyện  riêng  mà  hỏi  đạo,  hoặc  vì 

làm chuyện từ thiện trong xã hội mà phải thưa hỏi cũng có lúc đến Thái 

Bình,  xin  Sư  chỉ  dạy.  Còn  như  các  nơi  gởi  thư  càng  khó  thể  kể  xiết. 

Danh  tiếng  của  Thái  Bình  Lan  Nhã  được  lan  truyền  khắp  xa  gần,  cũng 

do Sư mà được rạng rỡ. 

Đến  năm  Dân  Quốc  17   (1928,  Sư  sáu  mươi  tám  tuổi),  nhân  chán  ngán 

giao  thông  quá  thuận  tiện,  thư  từ  quá  nhiều,  công  chuyện  quá  bận  bịu, 

Sư  gấp  muốn  tìm  chỗ  quy  ẩn.  Chân  Đạt  bèn  cùng  với  các  vị  đại  cư  sĩ 

Quan Quýnh Chi, Trầm Tinh Thúc, Triệu Vân Thiều bàn bạc. Ba vị cư 

sĩ  liền  dâng  chùa  Báo  Quốc  ở  Tô  Châu  để  cúng  dường,  liền  sai  hai  vị 

Hoằng Tán và Minh Đạo sang đấy tiếp nhận trước. Chân Đạt dùng mấy 

ngàn đồng trùng tu. 

Vì thế, năm Dân Quốc 18 (1929), Sư rời núi [Phổ Đà] qua Thượng 

Hải,  giảo  duyệt  ấn  hành  các  sách,  gấp  mong  kết  thúc  để  quy  ẩn.  Khi 

ấy, có mấy vị cư sĩ đệ tử ở Quảng Đông như Hoàng Tiểu Vỹ v.v… tạo 

dựng tinh xá, quyết muốn đón Sư sang Hương Cảng, Sư đã nhận lời qua 

đấy. Chân Đạt do thấy miền Giang - Chiết là vùng đất Phật tín chúng rất 

đông, một mực kiên quyết giữ lại. Rốt cuộc do có pháp duyên, tháng Hai 

năm Dân Quốc 19  (1930, Sư bảy mươi tuổi), Sư sang Tô Châu, liền bế quan 

ngay tại Báo Quốc. Trước đấy tại Linh Nham ở Mộc Độc, Chân Đạt đã 

thỉnh ý Sư, lập ra đạo tràng thập phương chuyên tu Tịnh nghiệp, hết thảy 

quy ước, chương trình đều vâng theo chí hướng của Sư để định. Ba bốn 

năm qua, do nhà cũ chật hẹp, chẳng đủ chỗ chứa đại chúng, đúng là phải 

tìm cách sửa chữa xây dựng viện, phòng, lo liệu tu bổ. Gặp đúng dịp Sư 

đến đất Tô, rất gần Linh Nham, xếp đặt trong ngoài, có nhiều duyên gặp 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 382 of 393

gỡ Sư để xin ý kiến, vâng theo lời chỉ dạy. Ngày càng chấn hưng, Linh 

Nham cho đến nay được tôn là đạo tràng thứ hai của Tịnh tông nước ta 

há có phải là ngẫu nhiên ư? 

Trong khi bế quan, vào những khi rảnh rỗi ngoài lúc tụng niệm công 

khóa ra, Sư tu chỉnh hoàn bị các bộ Sơn Chí của Phổ Đà, Thanh Lương, 

Nga Mi, Cửu Hoa v.v… và trả lời thư từ của đệ tử, học nhân vấn pháp. 

Nay bốn bộ Sơn Chí đã sớm được xuất bản, lưu thông, các thư từ phúc 

đáp cũng đã có Văn Sao Tục Biên ấn hành, đa phần đều là những lá thư 

sau khi Sư đã đến Tô Châu ban ra. Có thể nói là hằng thuận chúng sanh 

chẳng hề nhọc mệt vậy! 

Đến mùa Đông năm Dân Quốc 26  (1937, Sư bảy mươi bảy tuổi), do thời 

cuộc  bức  bách,  do  tình  thế  chẳng  thể  sống  tại  nội  thành  Tô  Châu  được 

nữa, bất đắc dĩ, thuận theo lời thỉnh của bọn Diệu Chân v.v… Sư dời tích 

trượng sang Linh Nham, an cư mới được trọn ba năm, nào ngờ ngôi chùa 

nơi Trí Tích Bồ Tát hiển thánh lại trở thành chỗ thầy bọn ta thị tịch quy 

chân? 

Sư thị tịch biết trước lúc mất. Mùa Xuân năm Dân Quốc 29 (1940), 

trong thư trả lời cư sĩ Chương Duyên Tịnh có viết:   “Nay đã tám mươi, 

 sáng chẳng đảm bảo được tối” . Lại nói:  “Quang là kẻ sắp chết, đâu có 

 thể lưu lại quy củ ấy?”  Đến mùa Đông, nhằm ngày Hai Mươi Bảy tháng 

Mười,  Sư  thị  hiện  bệnh  nhẹ,  đến  Một  giờ  chiều  ngày  Hai  Mươi  Tám, 

liền triệu tập toàn thể các chức sự trong núi và các cư sĩ đến quan phòng 

hội đàm, bảo đại chúng rằng:  “Chức vụ Trụ Trì Linh Nham không thể bỏ 

 trống lâu hơn nữa, liền sai Diệu Chân đảm nhiệm” . Đại chúng tán đồng, 

bèn định lấy ngày mồng Chín tháng Mười Một là kỳ hạn nhậm chức, Sư 

bảo “trễ quá!” liền đổi thành ngày mồng Bốn, vẫn nói “Trễ rồi!” Sau đấy 

chọn ngày mồng Một, Sư gật đầu nói: “Được đấy!”, liền khai thị cho đại 

chúng về đường lối của bổn tự hơn hai tiếng đồng hồ. Về sau, tuy tinh 

thần đã suy dần, vẫn an nhiên cùng với các vị như Chân Đạt v.v… bàn 

bạc mọi chuyện điềm nhiên, thư thái như thường, chẳng có dáng vẻ bệnh 

tật gì. 

Tối  ngày  mồng  Ba,  Sư  dùng  được  một  chén  cháo  loãng.  Ăn  xong, 

Sư bảo bọn Chân Đạt:  “Pháp môn Tịnh Độ trọn chẳng có gì lạ lùng, đặc 

 biệt chi khác, chỉ cốt sao khẩn thiết chí thành không ai chẳng được Phật 

 tiếp dẫn, đới nghiệp vãng sanh”.  Sau đấy, Sư tỏ vẻ mệt nhọc, nhiệt độ 

thân thể giảm xuống. Một giờ rưỡi sáng ngày mồng Bốn, Sư từ giường 

ngồi  dậy  nói:   “Niệm  Phật  thấy  Phật,  quyết  định  sanh  Tây”.   Nói  xong 

liền lớn tiếng niệm Phật. Hai giờ mười lăm phút, bảo đem nước rửa tay 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 383 of 393

xong, đứng dậy nói:  “Được A Di Đà Phật tiếp dẫn, ta phải đi rồi. Mọi 

 người phải niệm Phật, phải phát nguyện, phải sanh Tây Phương”.  Nói 

xong, liền chuyển sang ngồi trên ghế, mặt hướng về Tây, thân ngồi ngay 

ngắn.  Hơn  ba  giờ,  thầy  Diệu  Chân  đến,  được  Sư  dặn  dò:   “Ngươi  phải 

 duy trì đạo tràng, hoằng dương Tịnh Độ, đừng học thói kẻ cả” , rồi sau 

đó  không  nói  gì  nữa,  môi  chỉ  mấp  máy  niệm  Phật,  đến  gần  năm  giờ, 

trong tiếng niệm Phật của đại chúng, Sư an tường về Tây. 

Dựa theo sự việc trong mấy ngày ấy, hết thảy sự xếp đặt như gấp rút 

cử  Diệu  Chân  thật  sự  giữ  chức  Trụ  Trì  v.v…  tuy  chẳng  nói  rõ  nguyên 

do, nhưng đích thực là bản lãnh đã biết trước lúc mất. Thân không có hết 

thảy bệnh khổ, ách nạn, tâm không có hết thảy tham luyến, mê hoặc, các 

căn vui vẻ, thư thái, chánh niệm phân minh, xả báo an tường như nhập 

Thiền  Định.  Xét  ra,  Sư  suốt  đời  tự  hành,  dạy  người  và  tướng  lành  lúc 

lâm chung, phẩm sen vãng sanh quyết chẳng thể là Trung, Hạ được! 

Sư sanh vào giờ Thìn ngày Mười Hai  tháng Chạp năm Hàm Phong 

11  (1861),  tức  năm  Tân  Dậu,  tịch  vào  giờ  Mão  ngày  mồng  Bốn  tháng 

Mười Một năm Canh Thìn, tức năm Dân Quốc 29 (1940), thọ tám mươi 

tuổi, Tăng lạp sáu mươi năm. Linh Nham nhờ Sư mà được trung hưng, 

lại được Sư thị hiện khuôn mẫu sanh Tây, thời tiết nhân duyên, có những 

chuyện chẳng thể nghĩ bàn được! Do vậy, cung kính chọn trong năm sau, 

tức năm Tân Tỵ, nhằm ngày Rằm tháng Hai, đúng ngày Phật nhập Niết 

Bàn, đúng dịp Sư về Tây được một trăm ngày, liền nổi lửa trà-tỳ319, kính 

đưa linh cốt về lập tháp thờ tại vách Đông Nam của rặng Thạch Cổ trong 

núi này. 

Sư  lá  rụng  về  cội,  ngộ  chứng  như  thế  nào,  bọn  phàm  phu  sát  đất 

chúng  ta  đều  chẳng  có  Tha  Tâm  Đạo  Nhãn  không  dám  bình  luận  xằng 

bậy! Chỉ đọc bộ Văn Sao của Sư mấy lượt được ấn hành và bộ Tục Biên 

mới được in trong năm nay và các sách do Sư đích thân lưu thông cũng 

như  hạnh  chân  thật  “đề  xướng  niệm  Phật,  phát  huy  những  chỗ  nhiệm 

mầu  trong  lẽ  đạo,  tự  hành,  dạy  người,  chuyên  dốc  thiết  tha  tu  trì”  đủ 

chứng tỏ Sư là bậc thừa nguyện tái lai không còn ngờ chi nữa. Phàm ai 

tín  nguyện  niệm  Phật,  thấu  hiểu  tông  chỉ  đích  xác  của  Tịnh  tông,  sẽ 

chẳng  đến  nỗi  còn  có  những  bàn  bạc,  nghi  ngờ  chi  cả!  Bọn  Chân  Đạt 

được theo hầu Sư lâu nhất, biết khá cặn kẽ, nay lược thuật đại khái hạnh 

nghiệp của Sư, ghi thành bài ký. 

319 Trà-tỳ (Jhāpeti), còn phiên âm là Xà Tỳ, Xà Tỵ, Da Duy, có nghĩa là hỏa thiêu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 384 of 393

Mồng Tám tháng Chạp năm Canh Thìn, Trung Hoa Dân Quốc năm 

29  (1940),  Chân  Đạt,  Diệu  Chân,  Liễu  Nhiên,  Đức  Sâm  v.v…  đảnh  lễ 

kính thuật. 

2. Thư trả lời cư sĩ Vương Tâm Trạm của pháp sư Hoằng Nhất 

 (tháng Hai năm 1923 tại Ôn Châu) 

Đạo tịch, sổ vàng quyên mộ của cư sĩ Tâm Trạm mỗi mỗi đều nhận 

được đầy đủ. Khắc vội chiếc ấn nhỏ, gởi qua bưu điện để cư sĩ rộng lòng 

xem tới. Những dụng cụ để khắc đã vứt sạch đi từ lâu, phải dùng dùi sắt 

để khắc. Chất đá mềm giòn, nếu đeo ấn thì hãy nên dùng vải bọc quanh. 

Nếu không, chẳng lâu sau, nét khắc trên mặt ấn sẽ bị mòn mất. 

Trong các bậc thiện tri thức đương đại, hủ nhân320 kính phục nhất chỉ 

có Ấn Quang pháp sư. Năm trước, tôi từng gởi thư trần tình, nguyện ghé 

dự  vào  hàng  đệ  tử.  Pháp  sư  không  chấp  thuận.  Năm  ngoái  nhằm  ngày 

khánh đản A Di Đà Phật, đối trước Phật đốt hương trên cánh tay, xin nhờ 

từ lực của Tam Bảo gia bị, lại dâng thư trình bày, thỉnh cầu. Sư vẫn thoái 

thác. Đến lúc tuổi già lại dốc cạn lòng Thành xót xa khẩn cầu, Sư mới từ 

bi nhiếp thọ, hoan hỷ mừng rỡ đạt được điều chưa từng có. Bổn địa của 

pháp sư, chúng ta làm sao suy lường được? 

Nếu  tự  ước  theo  Tích  để  luận  thì  như  ông  Châu  Mạnh  Do  ở  Vĩnh 

Gia thường nói:  “Pháp Vũ lão nhân vâng giữ yếu chỉ chuyên tu của ngài 

 Thiện  Đạo,  xiển  dương  những  chỗ  tinh  vi  trong  bài  Tứ  Liệu  Giản  của 

 ngài  Vĩnh  Minh,  trung  chánh  giống  như  Liên  Trì,  thiện  xảo  như  Vân 

 Cốc,  mực  thước  như  ngài  Linh  Phong  (tức  đại  sư  Ngẫu  Ích  đời  Minh),    cẩn 

 trọng  giống  như  ngài  Tư  Phước  (tức  thiền  sư  Triệt  Ngộ  đời  Thanh),    hoằng 

 dương  Tịnh  Độ,  ngầm  bảo  vệ  các  tông,  đề  xướng  rõ  ràng  Phật  pháp, 

 ngấm  ngầm  cứu  vãn  phong  tục  cõi  đời,  chiết  phục  hay  nhiếp  thọ  đều 

 trọn từ bi, nói năng hay im lặng không gì chẳng phải là giáo hóa, suốt 

 ba  trăm  năm  qua,  chỉ  có  một  mình  Sư  mà  thôi!”   Quả  là  lời  nghị  luận 

quyết định chẳng thể sửa đổi được! Mạnh Do lại dặn dò hủ nhân thăm 

dò những sự tích trong đời lão nhân để soạn thuật truyện văn nhằm chỉ 

bày cho hậu thế, tôi cũng vâng lời. Mai sau khi tham lễ Phổ Đà, ắt mong 

được thành tựu nguyện này. Vội vàng trả lời thư, chưa thể nói trọn hết 

được! 

Ngày Bốn tháng Hai, phúc đáp sơ lược vào lúc tảng sáng. 

320 Hủ nhân: Tiếng tự xưng khiêm tốn của pháp sư Hoằng Nhất. Hủ có nghĩa là mục 

nát, vô dụng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 385 of 393

Sao lục từ chỗ Hoằng Nhất pháp sư. 

3. Pháp ngữ biệt lục 

Nếu nói đến pháp môn Niệm Phật thì chỉ lấy ba pháp Tín - Nguyện - 

Hạnh làm tông yếu. Ba pháp đầy đủ chắc chắn vãng sanh. Nếu không có 

lòng Tin chân thật, Nguyện thiết tha, dẫu có Hạnh chân thật cũng chẳng 

thể  vãng  sanh,  huống  hồ  kẻ  hờ  hững,  hời  hợt  ư?  Ngẫu  Ích  đại  sư  dạy: 

 “Được vãng sanh hay không hoàn toàn là do có tín nguyện hay không? 

 Phẩm vị cao hay thấp hoàn toàn là do trì danh sâu hay cạn” . Đấy chính 

là lời bàn luận thường hằng ba đời không thay đổi. Hãy nên nương tựa 

toàn thân vào đấy ngõ hầu đích thân chứng được lợi ích thật sự. 

4. Bổ sung: Những bức thư tổ Ấn Quang trả lời cư sĩ Đức Minh Lý 

Bỉnh Nam

4.1. Thư trả lời cư sĩ Lý Đức Minh (thư thứ nhất) 

Thưa ông Đức Minh! Thư của ông và bốn mươi đồng tôi đều nhận 

được. Lòng Thành vì mẹ của ông có thể nói là chí thành không chi hơn 

được. Nhưng phải dùng lòng chí thành ấy khuyên mẹ ăn chay niệm Phật, 

cầu  sanh  Tây  Phương  thì  mới  là  lòng  hiếu  hữu  ích  rốt  ráo.  Những  kẻ 

mưu tính tỏ lòng hiếu thảo với cha mẹ theo thói tục của thế gian đều là 

chú trọng bề ngoài, còn tăng thêm tội cho cha mẹ  (như coi dùng món ăn có 

 thịt  để  phụng  dưỡng  cha  mẹ  là  hiếu  thảo),   ngược  ngạo  khiến  cho  cha  mẹ  bị 

đọa lạc  (như lúc lâm chung, tắm rửa, thay quần áo sẵn, chuyện gẫu, an ủi, và khóc 

 lóc cũng như dùng rượu thịt để cúng tế, đãi khách v.v…) Thứ sự - lý ấy là do tục 

nhân chẳng biết, nên cố nhiên chẳng đáng trách, nhưng nếu là đệ tử Phật 

mà  vẫn  khăng  khăng  noi  theo  tập  tục  ấy  tức  là  muốn  mượn  những 

chuyện  đó  để  chuốc  lấy  cái  tiếng  hiếu  thảo  với  cha  mẹ,  chứ  thật  ra  đã 

phá hoại nẻo thoát khổ của cha mẹ, thành tựu phương hướng đọa lạc cho 

cha mẹ. Lòng hiếu ấy khác gì tình yêu của La Sát nữ!  (La Sát nữ bắt lấy 

 người, sắp ăn thịt bèn nói: “Ta yêu ngươi nên ăn thịt ngươi”. Những đứa con hiếu 

 của thế gian theo kiểu đó, trong một vạn kẻ có đến hơn chín ngàn chín trăm kẻ, chắc 

 có một hai kẻ chẳng giống như vậy cũng chưa biết chừng). 

Nay gởi cho ông Sức Chung Tân Lương và Tang Tế Tu Tri, lại gởi 

ba  gói  sách  khác  để  đáp  tạ  năm  đồng  hương  kính  của  ông.  Đọc  rồi  sẽ 

chẳng  tự  đến  nỗi  vì  lòng  hiếu  thảo  mà  gây  lụy  cho  cha  mẹ  bị  đọa  lạc! 

Sau  khi  thư  ông  được  gởi  tới,  có  người  đến  Linh  Nham  giao  ba  mươi 

đồng  và  thư  của  ông.  Tôi  đã  bảo  thầy  Đương  Gia  đối  trước  đại  chúng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 386 of 393

đọc lá thư ấy và giải thích, bảo họ sắp đặt cỗ chay hiến cúng nhằm cúng 

Phật  và  Tăng  và  phân  phát  tiền  cúng  dường.  Lại  tụng  kinh  niệm  Phật 

một buổi, đấy chính là vì lòng Thành của ông, chứ không phải đã thành 

lệ. 

Tại Báo Quốc, trưa hôm Mười Bảy cúng mì, Tăng chỉ có năm vị, có 

hai vị ra ngoài chưa về, nhằm đúng lúc có bốn vị khách Tăng bèn biếu 

tặng  mỗi  vị  hai  cắc,  bảy  vị  tại  gia  làm  công  quả  trong  chùa  cũng  được 

biếu tặng như thế để họ sanh lòng hoan hỷ. Lúc sắp ăn xong, có bốn vị 

đệ tử từ Thượng Hải tới, khá là hữu duyên. Gần đây, công việc bận bịu 

quá mức nên phúc đáp chậm trễ. Mong ông hãy sáng suốt soi xét! 

Ấn Quang viết trong ngày Mười Chín tháng Tám. 

4.2. Thư trả lời cư sĩ Lý Đức Minh (thư thứ hai) 

Thưa ông Đức Minh! Lòng người vốn lành, bị tập khí xoay chuyển, 

hễ gặp phải kẻ không có lòng tin sẽ thành hủy báng Phật pháp, còn gặp 

kẻ  có  lòng  chánh  tín  sẽ  liền  tu  trì  Tịnh  nghiệp.  Xã  hội  nước  nhà  hưng 

vong hay suy bại thì nhìn vào tư cách của vị thủ lãnh như thế nào sẽ biết! 

Hiện thời đã loạn đến cùng cực, hãy nên dùng sự lý nhân quả ba đời, lục 

đạo luân hồi để cứu vãn. Đối với những kẻ chịu nghe theo, sẽ lại vì họ 

nói  pháp  môn  Tịnh  Độ  ngõ  hầu  họ  cùng  niệm  Phật  hiệu,  cùng  sanh  về 

Tây Phương. Đấy là điều trọng yếu nhất. 

Ông Lưu viết thư giùm mọi người, họ đã muốn quy y, nay đặt pháp 

danh  cho  mỗi  người,  viết  riêng  trong  một  tờ  giấy  khác.  Quang  già  rồi, 

mục lực lẫn tinh thần đều chẳng đủ, chẳng thể khai thị cặn kẽ, nay dùng 

sáu mươi lăm đồng hương nghi (tức tiền hương kính) của bọn họ để gởi 

bốn mươi tám gói sách, mỗi thứ đều chia cho tám người ấy mỗi người 

một  bộ.  Hễ  còn  dư  thì  tặng  cho  kẻ  có  tín  tâm,  thông  văn  lý,  biết  cung 

kính. Sau này hễ đọc kỹ các thứ sách ấy thì không mối nghi nào chẳng 

cởi  gỡ,  cũng  chẳng  cần  phải  gởi  thư  hỏi  han.  Hãy  nên  bảo  bọn  họ  giữ 

vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng 

làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, giữ tấm lòng tốt, nói lời lành, 

làm chuyện tốt, ngõ hầu chẳng phụ chí hướng trong sạch xin cầu quy y 

trong ngày hôm nay. Những điều khác đã được nói tường tận trong Văn 

Sao, Gia Ngôn Lục, ở đây chẳng viết cặn kẽ, xin hãy sáng suốt suy xét 

để nói với bọn họ. 

Ấn Quang kính cẩn phúc đáp vào ngày mồng Một tháng Mười Một. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 387 of 393

Gần  đây  nghe  nói  có  một  toa  thuốc  cai  thuốc  phiện  rất  hay:  Dùng 

một  tấm  vải  Tây  đỏ  vuông  một  thước,  cắt  thành  hai  mươi  bốn  miếng. 

Mỗi  lần  trước  khi  hút,  trước  hết  lấy  que  tiêm  thuốc  găm  vào  đầu  một 

miếng vải, để một cái chén ở phía dưới. Đốt miếng vải ấy cho tro rớt vào 

chén,  dùng  nước  sôi  hòa  tro  để  uống  rồi  mới  hút.  Chẳng  đợi  đến  uống 

hết những miếng vải ấy thì bệnh ghiền đã hết  (xin hãy thử xem).  Nếu linh 

nghiệm thì hãy nên truyền bá rộng rãi để cứu cái họa nghiện ngập thuốc 

phiện. 

Chứng  đại  ma  phong  (bệnh  cùi)  là  bệnh  xưa  nay  trong  ngoài  nước 

không thể chữa lành, nay đã có phương pháp trị lành, cuối cuốn Sơ Cơ 

Tiên Đạo có in kèm, xin hãy đọc kỹ. Sau toa cai thuốc phiện lại có toa 

trị bệnh sốt rét, linh nghiệm cùng cực, không ai chẳng được trị lành. Có 

người bệnh đã một, hai, ba năm cũng trị một lần là lành. Cũng mong ông 

hãy nói với khắp hết thảy mọi người. Từ nay bất luận là ai, đừng nên gởi 

thư tới nữa. Nếu thỉnh kinh sách, hãy nên tiếp xúc thẳng với Hoằng Hóa 

Xã, chẳng cần phải bảo Quang chuyển. Tái bút. 

4.3. Thư trả lời cư sĩ Lý Đức Minh (thư thứ ba) 

Thưa  cư  sĩ  Đức  Minh!  Lý  Viên  Tịnh  giảo  chánh  cuốn  Kỹ  Lộ  Chỉ 

Quy lần đầu, phàm những chữ viết theo lối Tục Thể đều nêu ra đại lược 

để  sửa  chữa;  cũng  có  đôi  ba  chỗ  cần  phải  sửa  chữa  đôi  chút,  nay  đem 

gởi đến xin hãy điều chỉnh. Quang lại đọc kỹ một lần nữa, hễ có chỗ nào 

ngữ  ý  chưa  được  trọn  vẹn  liền  bổ  túc.  Thầy  Đức  Sâm  lại  đọc  một  lần 

nữa, đổi sang dùng ký hiệu O [trước những câu hỏi đáp] nhằm giản lược 

lời văn, cũng có chỗ thì thêm vào. Phàm những chữ khó nhận dạng trong 

tiếng địa phương, Quang đều đổi thành những chữ dễ đọc. Phần chương 

trình cũng đổi thành thực hành để mong đỡ tốn giấy. Phàm trước những 

câu  hỏi  đều  thêm  một  chấm  tròn  đen,  còn  trước  câu  đáp  thì  thêm  một 

chấm tròn trắng, sắp chữ từng hàng sít sao. Mở đầu câu hỏi, câu đáp đều 

tách thành từng dòng riêng. 

Trước lời dẫn nhập, Quang và thầy Đức Sâm mỗi người đều viết một 

lời tựa, cuối sách đính kèm lời một vị lão nho ở Tần An tỉnh Cam Túc, 

[vị ấy] thoạt đầu báng Phật mắc quả báo, về sau học Phật liền soạn văn 

sám hối. Bài văn ấy được in kèm [vào sách này]. Ông ta xin Quang viết 

lời Bạt, tôi cũng cho đăng kèm lời Bạt ấy vào sau bài văn đó để làm chỗ 

chỉ quy cho người đọc sách. Đã giao qua Sở Huấn Luyện Nghề Nghiệp 

Cho Dân Lang Thang sắp chữ. Sắp chữ xong xuôi sẽ cho làm ba bốn bức 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 388 of 393

Chỉ Bản, tính giao cho Đạo Đức Thư Cục một bức Chỉ Bản, thâu hồi bản 

lần trước về đốt đi. Xin hãy nói với Thư Cục điều này, ngõ hầu họ chẳng 

đến nỗi không bằng lòng. 

Sách này lần đầu in trước hai vạn cuốn, sau đấy in tiếp, chắc sẽ đến 

mấy  chục  vạn  cũng  không  chừng.  Đợi  in  ra  xong  sẽ  gởi  cho  ông  mấy 

gói,  đọc  rồi  sẽ  biết  dụng  ý.  Phàm  in  sách  gì  Quang  đều  chẳng  dám  sử 

dụng giấy phung phí. Hễ một bộ sách bớt được một trang thì mười vạn 

bộ sẽ bớt được mười vạn trang, giảm được chi phí khá nhiều. Hiện thời 

nhân  dân  khốn  khổ,  chúng  ta  tuy  muốn  lợi  người  cũng  chẳng  nên  chỉ 

mong sao cho dễ coi, chẳng tính đến vật lực khó khăn vậy! Xin hãy sáng 

suốt suy xét. 

Ấn Quang kính trình, viết một nửa vào ban ngày hôm Hai Mươi Mốt 

tháng Giêng, đến đêm viết tiếp. 

4.4. Thư trả lời cư sĩ Lý Đức Minh (thư thứ tư) 

Thưa ông Đức Minh! Mười mấy hôm trước, Tôn Hạc Niên đến đây, 

cầm theo các món thức ăn, tôi đều cho đại chúng cùng hưởng, còn hoa 

Sâm thì cho thầy Đức Sâm, bởi Quang một mực chẳng thích đa sự, món 

ấy dù cất hoặc dùng đều rất lôi thôi. Con người Hạc Niên khá thành thật, 

hiện đã cho ở tại Báo Quốc, đợi có vị thầy nào thích hợp, sẽ cho anh ta 

quy y thế độ. Chuyện này không thể gấp được! Quang cả đời thề chẳng 

thâu nhận đồ đệ, cần phải đợi có vị nào [thích hợp cho anh ta] bái sư thì 

mới cho anh ta xin thế độ với vị ấy. Thư này vốn phải nên trả lời ngay, 

nhưng do công việc dồn dập, mà mục lực lẫn tinh thần đều chẳng đủ nên 

chậm  trễ  đến  nay.  Hiện  thời  sắp  in  cuốn  Kỹ  Lộ  Chỉ  Quy,  in  xong  sẽ 

dùng hết hai trăm bốn mươi đồng làm tiền gởi sách. Xin hãy sáng suốt 

suy xét. 

Ấn Quang kính cẩn phúc đáp vào ngày Hai Mươi Tám tháng Hai. 

4.5. Thư trả lời cư sĩ Lý Đức Minh (thư thứ năm) 

Thưa ông Đức Minh! Lệnh từ tuổi già hãy nên nói với quyến thuộc 

về lợi ích trợ niệm khi lâm chung và những họa hại do lau chùi thân thể, 

thay  áo,  khóc  lóc  trước  khi  cụ  mất,  khiến  cho  bọn  họ  luyện  tập  nhuần 

nhuyễn, hiểu rõ lợi - hại. Nếu đến khi lâm chung, chắc chắn cụ sẽ vãng 

sanh Tây Phương. Nếu chẳng luyện tập và chẳng nói lợi - hại thì mười 

người hết chín kẻ bị quyến thuộc vì lòng hiếu mà phá hoại [chánh niệm] 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 389 of 393

khiến cho người ấy vẫn phải bị sanh tử trong lục đạo luân hồi. Hãy đọc 

kỹ Sức Chung Tân Lương sẽ tự biết. 

Pháp  danh  của  bảy  người  đều  đã  ghi  ra,  gởi  cho  mỗi  người  ba  gói 

sách  như  Ngũ  Kinh,  Thập  Yếu  v.v…để  giúp  tu  trì.  Đứa  hậu  sinh  lần 

trước đã tới đây thì trong tuần đầu của tháng nhuận đã có vị tăng từ chùa 

Quốc  Thanh  núi  Thiên  Thai  đến  đem  nó  đi  rồi.  Nó  sẽ  được  vị  Trụ  Trì 

thâu làm đệ tử hoặc do người khác thâu nhận đều được. Do Trụ Trì chùa 

Quốc Thanh cũng là Trụ Trì chùa Linh Nham ở Tô Châu, tôi biết rõ là 

người như thế nào nên bảo dẫn đi. Xin đừng lo! 

Không lâu nữa sẽ gởi sách Kỹ Lộ Chỉ Quy đến, lại còn có Tịnh Độ 

Ngũ  Kinh  không  lâu  nữa  cũng  sẽ  gởi  tới.  Ước  chừng  tháng  Sáu,  tháng 

Bảy sẽ có thể gởi sách Vật Do Như Thử tới. Còn sách của huyện Cử bèn 

giao về cho họ, xin hãy sáng suốt soi xét. 

Ấn Quang kính cẩn trả lời vào ngày mồng Ba tháng Tư. 

Đã cho làm năm bức Chỉ Bản của sách Kỹ Lộ Chỉ Quy, một bản gởi 

cho Đạo Đức Thư Cục ở Thượng Hải, một bản giao sang Bắc Bình Khắc 

Kinh Viện. Sách Vật Do Như Thử cũng làm như thế. Hiện thời đã cho 

sắp chữ, đổi thành cỡ chữ Tam Hiệu Tự để người già dễ đọc, cũng tính 

in ba vạn bản. 

4.6. Thư trả lời cư sĩ Lý Đức Minh (thư thứ sáu) 

Thưa  ông  Đức  Minh!  Chuyện  thế  gian  muốn  làm  cho  không  phạm 

lỗi thì đều phải tận hết một phen tâm lực, nếu chẳng chú tâm thì công ít, 

lỗi  nhiều.  Vào  mùa  Thu  năm  ngoái,  Quang  mới  biết  nỗi  thảm  của  sữa 

độc  giết  chết  trẻ  con,  vì  thế  đã  nói  tới  trong  dịp  khai  thị  cho  pháp  hội 

Tức Tai. Như sau khi người mẹ nổi nóng đùng đùng, phải sau một ngày, 

đợi cho tới khi độc tánh của sữa đã hết mới cho con bú được. Mùa Xuân 

năm  nay  nghe  nói  người  chết  lẫn  người  bệnh  nhiều  lắm,  do  vậy  soạn 

một  tờ  thông  báo  rộng  rãi  về  chuyện  sữa  độc  giết  trẻ,  khuyên  ba  ngày 

sau khi nóng giận mới cho bú. 

Thư  ấy  được  in  ra  gởi  cho  một  đệ  tử  ở  Nam  Kinh,  ông  ta  đem  thư 

ấy kể với vợ. Vợ ông ta vốn là người Tây Dương, bảo: “Đấy gọi là Sữa 

Bị Nung Nóng Vì Lửa Giận. Hễ nóng giận, phải đợi tâm bình khí hòa. 

Nếu không, lòng ôm mối hận, sữa khó thể chuyển thành tốt được! Nửa 

ngày sau khi đã bình tâm rồi mới có thể cho bú. Lúc cho bú, trước hết 

phải nặn sữa ra độ nửa chén trà đổ đi, rồi mới cho trẻ bú thì sẽ không bị 

họa hoạn gì. Nếu để sau ba ngày, vú sẽ bị căng nhức, đâm ra chẳng tốt 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 390 of 393

đẹp gì!” Vì thế, cho thay đổi Chỉ Bản để in lần thứ hai ba vạn cuốn [Ấn 

Quang Văn Sao Tục Biên] sẽ không bị sai. 

Lại  nói:   “Khi  có  kinh  nguyệt  cũng  chớ  nên  nóng  giận;  hễ  nóng 

 giận sẽ bặt kinh” . Vì thế, phụ nữ chưa lấy chồng cũng có người bị kinh 

nguyệt  không  điều  hòa,  trộm  cho  rằng  là  vì  chuyện  này!  Đối  với  giáo 

dục trong gia đình và nước nhà nhân dân [chuyện này] đều có quan hệ, 

bởi lẽ phụ nữ từ nhỏ phải nên tập thành tánh nhu hòa thì sẽ không bị họa 

hoạn “kinh nguyệt chẳng điều hòa và nóng giận đùng đùng đến nỗi con 

bị chết, nóng giận nho nhỏ khiến con bệnh tật”. Tánh đã nhu hòa thì sẽ 

không khẩu thiệt, thị phi, gia đình êm ấm, hòa thuận. Xin hãy đem ý này 

nói với hết thảy mọi người. Tất cả khai thị trong pháp hội Tức Tai và tờ 

thông cáo rộng khắp về chuyện sữa độc giết chết trẻ thơ đều phê rõ cao 

lên một dòng, phía dưới thì bôi bỏ chữ “sau ba ngày” để tránh hậu hoạn. 

Thư  ông  và  ba  mươi  ba  đồng  đều  nhận  được.  Pháp  danh  của  mười 

bảy người [xin quy y] được viết trong một tờ giấy khác. Kể từ khi nhà 

Nho  đả  phá,  bài  xích  nhân  quả,  những  kẻ  cuồng  ngu  trong  cõi  đời  đều 

được dịp phô phang lớn lao chí họ. Những kẻ mù quáng bịa đặt đồn thổi, 

lập ra một giáo môn dẫn dụ kẻ vô tri theo tà đảng của bọn chúng, lại còn 

giữ bí mật chẳng tiết lộ chút nào! Do vậy đến nỗi người trong cả nước 

quá nửa theo vào đường tà. Những kẻ phạm đại vọng ngữ chưa đắc nói 

đã đắc, chưa chứng nói đã chứng, không kiêng sợ, đều do Tống Nho đả 

phá nhân quả luân hồi khiến cho bọn chúng càng to gan gây nghiệp! 

Nay  gởi  cho  ông  hai  mươi  bộ  Văn  Sao,  tức  mười  gói,  ba  gói  Gia 

Ngôn Lục, hai gói Liễu Phàm Tứ Huấn, những kẻ quy y ai đọc được thì 

tặng, chẳng xem được thì không cần phải tặng, hãy tặng cho người có tín 

tâm, thông văn lý, biết cung kính. Xin hãy sáng suốt suy xét. 

Ấn Quang kính cẩn trả lời vào ngày Hai Mươi Bảy tháng Năm. 

4.7. Thư trả lời cư sĩ Lý Đức Minh (thư thứ bảy) 

 “Thanh  Văn  bị  hôn  ám  khi  cách  ấm,  Bồ  Tát  mê  khi  ra  khỏi  thai”.  

Đấy  là  nói  về  những  vị  thuộc  Sơ,  Nhị,  Tam  Quả  chưa  đoạn  sạch  Tư 

Hoặc.  A  La  Hán  đã  đoạn  sạch  Tư  Hoặc  sẽ  không  có  chuyện  này.  Chữ 

Bồ  Tát  [trong  câu  trên  đây]  cũng  chỉ  cho  những  vị  Bồ  Tát  chưa  đoạn 

sạch Tư Hoặc, chứ hễ hết sạch Tư Hoặc sẽ không bị mê. 

Vãng sanh Tây Phương Tư Hoặc đã đoạn, nương theo nguyện tái lai, 

hoặc  hóa  hiện,  hoặc  nhập  thai,  đều  tùy  cơ  thị  hiện.  Khi  nhập  thai,  thị 

hiện  giống  như  người  thường,  trước  hết  cũng  cần  phải  hiện  tướng  mê, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 391 of 393

chứ thật sự chẳng có mê tình. Giống như diễn tuồng, khổ - sướng, buồn - 

vui, cố nhiên phải diễn cho thật giống; nhưng trong tâm hoàn toàn không 

có  những  tình  niệm  thật  sự.  Do  ông  không  biết  địa  vị  của  Thanh  Văn, 

Bồ Tát nên mới coi họ giống như kẻ đoạn Hoặc thì lầm to quá rồi! Bồ 

Tát có nhiều loại; nói chung lấy kẻ chưa đoạn sạch Tư Hoặc làm chuẩn, 

chớ nên lẫn lộn mà bảo “tất cả đều là hôn mê”. Xin hãy đọc những thư 

đã gởi tới trước đây. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên hết

(Trọn Bộ)

(Dịch xong cảo bản ngày 28 tháng 12 năm 2008, giảo chánh lần thứ nhất 

ngày 03 tháng 02 năm 2009)

Thay Lời Kết & Hồi Hướng

Khi liều lĩnh khởi dịch bộ Ấn Quang Tăng Quảng Văn Sao vào giữa 

năm 2005 cho đến khi hoàn tất cảo bản cho bộ Văn Sao Tam Biên này 

vào cuối năm 2008, chúng con không hề có hy vọng sẽ chuyển ngữ trọn 

vẹn  ba bộ Tăng Quảng, Tục Biên, và Tam Biên, chỉ tâm niệm cố gắng 

hết sức mình, làm đến đâu hay đến đó. Chúng con xin đối trước các liên 

hữu  sám  hối  vì  đã  chẳng  tự  lượng  chính  mình  căn  tánh  kém  hèn,  kiến 

thức rỗng tuếch, ngoại điển lẫn nội điển đều hiểu lơ mơ, hời hợt, thiếu 

hẳn  sự  tu  trì  chân  thật,  nghiêm  túc,  cung  kính,  làm  sao  lãnh  hội  được 

những điều vi diệu, sâu xa trong lời dạy của bậc Đại Sĩ thừa nguyện tái 

lai?  Chỉ  vì  ý  niệm  tham  pháp,  nhất  là  với  tham  vọng  được  chia  sẻ  với 

các liên hữu bộ sách quý Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, chúng 

con đã nuốt mật gấu làm chuyện quá sức này, trong lòng chúng con luôn 

áy  náy,  lo  sợ  rằng:  Do  chính  mình  tâm  thức  tối  tăm,  vô  giới,  vô  hạnh, 

nghiệp chướng nặng nề, thay vì chuyển đạt phần nào những lời dạy quý 

báu của Ấn Quang đại sư đến với các hành nhân, chúng con lại vô tình 

xuyên tạc pháp báu, biến thuốc A Già Đà thành độc dược. 

Chúng con muôn vàn cảm kích vì trong suốt quá trình chuyển ngữ, 

Thượng Tọa bổn sư Thích Giải Thắng (trụ trì chùa Bửu Quang, quận 7, 

Sài Gòn), đại đức Minh Tuệ (chùa Tịnh Luật, TX), ni sư Đàm Nhật và 

ni chúng chùa Đức Viên (California), vợ chồng đạo hữu Diệu Âm (Cao 

Trần, Tịnh Tông Học Hội Dallas, TX), vợ chồng đạo huynh Đức Phong 

(Tịnh  Tông  Học  Hội  Los  Angeles,  CA),  cô  Phan  Thị  Hồng  Hoa  (Tịnh 

Tông Học Hội Houston, TX), cô Giác Đạo (Quyên Nguyễn, Tịnh Tông 

Học  Hội  Houston),  đạo  hữu  Tâm  Minh  (chùa  Đức  Viên),  ban  ấn  tống, 

giảo  duyệt  kinh  sách  chùa  Đức  Viên,  chùa  Hoằng  Pháp…  đã  chẳng  vì 

chúng con hèn tệ mà chê bỏ, luôn từ ái hoan hỷ ban bố những lời sách 

tấn, khích lệ, tán trợ khiến cho chúng con có đủ nghị lực đi tới đích. 

Chúng  con  càng  không  biết  dùng  những  lời  lẽ  nào  để  cảm  tạ  ba  vị 

đạo hữu Minh Tiến, Huệ Trang, Vạn Từ đã tự nguyện luôn sát cánh kiên 

nhẫn,  miệt  mài  sửa  chữa,  giảo  chánh  bản  dịch,  đóng  góp  những  ý  kiến 

quý báu. Tuy đã tận hết sức cố gắng, nhưng do nghiệp sâu, trí cạn, bản 

dịch này không thể nào tránh khỏi những sai lầm ấu trĩ khó thể tha thứ, 

chỉ mong sau này sẽ có những vị thiện tri thức rủ lòng từ bi sửa sai, hoặc 

dịch lại một bản hoàn toàn mới để tất cả những hành nhân Tịnh nghiệp 

đều được lợi lạc rộng khắp bởi pháp nhũ của tổ Ấn Quang. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, trang 393 of 393

Nếu việc làm liều lĩnh này có chút phước báo, công đức nào, đều xin 

hồi hướng cho song thân, lịch đại phụ mẫu, tổ tiên, thân quyến, bổn sư 

Thích Giải Thắng, các vị sư trưởng, chư vị pháp sư, các liên hữu Minh 

Tiến,  Huệ  Trang,  Vạn  Từ,  Đức  Phong,  cũng  như  các  vị  liên  hữu  thuộc 

Linh Nham Sơn Tự, Quảng Hóa Tự, Hoa Tạng Tịnh Tông Học Hội, Cổ 

Tấn Báo Ân Niệm Phật Đường, Tịnh Tông Học Hội Dallas, Tịnh Tông 

Học Hội Los Angeles, Tịnh Tông Houston, Tịnh Tông Úc Châu, Hoằng 

Pháp Tự, Đức Viên Tự, Bửu Quang Tự, các vị thiện tri thức, các vị đạo 

hữu  xa  gần,  tứ  chúng  đồng  tu  Tịnh  nghiệp,  cừu  gia  oán  đối,  hết  thảy 

chúng sanh đều cùng được hội ngộ nơi thế giới thanh lương của đức Di 

Đà từ phụ. 

Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa đê đầu sám hối, kính cẩn giãi bày vào 

ngày 29 tháng 12 năm 2008



cover_image.jpg
An-Quang-Phap-
Su-Van-Sao-Tam-
Bien-Quyen4





